
KATH O LIEK
CU LTU REEL
TIJDSCHRIFT
VOORTZETTING VAN «STUDIËN»

76 JAARGANG - 1' HALFJAAR 
DEEL 140

OCTOBER 1946 -  MAART 1947

L.C.G. MALMBERG, ’S-HERTOGENBOSCH





J~fet ontvallen D rietal
door J .  VA N  H EU GTEN  S.J.

Het rampjaar ’40 heeft bijna gelijktijdig drie slachtoffers geëischt, die 
in het Nederlandsche litteraire en geestesleven op dat oogenblik voor be­
paalde groepen de eerste plaatsen innamen, Menno ter Braak, Edgar Du 
Perron en Henry Marsman. De eerste maakte bij het binnenvallen der 
Duitschers een einde aan zijn leven, de tweede bezweek plotseling aan 
een hartzwakte en iets later kwam de derde om op zee.

Drie leidende persoonlijkheden waren onverwacht verdwenen en in 
de benauwenis van het oogenblik werd dit heengaan bijna niet gevoeld. 
Wat in andere omstandigheden in groote kringen ontsteltenis zou ver­
oorzaakt hebben, werd thans aanvaard met een doffe berusting, met on­
verschilligheid haast. Zoo zeer werd door iedereen leven en lot als een 
risico, als de worp van een dobbelspel gevoeld. Hier en daar verscheen 
een schuchter in-memoriam, Marsman wekte eenige geïnspireerde doods- 
klachten, later zelfs een uitvoerig herdenken in Criterium, doch van een 
verslagenheid in breedere lagen dan de onmiddellijk daarbij betrokkene 
was geen sprake. Daarvoor was men eensklaps te vertrouwd geraakt met 
de doodsgedachte.

Denkt men terug aan het leven en streven dezer drie tijdens het vijf­
tiental jaren ongeveer, dat zij het litteraire denken en voelen in Nederland 
overwegend beïnvloedden, dan zijn hun voornamen reeds van betee- 
kenis. Ter Braak had geen omineuzer voornaam kunnen dragen. In den 
naam Menno ligt veel opgesloten van wat hij sinds zijn universiteits- 
jaren met ongebroken felheid meende te moeten bestrijden, het zooge­
naamd halfzachte en over-vredelievende, het al te humane, slappe en ge­
adapteerde van het vrijzinnige Christendom. Al de verwrongen Christe­
lijke complexen, die dezen verdoolden ridder naar het zwaard deden 
grijpen en hem zijn rust ontstalen, laten zich onder dien naam vangen. 
Edgar klinkt Schotsch, donker, exotisch en exotisch, onnederlandsch 
was Du Perron in hooge mate, vooral in het begin van zijn optreden. 
Hij heeft ten einde toe met het hautaine van een grand seigneur op Neder­
land en al wat Nederlandsch was, neergezien, ook al wisten de vrienden 
op den duur zijn grimmigheid te temmen. Marsman draagt een naam, 
die door eiken voetballer, zwemmer of tennisser kon gedragen worden,

I



een vlotten, sportleven naam, een naam om bij wedstrijden door cla­
queurs met „hup, hup!”  begroet en na een overwinning met trots uit­
geroepen te worden. Marsman bezat al het nukkige en sportieve, het 
eigengereide en kameraadschappelijke van een sportsman. Zijn populari­
teit en bekendheid onder de middelbare schooljeugd geleken op die van 
een sportheld.

Toen deze drie omstreeks *25 (Du Perron iets later) begonnen door te 
dringen, stond de leerstoel van Dirk Coster nog onbelaagd en onge­
schokt. Coster had het pleit tegen Kloos gewonnen en het ijle, levens­
vreemde Aestheticisme der Tachtigers trachten te vervangen door een 
humanisme, dat, minder schoonheidszuchtig, het leven voller en rijker 
omvatten en uitdrukken zou. Eenige jaren lang zijn Costers bloemlezin­
gen, de Honderd Verben en de Nieuwe Geluiden, met haar klankvolle en 
weidsche inleidingen door heel Nederland gelezen en bewonderd en had 
De Stem van Coster en Havelaar een breed gehoor. Doch het nieuwe ge­
slacht van omstreeks *25 was geboren met andere voelhorens en kon 
den wat professoraten, wijd uithalenden toon van Coster niet langer ver­
dragen. Zij vonden dit humanisme te zachtaardig en tweeslachtig en 
Costers geluid te sonoor en galmend. Vooral Du Perron was er door ge­
ïrriteerd. De nieuwe zakelijkheid die overal opdrong, vroeg om realiteit 
en zuivere afstemming, vroeg om het directe simpele woord zonder frase 
of allure en bekommerde zich niet om humanisme. Du Perron stond 
onmiddellijk uiterst vijandig tegenover Coster, bijna als een belager met 
verborgen dolk in een tragedie, Marsman viel het aanvankelijk hard de 
verzenen tegen Costers prikkel te slaan, ter Braak raakte bevriend met 
Du Perron en zijn verdere ontwikkeling toont, bij alle zelfstandigheid 
en originaliteit, den zeer sterken invloed van dezen merkwaardigen 
houwdegen.

De Vrije Bladen, waarin Marsman een machtige stem had, zwoeren 
weldra Coster af en verklaarden hem den oorlog. Later werd Forum op­
gericht, het maandschrift van Ter Braak en Du Perron, en voor de Forum- 
redactie was Dirk Coster een volkomen overwonnen en verslagen groot­
heid. Wie Coster trouw bleven, zooals Anthonie Donker, deelden in de 
verachting van den meester en vonden voor dit Forum geen genade meer. 
Maakt men nü in 1946 de balans op van de geestelijke stroomingen, die 
de genoemde tijdschriften tusschen *30 en *40 opvingen en vertegen­
woordigden, dan blijkt die van Forum de verst-dragende en blijvendste 
geweest te zijn. De Stem, na den oorlog als De nieuwe Stem herleefd, is een

H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

2



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

zalfde, Christus heeft voortgebracht? Die ballingschap, die belangrijk 
langer is dan heel zijn wordings- en ontwikkelingsgeschiedenis heeft 
dan toch wel iets te maken met dien Jood, indertijd door Zijn eigen Volk 
vermoord! Wanneer wij nu met hetzelfde open oog, maar oneindig ver­
sterkt nog door het Geloof, het geheel van dit Oude Testament beschou­
wen, en als we er door heen trachten te zien, trachten het te doorlichten, 
dan zijn wij het er over eens, dat er een uitgesproken lijn in zit, die een 
bepaalde richting uitwijst. Het vormt een geheel als een kristal, waardoor 
een „optische as”  loopt; wanneer men dit kristal, onder den microscoop 
belichtend, doorschouwt in de richting van die optische as, dan open­
baart het ons heel zijn wondere opbouw en samenstelling, geheel zijn 
wezen. Indien wij nu het Oude Testament doorzien volgend de daarin 
uitgesproken innerlijke richting, die we kunnen zien als zijn „sens uni- 
que” , dan zien we eerst de heele beteekenis daarvan: datgene n.1. wat 
God met dit Oude Testament aan de menschen wil zeggen.

Wat nu is de unieke zin in het Oude Testament?
Deze is: een „mededeeling”  van God aan den mensch, waarin God ons 

geleidelijk steeds meer mededeelt van Zijn Wezen en Zijn Werken, wel­
ke mededeeling wij steeds meer persoonlijk zien worden; wij vinden daarin 
dus de uitgesproken bedoeling om den mensch God steeds meer te doen 
„kennen”  in zijn Wezen en Zijn Werken. Dit kennen is niet — zooals 
niets in de H. Schrift — verstandelijk bedoeld, maar existentieel, d.w.z. 
in den zin van kennen met heel ons bestaan. De daarin voortschrijdende 
kennis is dus steeds meer intieme en intense vereeniging, verbinding 
van den mensch met God. Na den val van den mensch „in den tuin van 
Eden” , waardoor hij kennis kreeg van goed en kwaad en Adam en Eva 
zich leerden „kennen buiten God” , was er een kloof ontstaan tusschen 
den Schepper en de schepping, tusschen God en den mensch als koning 
van die schepping. Doordat de mensch niet luisterde naar het Woord 
van God ging de oorspronkelijke verbondenheid van den mensch met God 
teloor en sindsdien verkeert de menschheid in een voortdurende staat 
van „ontbinding” , van zonde. Maar reeds bij het uitspreken van het von­
nis over de slang, die den mensch had verleid, deed God de Belofte — 
nog heel vaag en algemeen gehouden — dat dien vijand van de mensch­
heid de kop zal worden verpletterd door het zaad van de vrouw. En 
wanneer de menschheid bijna geheel tot ontbinding is overgegaan („al 
het vleesch had zijn weg verdorven” ) en God het zijn gang laat gaan tot

15



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

zijn ondergang — de zondvloed — waaruit Hij alleen Noë en zijn fa­
milie redt, dan sluit God bij het begin van de nieuwe phase der mensch­
heid een Verbond met Noë en zijn kroost: een Verbond „tusschen Mij 
en de aarde” , met de Belofte, die nog alleen maar negatief is gesteld, dat 
Hij het nooit meer zoover zal laten komen met de menschheid, dus 
barmhartigheid voor recht zal laten gelden, en de mogelijkheid van ver­
zoening steeds open zal laten.

In Abraham ontkiemt de Belofte: hij wordt afgezonderd uit zijn hei- 
densche omgeving en de Belofte wordt voor hem geformuleerd als een 
Zegen in hem, voor alle geslachten der aarde: een Verbond „tusschen Mij 
en U, als de Vader van vele volken” ; dus hier is de belofte reeds per­
soonlijker. Daartegenover moet Abraham van zijn kant als „teeken van 
het Verbond”  de besnijdenis invoeren — het teeken der onderwerping 
aan God, het begin van „De Wet” . Mozes herinnert het Volk in Egypte 
(dat in zijn bestanddeelen aldaar ontstaan is tegen de verdrukking in) 
aan de belofte door Jahweh gedaan aan de Aartsvaders, en wel heel 
concreet aan het Beloofde Land en aan hun uitverkiezing als Volk van 
God, dus aan de Belofte van hun verlossing uit de slavernij van Egypte. 
Het Verbond houdt in: het Volk moet de Wet onderhouden, dan zal 
Jahweh Zijn Belofte nakomen. De in den tijd meest nabijliggende ver­
vulling der Belofte was die van het Land en van de wording tot een 
Vrij volk. Wanneer die Belofte vervuld is, en het Volk het Land in bezit 
heeft genomen en zich daarin consolideert en verder ontwikkelt, dan 
blijkt het ontzaglijk moeilijk voor het Volk om de Wet te onderhou­
den: heel de verdere geschiedenis is er een van voortdurend weer af­
vallen van de Wet, van de openbaring van Gods Rechtvaardigheid na 
boetedoening. In de tijden van den hoogsten nood, als het bestaan van 
het Volk op het spel schijnt te staan, dan verwekt God de profeten. De­
zen wekken het Volk weer op tot boete en tot onderhouding van de Wet. 
Maar om het Volk de geest- en spankracht weer te geven om te kunnen 
opstaan uit zijn diepen val wijzen de profeten uit diepsten innerlijken drang 
over de Wet heen naar de Belofte van het Verbond, welke Belofte in hun 
heftige en vurige ontboezemingen en hun grootsche visioenen steeds 
persoonlijker wordt, steeds meer „gestalte”  aanneemt, en wel de gestalte 
van een idealen Koning, die tenslotte niet alleen zal komen om Israël te 
verlossen, maar geheel de menschheid.

Het ideaal der theocratie, de verwerkelijking van Gods Wil in Gods 
Rijk hier op aarde door het consequente doorvoeren van de Wet is

16



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

gezeten tijdschrift geworden, dat jongeren litteratoren niet zoo heel veel 
te zeggen heeft. De Vrije 'Bladen hebben, hoewel zij destijds een groot 
aantal jongere schrijvers vereenigden en later in anderen vorm werden 
voortgezet, geen markant spoor nagelaten. Doch 'Forum heeft, ofschoon 
het slechts weinige jaren verscheen, een mentaliteit helpen vormen, een 
algemeen Europeesche mentaliteit, die de erfenis van Ter Braak en Du 
Perron aan een bepaald deel van litterair en intellectueel Nederland is ge­
worden. Deze mentaliteit is zeer modern van snit en structuur en beperkt 
zich zoowel door haar hoogheid en exclusiviteit als door haar af keer van 
al het transcendente, tot bepaalde kringen. Zij is volkomen irreligieus 
en amoreel, en even volkomen anti-lyrisch en gekant tegen allen schijn. 
Zij is het bezit eener vooral jonge élite, te ijl en subtiel als zij is, te ge­
nuanceerd en vol schakeering om gemeengoed der massa te worden. 
Door haar allure van geestelijke voornaamheid trekt zij jeugdige intel- 
lectueelen bijzonder aan. Het is een welbewust individualisme, dat zich­
zelf cultiveert, overtuigd als het is van in dezen tijd de eenige mogelijke 
levenshouding te zijn.

De aanhangers dezer mentaliteit zijn geen aestheten, geen romantici, 
geen uitgesproken realisten, doch zullen zich bij voorkeur moralisten 
noemen in den zin, waarin de Franschen dit woord gebruiken en waarin 
Montaigne, Pascal, La Rochefoucauld etc. moralisten waren, overfijne 
observeerders van het menschenbedrijf en van het menschelijk hart. 
Anti-lyrisch en schuw voor alles wat imponeeren wil of gewichtig doet, 
zijn zij van een uiterste achterdocht jegens al het erkende, traditioneele, 
geijkte, doch breken onverwacht in geestdrift uit, als zij een verborgen 
of voorbijgegane waarde te ontdekken meenen. In het algemeen gaat 
hun voorliefde uit naar schrijvers, wier werken „contain the maximum 
of emotion compatible with a classical sense of form. Observe how they 
are written: many are short and compressed, fruits o f reflective and con- 
templative natures, prose or poetry of great formal beauty and economy 
of phrase.... The poetry is the kind which speculates about life.”  Zij 
waardeeren bijzonder „the art which is distilled and crystallized out of a 
lucid, curious and passionate imagination. All these writers enjoy some- 
thing in common, ‘jusqu’au sombre plaisir d’un cceur mélancolique’ : 
a sense of perfection and a faith in human dignity, combined with a 
tragic apprehending of the human situation and its nearness to the 
Abyss” . Deze Pascaliaansche karakteristiek is van een modern Engelsch 
auteur, die in 1944 onder den naam Palinurus The rnquiet Grave publi-

3



eerde en, hoe persoonlijk zij ook is, zij markeert vrij nauwkeurig zin 
en smaak dezer litteraire kaste.

Bewust eenzijdig, vastgeschroefd, met onberedeneerde, gewilde voor­
keuren en even heftige afkeeren, hebben deze lieden een steeds waaksche 
belangstelling voor het psychologisch bijzondere en koesteren een in- 
stinctieven twijfel tegenover al het normatieve, dogmatische en wijs- 
geerige. Zij haten niets zoo fel als zekerheden en voelen zich nooit zoo 
behagelijk als in het flitsende licht van geestige twijfelvragen, ingenieuze 
randbemerkingen en gedeeltelijke waarheden. Het wordende, wisselende, 
stroomende is hun eigenlijk element en voor hen oneindig verkieslijk 
boven het vaste, blievende statische. Hun cultus, hun religie is de zin 
voor het grootmenschelijke en wezensechte, voor menschelijkheid in 
haar zuiverste en schoonste openbaringen, zonder franje of aureool. 
Dit is hün humanisme, een humanisme jenseits von gut und böse, zon­
der filantropie of verbeteringstendensen, dat het behoud der innerlijke 
menschenwaarde als hoogste en uiterste levenswet stelt. In zooverre is 
het inderdaad eer een moralisme dan een aesthetiek, ofschoon ook deze 
laatste door heel die levenshouding heenspeelt. Zulk een houding is 
veel te eclectisch en aristocratisch om zich met partijen of sociaal-poli- 
tieke groepeeringen en interessen in te laten.

Ook „the tragic apprehending of the human situation”  en het gevoel 
van „its nearness to the Abyss”  is een domineerende factor in hun levens­
aspect. Dit raakt aan en is verwant met de „angst”  der existentialisten, 
een merkwaardig verschijnsel der twintigste eeuw, eenerzijds te ver­
klaren uit de onzekerheid des levens en anderzijds uit het gemis van alle 
transcendente bindingen. Dit afgrondsgevoel geeft deze geesteshouding 
haar tragischen achtergrond.

Hoezeer Nietzsche ook tot den opbouw dezer mentaliteit heeft bij­
gedragen, zij blijft toch een kweeksel van Franschen bodem en Fransche 
cultuur. Bij Montaigne, Pascal, La Rochefoucauld, Stendhal, Flaubert, 
Baudelaire en Poe vindt men de verspreide elementen, waaruit zij is 
samengesteld en gegroeid. Zij is, met de natuurlijke variaties en scha- 
keeringen van iets zoo verfijnd individueels, een cosmopolitische le­
venshouding geworden, de houding van een goed deel dergenen, die de 
letteren als hun domein beschouwen en van al het jenseitige, van geloof 
in welken vorm ook, hebben afgezien. Haar aanhangers schijnt zij op 
het oogenblik in die landen te tellen, die niet zóó door de nooden des 
tijds bedreigd worden, dat enkelingen zich niet nog de weelde eener

H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

4



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

eigen aristocratische allure kunnen veroorloven, in de Angel-Saksische 
en de Noord-Westelijke landen van Europa. Men krijgt den indruk dat 
in Frankrijk de sociale en politieke moeilijkheden 200 onstuimig op­
dringen en dat de kwestie: al of niet sociaal ingeschakeld, 200 brandend 
is, dat dichters en schrijvers erdoor meegesleept en in den strijd van den 
dag betrokken woorden.

Het ziet er niet naar uit, noch in Nederland noch in andere landen, 
dat deze geesteshouding zich lang zal kunnen handhaven. Het is de ty­
pische houding van een bepaalde kaste in tijden van crisis en neergang 
der cultuur en het zou niet moeilijk zijn in het Athene der laatste eeuwen 
vóór en in het Rome der eerste eeuwen na Christus een verwante gees­
tesgesteldheid aan te wijzen. Als de politieke zekerheden en de materieele 
levensverhoudingen in elkaar storten en in haar val de geestelijke waar­
den bedreigen, is het natuurlijk dat de hoeder dezer laatste zich in het 
besef der eigen waarde gaat terugtrekken en niets zoo zeer gaat vreezen 
als vulgarizeering en vergroving van wat hem als het hoogste goed der 
menschheid voorkomt. In zulke tijden — en onze tijd toont vele dezer 
crisisverschijnselen — is alle frissche levensdrift en schoonheidsdrang, 
dat wat in een jong opbloeiende samenleving tot grootsche onderne­
mingen en openbaringen drijft, verschaald. De loutere aesthetica is te 
schriel en te schraal gebleken om het leven te voeden en te vullen. Een 
gevoel van „tous les vers sont faits!”  en van „La chair est triste, hélas! 
et j ’ai lu tous les livres!”  heeft zich van de ingewijden meester gemaakt; 
men zoekt, oververzadigd van litteratuur, zijn geestelijke voldoeningen 
liever op zijpaden en bijwegen, liever in het nieuwe en curieuze dan in 
het aan normen gebondene. Een algemeene stijl of heerschende richt­
lijnen ontbreken, het capricieuze is de norm geworden. Men gaat op 
zoek naar andere, scherpere prikkelingen dan de lang gewende.

Zoo ongeveer lijkt mij de toestand bij een groot aantal jongere schrij­
vers en litteratoren van het oogenblik en den neerslag daarvan vindt 
men maandelijks in de gangbare tijdschriften. Hoe up to date en voor­
naam deze houding ook schijnen mag, in werkelijkheid beteekent zij 
een neergang, een impasse, die geen uitweg of vernieuwing mogelijk 
laat tenzij vernieuwinkjes op zeer klein bestek. Luciditeit is een harer 
machtwoorden en men verstaat daaronder een soort doorlichting, een 
superbewustv/ording en -bewustmaking van dingen en gebieden, die 
niet geheel straffeloos bewust te maken zijn. Overbewustwording is 
een herfstverschijnsel op alle gebieden des levens. Het heeft zijn zin dat

5



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

Orfeus niet mocht omzien en Elsa niet de noodlotsvraag mocht stellen. 
Wijl zij het toch deden kwam het onheil over hen. De oudheid meende 
dat wie de Godheid ongesluierd zag, moest sterven. Het leven en al wat 
het leven openbaart en voortbrengt heeft zijn wetten en geheimenissen 
en een dezer is: bescheidenheid tegenover het mysterie, tegenover wat 
natuur en leven slechts gesluierd te aanschouwen geven.

Het is deze geesteshouding en smaakvorming, die Forum in hooge 
mate heeft voorbereid en verspreid. Luciditeit, ver-Europeanizeering, 
het breken met veel verledens, het ontluisteren van wat in hun ter­
minologie het „dierbare”  heette, was wel ongeveer wat de oprichters, 
althans in de praktijk, nastreefden, en zij hebben dit bereikt. Zij hebben 
wellicht voor menigeen den blik verruimd en smaak en inzicht beïnvloed, 
doch nieuwe krachten en vitale impulsen hebben zij niet gewekt. Wat er op 
het oogenblik aan poëzie-vernieuwing valt waar te nemen, komt uit een 
anderen hoek. Er blijkt ten eeuwigen dage een zekere onbevangenheid 
en onbewustheid noodig om het woord, hoe dan ook, tot iets schoons 
te styleeren.

Marsman bezat die onbevangenheid en hoewel hij, naar ik meen, als 
dichter wel eens overschat is, had hij rythmen en vindingen die direct 
bekoorden en tot bewonderen stemden. Onbevangenheid was een der 
hoofdtrekken van zijn wezen; zij gaf zijn jonge geestdrift en zijn vita- 
len drang iets onweerstaanbaar aantrekkelijks. Ik geloof dat Marsman als 
weinigen de vriendschap gekend heeft, een vriendschap die spontaan 
ontsprong aan het jongensachtig oprechte en enthousiaste van zijn na­
tuur. Tot in zijn mannenjaren wist hij die onbevangen natuurlijkheid 
en prille spontaneïteit te bewaren. De vriendschap en sympathie zijner 
medejongeren hebben ongetwijfeld het leiderschap, dat hij een tijdlang 
uitoefende, in de hand gewerkt en verstevigd. Hij was echter meer een 
pionier en baanbreker dan een leider. Daarvoor was hij te vitaal, te zoe­
kend en strijdend, te ontevreden met het gisteren gevondene en bereikte, 
te onrustig en te gedreven naar wat hem wenkte tot nieuwe verwezen­
lijking. Marsman was een geestelijk ongedurige en voor zoo iemand is 
het wat zwaarbloedige, trage en gezeten Nederland een moeilijk te be­
wonen vaderland. Hij werd voortdurend naar buiten gedreven, liefst 
naar zonnige kusten in het Zuiden. Telkens meende hij te ondervinden 
dat zijn opzweepende geestdrift afstuitte op de Hollandsche koelbloe­
digheid, dat hij een roepende bleef in de woestijn. Toch was dit niet zoo.

6



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

Hij heeft meer dan wie ook erkenning en vereering gevonden, doch zijn 
ongedurig idealisme verwachtte tevergeefs dat ieder tot eenzelfde en­
thousiasme in staat was als hij. Daardoor werd hij bitter jegens zijn land 
en werd hem het verblijf hier tot een benauwing.

....en diep in zijn hart vrat de spijt 
in het heden geboren te zijn 
met dit lauw en laaghartig gebroed 
dat den droom verkwanselt voor goed, 
en het toornen tegen een tijd 
zonder adel en zonder gloed.

Zoo schreef hij in wat wel zijn reveleerendste werk is, in Tempel en 
Kruis, een gedachte, die vaak en in allerlei vorm bij hem terugkeert. Hij 
voelde zich geroepen tot Viking of kruisvaarder en meende niet te pas­
sen in deze voor zijn gevoel te pacifieke tijden. Tegelijk raakte hij ver­
strikt in de lectuur van Nietzsche, een auteur die hem noodlottig werd. 
Een bruisende Romeo moet geen Nietzsche gaan lezen. Nietzsche werkt 
op ontvankelijke lezers als „de boom der kennis van goed en kwaad” . 
Hij doet de oogen open gaan, zoodat ze „jenseits von gut und böse”  
gaan zien. Zijn ideaal van een nieuwe menschenwaarde ontkent alles wat 
twintig eeuwen Christendom gebracht hebben en zoekt aansluiting bij 
den Grieksch-antieken mensch, den mensch der schoone, zuivere in­
stincten, niet vergiftigd door „moraline” , niet onderkomen door over- 
cultiveering van den geest. Nietzsche lokte hem, den romanticus, naar 
de antieke wereld en naar wat er van die wereld aan den Zuidrand van 
Europa is overgebleven. Zoo brak er veel goeds en veel schoons in 
Marsman.

Tempel en Kruis is (niet als poëzie) een dissonant geworden, een slot 
dat niet past op het leven van dezen graalridder. Er is veel Parsifal- 
achtigs in Marsmans wezen; zijn aard was uitgesproken romantisch, 
doch zijn vroege dood heeft Tempel en Kruis tot zijn testament verheven, 
wat het naar den te verwachten loop der dingen niet had mogen zijn. 
Dit krampachtig en hartstochtelijk gedicht beeldt de afbraak uit van 
wat er nog aan Christelijk sentiment en bewustzijn in hem aanwezig 
was. Hij schijnt te kiezen vóór den antieken tempel tegen het kruis, 
terwijl alles in hem on-antiek en kruisverwant was.

Marsmans aanrakingspunten en affiniteit met de oude mediterrane 
wereld waren schaarsch; hij was een door en door Noordelijke natuur

7



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

met zijn onrust, zijn onverbiddelijkheid, zijn jachtende impulsen. Ten 
einde toe heeft zijn poëzie een onklassieken, expressionistischen inslag 
behouden, hij bewoog zich liefst in hortende, stootende rythmen en 
speelde met onverwachte, drastische verbeeldingen. Hij was veeleer een 
Baldur dan een Apollo en stond dichter bij de Edda dan bij de Illias. Hij 
heeft ook langere, gedragen verzen geschreven, doch het meest eigene 
was hem de korte, expressieve, flitsende kreet, iets dat herinnert aan een 
kievit boven den polder of een meeuw boven de branding. Als een 
meeuw boven de branding! zoo blijft hij in onze herinnering, sinds hij 
in het noodlotsjaar voor altijd in de golven verdween.

Ter Braak was in tegenstelling met Marsman, geen onbevangene; hij 
was een uitgesproken verstandelijk type met een aan manie grenzende 
behoefte aan helderheid, zuiverheid, echtheid, met vele bindingen en 
achterdochten, die hem voortdurend inspireerden tot het schrijven van 
analysen en rechtvaardigingen, van diagnosen en terreinverkenningen. 
Al zijn boeken zijn analysen en diagnosen en reflecteeren, hoewel ze op 
dingen en toestanden buiten hem gericht zijn, allereerst zijn eigen inner­
lijk, dat telkens varieerde naargelang hij weer een nieuwen geestelijken 
mentor ontdekt had. Deze mentoren waren allen auteurs, die hem hoe 
langer hoe verder van „Domineesland”  wegvoerden. Zijn aangeboren 
twijfelgeest, die geen hinder had van eenig sentiment en weinig of geen 
gevoel voor de „raisons du cceur” , leunde gemakkelijk aan bij ieder die 
op geestrijke en origineele wijze oude waarden wist te ontij ken. Dit 
ontij ken en ontmaskeren was zijn hartstocht; elke nieuwe vondst in deze 
richting deed hem een nieuw boek schrijven. Zijn „Reinaerdieën”  en 
strooptochten tegen algemeene aanvaardheden op welk gebied ook, 
waren berucht.

Na meerdere voorgangers, waaronder Diderot en Stendhal, bleef 
Nietzsche zijn eigenlijke wegwijzer, die de richting van zijn denken en 
voelen definitief bepaalde en men kan wel zeggen dat Ter Braak de apostel 
van Nietzsche geworden is, niet door direct apostolaat, wat hij uit hart 
en nieren zou verfoeid hebben, maar door zijn suggestief étaleeren van 
Nietzscheaansche ideeën. Ook volgde hij Nietzsche niet waar deze met 
bloedigen ernst den nieuwen, toekomstigen mensch verkondigt, doch 
slechts zoover als zijn speelsche geest met diens ontkennende en onder­
mijnende aforistische wijsheden op korte golf, kon instemmen. Ter Braak 
miste alles van den poëet of den romanticus, misschien niet zoozeer van 
huis uit als door training, maar zijn vingertoppen tintelden van schrijf-

8



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

en stijlgevoel en hij bedreef een proza, dat de fijnste kronkelingen en 
nuanceeringen zijner ongewone intelligentie wist weer te geven, lenig en 
insinueerend, helder en scherp tevens als een volmaakt instrument. 
Stammend uit een vrijzinnig Christelijk milieu heeft hij moeite gehad 
om alle jeugdreminiscenties te kunnen uitroeien en alle bindingen aan 
„Domineesland”  te verbreken. De kennismaking en vriendschap met 
Du Perron, den in dezen volmaakt geëmancipeerden, waren noodig om 
hem van al die tradities los te wikkelen. Ter Braak is altijd sterker ge­
weest in de ontkenning dan in de bevestiging en heeft altijd meer aan­
gevallen dan verdedigd, zoodat uit zijn schrifturen moeilijk is aan te 
toonen wat hij wilde of beoogde (wilde of beoogde hij eigenlijk wel 
iets?), moeilijk te zeggen zelfs wat hij werkelijk dacht o f meende, doch 
uit zijn ontkenningen valt toch een en ander te construeeren. Democraat 
uit nood en opportuniteit, „politicus zonder partij” , volstrekt gespeend 
van alle religieus besef, zonder vaderlandsche of sociale verbondenheid, 
onbeïnvloed door eenig sentiment, is hij feitelijk altijd de student ge­
bleven, vrij en onafhankelijk zooals in de jaren, toen hij Propria Cures, 
het Amsterdamsche studentenblad, redigeerde. Hij was, zooals Marsman 
het eens gezegd heeft, „een onafhankelijk, ontragisch wezen, een onge­
kwelde, ongebroken natuur” .

Merkwaardig is dat al deze karakteristieken met „on”  beginnen, een 
ontkenning uitdrukken. Het blijkt veel gemakkelijker aan te geven wat 
Ter Braak niet, dan wat hij wel was, zelfs voor zijn vrienden; wederom 
moet dit een gevolg zijn van zijn aldoor ontkennen en bestrijden. Het 
behoort tot het paradoxale van zijn wezen dat hij tegenover die twee 
dingen, die de natuur hem in bijzondere mate als wapen had toebedeeld 
en die zijn persoonlijke kracht uitmaakten, zoo achterdochtig gestaan 
heeft, te weten: het woord en het intellect. Aan de verkenning en diag­
nose van beide heeft hij ontelbare bladzijden gewijd en aldoor was hij 
op zijn hoede om zich niet door het woord te laten overrompelen of 
door het intellect te laten imponeeren. Zooals een zindelijkheidsmaniak 
de dingen nauwelijks durft aanraken uit vrees voor besmetting, zoo 
wantrouwde hij het woord en maltraiteerde hij het intellect. Beide heb­
ben een te lange historie achter zich en spelen een te albeheerschende rol 
in de geschiedenis en de cultuur der menschheid om door dezen ont- 
maskeraar als echte munt aanvaard te worden. Het ontmaskeren van alle 
valschmunterij schijnt hij wel als zijn roeping — hoewel hij voor dit 
woord zou gehuiverd hebben, want ook dit was vervalscht -— gevoeld

9



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

te hebben. Ik betwijfel of de toekomst veel aandacht aan het oeuvre van 
Ter Braak zal besteden. Daarvoor is het te onvruchtbaar, te uit-de-hand- 
glippend en ontwijkend, te louter speelsch, te cerebraal ook. Zijn romans 
zijn reeds vergeten en zijn essayistische boeken zullen over tien, twintig 
jaar aandoen als raadsels voor academisch gevormden. Hij was de im- 
pressario van het „nihilisme” .

Hoe zou een Ter Braak zich in totaal andere verhoudingen ontwikkeld 
hebben, in een primitieve samenleving zonder schrijfkunst bijvoorbeeld 
of in een onvoorwaardelijk orthodox milieu? O f zijn zulke natuurspelin- 
gen slechts mogelijk op de grens van wisselende cultuurperiodes? Hoe-
ccr hij ook van Nlïetzsche verschilde, in zooverre ^Nietzsche met harts- 

tocht voor zijn nieuwe waarden streed en hunkerde naar volgelingen, 
terwijl Ter Braak nauwelijks eenige waarde erkende en alle „strijden- 
voor-iets”  ridiculiseerde, heeft hij toch in het negatieve grooten invloed 
gehad, zooals uit het vroeger gezegde reeds bleek. Zijn superieure geestig­
heid, zijn aalgladde, subtiele vindingrijkheid, zijn bewonderenswaardige 
essay-kunst, zijn sollen en spotten met philosophie, godsdienst, weten­
schap en al die dingen, die de menschheid doorgaans ernstig neemt, heb­
ben tallooze jonge menschen geïmponeerd en in zijn spoor getrokken. 
In de eerste dagen der Duitsche invasie zocht hij den dood.

Bijna gelijktijdig stierf aan een hartverlamming Ter Braaks vriend Du 
Perron. Du Perron was, wat zijn naam reeds eenigszins verklaarbaar 
maakt, volkomen Latijnsch georienteerd, anti-germaansch tot in het 
grillige toe, een gecompliceerde figuur met donkere, mysterieuze achter­
gronden, met allerheftigste antipathieën, met sympathieën en vriend­
schappen ook, die hem hoog waardeerbaar maakten in een kleinen kring 
van getrouwen. Na zijn overkomst uit Indië woonde hij een tijdlang in 
het Walenland, van waaruit hij zijn stem en meening deed hooren in 
Noord-Nederlandsche bladen met een zoo tijgerachtige ferociteit dat 
Marsman hem eens als een „hondschen moerassigen geest”  kwalifi­
ceerde, en nog jaren later, toen zij reeds vrienden waren, noemde hij 
hem den „grimmigen hellehond van het subjectivisme en espagnolis- 
tischen aartsengel van de moraliteit” . Hij schijnt van katholieken huize 
geweest te zijn, doch kwam al jong, zooals dat met Latijnen meer ge­
beurt, zoo vijandig tegenover Katholicisme en Katholieken te staan, dat 
hij zich in de nabijheid van dezen onbehagelijk voelde. In Voor kleine 
Parochie staat een bladzijde over Gerard Bruning, die wel het infaamste 
bevat wat hij naar aanleiding van een portret over iemand schrij ven kon.

i o



H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

Van lieverlede, letterlijk en figuurlijk ingeburgerd in Noord-Nederland, 
wist hij op eenige vrienden vat en invloed te krijgen. Zijn fabelachtige 
belezenehid in een soort Fransche auteurs die meestal worden wegge­
borgen, zijn overvroege rijpheid, zijn magnaatachtige zelfverzekerd­
heid, zijn cosmopolitisme, zijn luciede smaak, zijn zin voor het psycho­
logisch bijzondere, zijn „hoogere”  onbeschaamdheid, zijn volstrekte 
breuk met godsdienst en traditie, dit alles verleende hem een zekere 
superioriteit over zijn omgeving. Wat niemand durfde doen of zeggen, 
deed en zei hij, met een vanzelfsprekendheid en natuurlijkheid, die on­
willekeurig imponeerden. Ook hij kwam van Nietzsche, al was het langs 
een omweg en al las hij hem in het Fransch. Ter Braak raakte zoozeer 
onder zijn bekoring dat deze vriendschap voor zijn verder leven be­
slissend werd.

Du Perron was opentop een litterator, „verletterd”  tot in de kern van 
zijn wezen. Zijn eerste reacties waren litteraire reacties; hij moést schrij­
ven en zijn indrukken verwoorden, hij moest leven in een sfeer van let­
terkunst en dag in dag uit gesprekken voeren over auteurs en boeken. 
De schrijvende mensch interesseerde hem meer nog dan het geschre­
vene, meer psychologisch dan aesthetisch ingesteld als hij was. Moreele 
o f sociale instincten miste hij ten eenenmale evenals de Marsmaniaansche 
behoefte aan leiderschap, hoe domineerend hij overigens ook optrad. Hij 
bleef een superindividualist met aristocratische verachtingen, bewust een­
kennig en geporteerd voor het hem verwante, volstrekt onbekwaam om 
zich in te denken in een ander standpunt en toch ook weer met een vaak 
verrassend gezonden zin voor het echte en eenvoudige. Nu staan der­
gelijke verlitteratuurde lieden, voor wie er behalve de vriendschap niets 
belangrijks in den hemel of op aarde schijnt te bestaan dan litteraire ver­
schijnselen, niet zoo heel ver af van een zeker soort snobisme. Toch was 
Du Perron minder snobistisch dan Ter Braak, die snob werd uit louter 
anti-snobisme, uit de onrustbarende, onverzadiglijke lust om alles wat 
maar op snobisme leek, aan de kaak te stellen. Du Perrons invloed op 
zijn vrienden en onmiddellijke omgeving is zeer groot geweest; hij 
moet iets overheerschends en dwingends gehad hebben, wat hun die 
slechts zijn geschriften lazen, ontging. Hij schreef alleen ook voor vrien­
den en geestverwanten; de rest liet hem onverschillig. Zoo kon het ge­
beuren dat zijn roman Het 'Land van Herkomst, een boek van pijnlijke 
openhartigheid en met de gewone Du Perronsche kwaadaardigheden, 
vrijwel onopgemerkt bleef, hoezeer de vrienden hem ook bewonderden.

ii



Het korte, gedecideerde, recht op den man afgaande, dat hem eigen was* 
is ook kenmerkend voor zijn schrijftrant: graag schreef hij korte notities 
en constateeringen. Zijn langere werken doen wat droog en stug aan, 
zijn te nuchter en stijlloos om een dieperen, blijvenden indruk te maken. 
Dichter was hij in beperkte mate en als criticus te eigenwillig en een­
zijdig gericht om algemeene erkenning te vinden. Slechts voor een be­
perkte groep van gelijkgestemden en Forumlezers is zijn beteekenis 
blijvend geweest.

Met het optreden dezer drie zeer actieve figuren is ook de invloed 
van Nietzsche in Nederland op grootere schaal begonnen. Nu heeft er 
nooit een schrijver geleefd wiens eigenlijke streven en idealen zoo voor­
bijgezien en verwaarloosd zijn, terwijl alle bewondering en navolging 
zich op het bijkomstige en partieele richtten, als Nietzsche. Zijn leer 
van den Uebermensch, van den Wille zur Macht, van het overstijgen 
der moraal, van een nieuwe hoogere en voornamere menschheid is te 
verrückt en onwerkelijk om door denkende menschen, vooral door 
Nederlanders, serieus genomen te worden. Dit bleef den Nazi-bonzen 
in Duitschland voorbehouden. Wat de litteratoren en amateurs van hem 
overnamen is zijn geestige twijfel, zijn intelligente spot, zijn spitse kri­
tiek, zijn hautaine geesteshouding, zijn afwijzing van oude waarden en 
tradities, kortom al dat negatieve en neerhalende, dat hij noodig achtte 
om tot een nieuwen opbouw te komen, doch dat zijn uitsluitende erfe­
nis aan de intellectueele generaties werd. Een voorbeeld daarvan is Ter 
Braak, die onmogelijk door het profetische gebaren van dezen ziekelijken 
megalomaan geïmponeerd is kunnen worden, doch diens kritiek en 
psychologie der cultuur met volle teugen heeft ingezogen. Du Perron 
was te zelfverzekerd en te onduitsch en Marsman te weinig destructief, 
te zeer impulsief-boven-cerebraal om onvoorwaardelijk voor Nietzsche 
te capituleeren, hoewel hij niet ongeschonden door Nietzsche is heen­
gegaan.

H E T  O N T V A L L E N  D R I E T A L

12



Het Jodenvraagstuk
door G. K RA M ER

„Al zoeken ze U zo spa, 
hun boete is niet te spade” .

V o n d el,

Ongetwijfeld zullen de thans nog overgebleven Joden, die in den af- 
geloopen oorlog hun aantal op zulk een massale wijze zagen verminde­
ren, gehoopt en verwacht hebben, dat met den vrede voor hen ook de 
orde en de rust zouden zijn weergekeerd.

Waar evenwel de ondervinding druk bezig is ons te leeren, dat het 
heel moeilijk is een vrede te winnen, moeten ook de Joden ervaren, dat 
met het beëindigen van een oorlog, waarin hun reeds zoo groote en diepe 
wonden geslagen zijn, de terugkeer zelfs naar het „Beloofde”  en inder­
tijd toch beloofde land op vele moeilijkheden stuit, terwijl zij daaren­
boven moeten bemerken, dat in bijna ieder land het anti-semitisme — 
verkapt of openlijk — niet is verdwenen.

Bij velen onder de Katholieken, wellicht onder alle Christenen, is het 
probleem van het Joodsche Volk, hetwelk zich in deze dagen weer in 
velerlei gedaanten aan ons openbaart, spoedig opgelost met de opmer­
king, dat de Joden dit toch geheel aan zich zelf te danken hebben. Wa­
ren zij, toen Christus op aarde leefde, trouw gebleven aan de roeping 
om het „uitverkoren Volk”  te zijn, dan zouden hun kinderen van de 
twintigste eeuw deze ellende niet behoeven door te maken. De vervloe­
king immers, eertijds door hen zelf over hun Volk afgeroepen, blijft in 
vervulling gaan! Zelfs als men met deze opmerking wil volstaan — hoe­
wel ze niet juist is, minstens onvolledig — kan nog de vraag gesteld 
worden of de beproevingen, welke gedurende den laatsten tijd vooral 
over het Jodendom zijn gekomen, niet als een vermaning van God mo­
gen gezien worden tegenover Zijn Volk om zich tot Hem te bekeeren. 
Voor ons echter is het Jodenvraagstuk geen vraagstuk van menschelijke 
tactiek of politieke overwegingen. Voor Israël is er geen andere Redder 
dan de Drie-eene God. Om ons dit duidelijker te doen inzien, beschou­
wen wij de plaats van Israël, èn in de heilsgeschiedenis, èn in de wereld 
in het algemeen, zooals deze blijkt uit zijn geschiedenis in het oude 
Testament, gezien ook door de oogen van ons H. Geloof,

13



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

I

Zien wij het Oude Testament in zijn geheel en ook dit geheel weer in 
het geheel der heilsgeschiedenis, dus van de geschiedenis der verwezen­
lijking van Gods heilsplan voor de geheele menschheid, dan bemerken 
wij, hoe Israël als „Het Volk”  daarin het uitverkoren werktuig is, als de 
tastbare Hand van God in de geschiedenis der volkeren en ook hoe de 
Heilige Schrift, zijnde „Het Boek” , daarbij weer een middel is, als een 
brief door God in en door en met de geschiedenis van dat Volk geschre­
ven om aan de menschheid Zijn Wezen en Zijn heilsplan te openbaren.

Wat ons echter onmiddellijk opvalt, als we „Het Boek”  in den context 
van de geschiedenis van het Joodsche Volk zien en de geschiedenis van 
het Joodsche Volk weer in den context van de geschiedenis der mensch­
heid, dat zijn de enkele verhoudingen van tijdsduur in het geheel van den 
tijd der geschiedenis van de menschheid. In de groote verwarde volke­
renkaravaan der menschheid onstaat na zoo veel jaren een vast punt in 
Abraham. Uit het zaadje van Abrahams geloof in den Eenen, Eeuwigen 
God Jahweh ontkiemt en ontwikkelt zich in den loop van een verdere 
500 ja a r  het Volk van God — Israël —, hetwelk zich dan geworteld 
heeft in „Het Beloofde Land” . Hier beleeft dat Volk onder veel ups en 
downs zijn verdere wording en ontwikkeling tusschen de volken van de 
twee groote cultuurbekkens van den Nijl en van de Tigris-Euphraat. Die 
geheele geschiedenis omspant een 1400 jaren. Dan gebeurt er iets in dat 
Volk, en vrijwel onmiddellijk daarna wordt de Stad Jeruzalem verwoest 
met haar Tempel; het Volk uit zijn Land verdreven en in den loop der 
volgende eeuwen steeds meer over de geheele wereld verspreid.

igoo jaren verloopen, de geheele wereld dateert nu 1946 na de be­
treffende gebeurtenis, d.w.z. 1946 na de geboorte van Christus.... en 
het Volk is steeds in ballingschap, zonder Land, zonder Stad, zonder 
Tempel, zonder Priester, zonder Offer, zonder Profeten, die toch steeds 
onafscheidelijk aan zijn geschiedenis waren verbonden geweest. Heel 
de geschiedenis van dit Volk en van de volken der heele wereld (is Eu­
ropa niet het hart der wereld geworden, sedert het „gevormd”  werd 
door het Christendom?) wijst zichtbaar — of men het zien wil of niet — 
naar dat ééne punt, het tijdstip van de unieke gebeurtenis. Hier valt de 
geschiedenis uiteen in twee helften: vóór en na Christus. Zou er dus in 
dat tijdstip niet iets „radicaals”  veranderd zijn in het lot en de verdere 
bestemming van dat Volk — dus nadat het den „Maschiach” , den Ge-

14



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

blijkbaar telkens gestrand op de zwakheid van den mensch: deze vond 
in de Wet wel de voorschriften om het geheele persoonlijke en sociale 
en zelfs economische leven te „regelen”  tot in de details van het concrete 
leven-van-alle-dag, maar hij vond niet de kracht om het leven geheel 
daarnaar te in richten. De theocratie, zoowel die onder leiding van den 
profeet Samuel, als die onder een Koning of ten slotte (na de Babylonische 
gevangenschap) onder den hoogepriester werd telkens een mislukking. 
Het leek wel of de verwerkelijking van het Verbond tusschen God en 
den mensch, waardoor de Belofte ten slotte moest worden ingelost — 
de Belofte die gebonden was aan de vervulling van de Wet — op het 
einde der geschiedenis van het Volk (zooals deze zich afspeelt in „Het 
Land” ) op een totale mislukking en totale teleurstelling dreigde uit te 
loopen. Na sterk de bekoring te hebben ondergaan van de algemeene 
Helleniseering, zien wij het Volk onder de overheersching der Ro­
meinen als vastgeloopen in een „impasse” : er heerscht een groote ver­
deeldheid en de verwarring op alle gebied is verschrikkelijk. Sedert 
eeuwen was er nu reeds geen profeet meer opgestaan uit het Volk. De 
priesters, vooral die uit de hoogere kringen der hiërarchie, behoorden 
voor het grootste deel tot de partij der „Sadduceën” ; dit waren de 
„satisfaits” , geneigd tot het compromis, zoowel met de overheerschende 
cultuur der Hellenen, als met de politieke heerschende macht der Ro­
meinen. Zij bekommerden zich nog zeer weinig over de komst van het 
Rijk van God. Hun contact met de massa van het Volk en ook hun in­
vloed daarop, was zeer klein. Daarnaast stond de invloedrijke partij der 
„Farizeën” , die haar leden trok uit al de klassen van het Volk, bijna uit­
sluitend leeken, en in oppositie tegen de houding van de priesters. Een 
deel van hen waren „Schriftgeleerden” , die ook de leiding hadden. Zij 
hadden zich,afgescheiden’ van de massa van het Volk en beschouwden 
zich als de zuiveren, de gerechtvaardigden door hun werken geheel vol­
gens de letter van de Wet. De „Wetskennis”  werd voor hen de eenige 
weg om tot rechtvaardiging te komen; zij waren grootendeels vastge­
loopen in het formalisme van de Wet. Verder was er een partij ontstaan 
van „Zeloten” , onrustige revolutionnaire elementen: zij renden in tegen 
de stalen muur van de Romeinsche overheersching, en als echte „Real- 
Politiker”  en vurige patriotten werkten zij met alle middelen voor een 
illusionnaire politieke onafhankelijkheid, waarvan zij alles verwachten.

Om kort te gaan: Was er niets van den geest der profeten overgeble­
ven in het profetenvolk? Is dit dan geheel vastgeloopen in de„ Wereld” ,

1 7



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

in „D e Wet” , in „de Politiek” ? Waar vinden wij nu verder die „optische 
as”  in het Oude Testament, de richting van de visie der profeten? Ons 
oog, nog gescherpt door het uitzicht, gegeven door de profeten en ge­
leid nu ook door den context, geleverd door de profane geschiedenis 
van dien tijd (in details volgens Flavius Josephus en Philon) ontwaart 
nog een ,verzwegen’ beweging: die der „Esseners”  ofwel ,heiligen’ 
,zwijgzamen’. Evenals de Farizeën gaan ook zij in hun ontstaan terug 
op de „Chasidim” , de gelouterden uit den tijd der Makkabeën, den tijd 
der geloofsvervolgingen. Een strenge onderhouding van de Wet ging 
bij hen gepaard met een strenge ascese en boetedoening. In de praktijk 
van hun religieuze leven gaan zij verder dan de Wet. Zij waren als een 
religieuze orde in kleine gemeenschappen vereenigd en onderwierpen 
zich aan een streng noviciaat, voordat zij konden intreden. De regel, 
waaraan zij zich onderwierpen hield in het coelibaat, geen eigendom, 
en gehoorzaamheid aan het hoofd van de gemeenschap. Hier vinden we 
dus het volgen van de Evangelische raden „avant la lettre” : zuiverheid, 
armoede en gehoorzaamheid. Zooals een bloem iets nieuws is aan een 
plant met vele wortels, takken en bladeren, zoo was dit iets nieuws in 
de geheele ontwikkeling van het Volk, zooals wij deze vinden in het 
Oude Testament: de innerlijke drang tot boetvaardigheid, dus het be­
wustzijn van %onde9 zónder zich schuldig te weten voor de Wet. De 
„dramatis personae” , die nu gaan optreden en waarvan wij enkele 
„faits en gestes”  vinden opgeteekend in het Evangelie, zijn hieruit 
voortgekomen, n.1. uit den geest van boetvaardigheid, waartoe ook de 
laatste profeet van het Oude Volk van Israël („en meer dan een pro- 
geet” ) Johannes de Dooper met zijn doopsel opwekte.

Hier nu vinden wij de „opening”  van het Volk voor den Geest der 
profeten, den Heiligen Geest, die Maria overschaduwde. En ontvangen 
van den Heiligen Geest, zien wij uit Maria geboren worden den God- 
mensch, Jesus Christus, Die de verwerkelijking is van het Verbond 
tusschen God en den mensch; Hij is de Vervuiler van de Belofte, omdat 
Hij de Wet zal vervullen en gehoorzaam zal worden tot den dood, Zijn 
offerdood aan het Kruis. In Jesus Christus is het Woord van God, het­
welk in Abraham — wien het gelóóf tot gerechtigheid werd gerekend — 
aan het Volk in het bloed werd gegeven, eindelijk uit dat Volk vleesch 
geworden.

Beluisteren wij nu in het Boek van God Zijn stem met het geloof.

18



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

Door het geloof immers neemt God ons op in Zijn Werkelijkheid, in 
de werkelijkheid van Zijn Wezen en van Zijn Werken; in Zijn Woord, 
zooals God Jahweh dat Woord heeft uitgesproken, dat Woord heeft ge­
openbaard in de uitverkiezing van Abraham, wien „het geloof tot ge­
rechtigheid werd gerekend” ; het ook heeft geopenbaard in het ontstaan, 
de ontwikkeling en de verdere geschiedenis van het uit Abraham voort­
gekomen Volk van God, van Israël, en in de woorden van de uitver­
koren mannen uit dat Volk, die dit voor het aangezicht van Jahweh 
vertegenwoordigden. Welnu, de overlevering van die gebeurtenissen 
vinden wij vastgelegd in de teekens van de H. Schrift. Doordat God 
ons opneemt in Zijn Woord rukt Hij ons weg uit onze eigen ,gedachten- 
wereld’, uit de wereld, waarin wij voortdurend zelf aan het woord zijn, 
en die wij geheel vullen met een onafgebroken dialoog met ons zelf. 
Die wereld is zorgvuldig gesloten voor „het andere”  en de afsluitende 
wanden ervan zijn zoo geraffineerd geconstrueerd, dat zij alleen door­
laten, filtreeren, datgene wat ons past, wat „in onze kraam te pas komt” . 
Elke directe invloed „van boven”  moet, kost wat kost, worden uitge­
sloten. Hebben wij ons echter door God laten grijpen en hebben wij ons 
totaal aan Hem overgegeven, in het geloof, dan eerst verstaan wij Zijn 
Woord, omdat alleen dan wij eraan beantwoorden en er met heel ons 
bestaan naar luisteren.

God spreekt steeds „in den tegenwoordigen tijd” , maar dan in den 
werkelijk concreten tijd, in den „tijdstroom” ; alles wat in dien concreet 
voortgaanden tijd gezegd wordt door God, dat is letterlijk bestemd — 
dus met woorden gekleed in de dingen en de omstandigheden van dien 
tijd — voor de menschen van dien tijd, voor die phase van de ontwik­
keling van Gods Openbaring; maar tegelijkertijd is het bedoeld voor de 
eindphase dier ontwikkeling. Voor die eindphase echter kunnen die 
letterlijke woorden slechts voor-afbeeldende beteekenis hebben; voor 
die hoogere eindphase van een andere orde zijn die dingen, gebeurte­
nissen of voorschriften in die letterlijke woorden vervat, symbolen, en 
zijn die woorden dus symbolisch bedoeld. God werkt dus met „vertegen­
woordigende”  dingen, die nu en hier vertegenwoordigen, waarmee nu 
en hier wordt aangeduid, voorafgebeeld, wat in de toekomst volle wer­
kelijkheid zal zijn. Om een (uiteraard gebrekkig) beeld hiervoor te ge­
bruiken: het is ermee als met het lichtbeeld, dat als scherpe projectie 
eerst komt op het doek in de bioscoop, maar waarvan wij reeds in vage 
aanduidingen de omtrekken kunnen zien in het bewegende waas van

19



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

rook, dat de doorgaande lichtstralen onderschept. Om echter te weten 
hoe wij, levende in die toen in het Oude Testament bedoelde toe­
komst, het voor dien tijd letterlijk zoo gezegde en bestemde, symbolisch 
moeten verstaan, dienen wij te hebben ,,1’esprit de la langue” , den Geest, 
die door al die tijden, voor alle tijden spreekt. En al zouden wij nog zoo 
goed Hebreeuwsch kennen, dan kan het ons toch absoluut mankeeren 
aan den Geest van die „taal van God”  — de taal, waarin de eeuwige 
God zich uitdrukt in de in-den-tijd-zich-ontwikkelende, gebeurende 
werkelijkheid. Want dit is geen kwestie van een aangeleerde taal, maar 
van geloof en genade. Nemen wij dan in dezen Geest, in den Geest,

r  M u x j i x i  v i i IL/J.J Z_JJ.J1.JL

Testament. Volgen wij dat Woord, zooals Hij het openbaarde in de ont­
wikkeling van de tijden; geleidelijk, woord na woord. En blijven wij in 
dien Geest van beweging., wanneer wij dat Woord lezen in den tekst van 
het Boek, woord naast woord.

II

Oorspronkelijk, in zijn oerstaat is de mensch door God geschapen 
,naar Zijn Beeld en Gelijkenis’, dus geheel en vanzelf beantwoordend 
aan Zijn Woord. Geheel luisterend naar het Woord van God was hij, als 
koning van de schepping, een rechte weg, geheel open en zuiver, waar­
langs het Woord zegenend zich zou richten tot heel de schepping in haar 
verdere ontwikkeling: „Weest vruchtbaar en vermenigvuldigt U, en 
vervult de aarde en onderwerpt haar, en hebt heerschappij” . Sedert de 
menschheid, gevallen in Adam en Eva, niet meer vanzelf luistert naar 
het Woord van God, moet God zich in den Tijd een weg banen voor Zijn 
Woord. De ,natuur’ (d.w.z. de gevallen natuur) van den mensch is geen 
weg meer maar is geworden tot een weerstand voor het Woord van God. 
Die natuurweerstand moet overwonnen worden: de mensch is van na­
ture geneigd zich te laten gaan, is geneigd om op te gaan in zijn omge­
ving en zich in een soort inertie te installeeren. Hij wil zijn eigen weg 
gaan en wat hem bij zijn denken of zijn leven in den weg staat (Gods 
gedachten zijn niet zijn gedachten, Gods wegen zijn niet onze wegen), 
dat zal hij trachten weg te redeneeren of hij zal het zoeken te ontwijken 
door zich zelf af te leiden. Daartoe sluit hij zich op in zijn gedachten­
wereld ofwel hij vermeit zich in de cultuurwereld, die hij tot ontwik­

20



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

keling brengt volgens zijn natuurlijk levensgevoel. Kort gezegd: tus­
schen God, die hèm gemaakt heeft naar Zijn Beeld en Gelijkenis, stelt 
hij de ,afgoden5, die hij zichzelf maakt naar zijn beeld. Hoe nu door 
deze wereld heen een weg te banen voor het Woord?

Temiden der heidensche volken vormde God Jahweh een Volk, dat 
Hij voor Zich ,,afzonderde55. Om die afzondering van het Volk — 
waardoor het bewaard moest blijven voor alle afleiding door de afgo­
den -— door te voeren, plaatste God Jahweh het onder ,de Wet5. Door 
de Wet werd die afzondering, die heiliging voor Jahweh uitgestrekt 
over geheel het leven van het Volk als geheel en over het leven-van- 
alle-dag van elk lid van het Volk persoonlijk. De Wet zal heel dat ge­
varieerde gebied van het concrete sociale en individueele leven ,regelen5 
tot in de details, opdat het Volk niet zal vallen in de bekoring van de 
natuur of van de cultuur. Het moest, kost wat kost, vasthouden aan 
den éénen God, onzichtbaar, ,alleen geluid5, geen gedaante dus: „G ij 
zult u geen gesneden beelden maken55. Door het stipt en letterlijk onder­
houden van dit gebod is het gevaar der cultuur met haar polytheïsme 
in alle mogelijke vormen, weer voor een deel afgeweerd. Omdat het ge­
wone leven-van-alle-dag, met de noodzakelijk te verrichten arbeid en 
zijn beslommeringen, toch weer van God kan afleiden, moest er één 
dag zijn, waarop in het geheel niet werd gewerkt — wat dat inhield 
werd weer tot in details voorgeschreven! —, welke dag dus gewijd zou 
zijn aan God: „de zevende dag is de Sabbath voor Jahweh55.

(Vanwege het gevaar daaraan verbonden, mocht dit Volk zelf niet 
beslissen wat wel en wat niet afleidde van God. Daarom kreeg het alles 
tot in de finesses voorgeschreven. Wanneer de Schriftgeleerden ten slotte 
bij de verdere uitlegging van de Wet, deze willen gaan aanpassen aan de 
veranderde omstandigheden en daarbij weer zélf gaan beslissen, dan 
krijgen wij de onmogelijkste toespitsingen en spitsvondigheden, vooral 
bij de Farizeeën).

Zoo wordt dit Volk opgevoed om het heele leven in dienst te stellen 
van Jahweh God, waardoor de „Godsdienst55 voor de Israëlieten als 
het ware tot een tweede natuur wordt. De Wet drukt op het Volk als 
de zware Hand van God: om aan die druk ,van boven5 te kunnen vol­
doen moet ,van beneden af5 het Volk reageeren met het uiterste van de 
vitaliteit en den ijver, die het kan opbrengen in zijn werken voor God. 
Met zijn werken van beneden slaat het terug tegen dien prikkel van

2 1



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

boven! (De volken der heidenen, die leven zonder de Wet, voelen niet 
de spanning, die er is tusschen God en de menschheid in een „laisser 
aller” ). En zóó onstaat daar die geweldige religieuze spanning tegenover 
de Absolute „Positiviteit”  van Jahweh, van „Ik  ben” , welke spanning 
zich op den berg Sinaï ook zichtbaar manifesteert in bliksem en donder! 
Hier werd door Mozes die spanning niet afgeleid of geneutraliseerd, 
maar werd ze opgevangen en ,geregeld’ door de Wet. De spanning 
moest blijven omdat de ijver van beneden af nog moest worden opge­
voerd tot het gloeipunt waarin de „natuur-weerstand”  zou smelten. 
Hoe dikwijls echter dreigde het contact te verbreken door afleiding 
naar het spanningsiooze vlak van de omringende heidensche volken. 
Legden de Wet en de werken tot het voldoen aan de Wet een voort- 
durenden druk op het Volk (den druk van de tegenwoordige afwezig­
heid van God, van den voelbaren afstand van God, ofwel den druk der 
zonde), God wilde dien druk dragelijk maken door Zijn geheimzinnige 
aanwezigheid „in de wolk, die het huis van Jahweh vervulde” . Want 
zooals de afwezigheid van God een druk is n.1. de angst van het zondige 
bestaan tegenover Gods toorn, zoo is Gods aanwezigheid een troost, 
de troost van Gods verzoenende toenadering.

Daarom ook dat hechten van het Volk aan den Tempel en de Thora, 
aan alles, waarin zij Gods Tegenwoordigheid ervaren; zij voelen, dat 
alleen de troost dier Tegenwoordigheid hun het juk van de Wet drage­
lijk en dus het bestaan mogelijk maakt. En daarom ook die tot razernij 
overslaande woede van het Volk, dat bij een bedreiging van de Wet of 
den Tempel deze voelt als een aanslag op zijn bestaan als uitverkoren 
Volk. Immers door het unieke bezit van Tempel en Thora kunnen zij 
zichzelf zien als „uniek”  Volk onder de volken. Hun fanatisme voor de 
heiligheid van Tempel en Thora is dus als een reactie uit zelf-behoud, 
omdat zij in hun eigengerechtigheid meenen dat hun bestaan als Volk 
daarmee staat of valt. Als zij den troost van die Tegenwoordigheid 
moeten missen — en zij niet gelooven aan een grooteren troost, dien God 
hun daarvoor in de plaats zou schenken — zullen zij immers onder den 
druk van de zonden, die de Wet hun voortdurend aan wijst, omkomen. 
God wilde echter steeds dichter naderen tot de menschheid en nu.... wat blijkt? 
Dat „de tweede natuur”  van den godsdienst door de werken, waardoor 
de eerste natuur-weerstand werd overwonnen, een tweede weerstand bij 
dit Volk was geworden: een weerstand erger dan de eerste! Wij zien de 
vertegenwoordigers van het Volk aan de uiteindelijke volheid der ge­

22



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

nade weerstaan u it,zelf behoud’ : een reactie, die hen doet vasthouden aan 
het %èlf werken voor God. In wezen is dit een vastklampen aan het eigen 
,zelf’, onder den religieuzen, verblindenden schijn van het ijveren voor 
Thora en Tempel, alsof God daarmee staat of valt! De toenadering, 
welke God in Zijn Barmhartigheid aan hen tot troost en belooning 
voor hun ijveren onder de Wet had willen geven met Zijn Tegenwoor­
digheid in Tempel en Tabernakel, aan die toenadering van God willen 
zij nu de grenzen stellen: tot hier en niet verder!

Maar God was verder gegaan — en met de ontwikkeling van de open­
baring in den tijd, waren de tijden steeds meer tot de volheid genaderd. 
In een deel van Israël — in het zwijgende deel — naderde God steeds 
meer tot de menschheid, werd Hij steeds meer tegenwoordig.... En als 
„de volheid der tijden”  is gekomen, dan is Hij bij hen, de Emmanuel 
— de God-met-ons. Hij wordt openbaar, treedt op hen toe, dringt bij 
hen aan, weerstaat de Wetsgeleerden, wijkt niet en nadert ondanks alles 
en allen. Hij is onweerstaanbaar! Zij voelen de bedreiging van hun be­
staan, hun bestaan in eigen-gerechtigheid door de werken van de Wet.... 
Hij gaat door de Wet heen.... als de „Menschenzoon, die ook Heer is 
van den Sabbath” . Hij gaat door.... in Hem heeft het Woord van God 
geheel den weg afgelegd van het begin der Belofte af: „Voor Abraham 
werd, ben Ik” ; — over Mozes: „zoo ge Mozes hadt geloofd, dan zoudt 
ge ook in Mij gelooven, want over Mij heeft hij geschreven” ; — over 
de Wet en de Profeten: dat alles was geweest een banen van den weg en 
een wegwijzing naar Hem. Heel het verleden rijst in Hem op, wordt in 
Hem tegenwoordig en Hij gaat door de toekomst, allen stellend voor het 
ja of neen, als voor de kwestie van leven en dood. Zich in Hem te ver­
liezen en in Hem als ,den Weg’ door te gaan ten leven, ondanks alles, ook 
door den dood: of Hem te verliezen en zijn eigen gang te gaan ten ver- 
derve.... Hij is de Weg ten leven ondanks en juist door den dood. Hij 
is de verrijzenis. Hij is de Weg én de voleinding van den Weg. Hij be­
vat de verdere ontwikkeling van den tijd én de voleinding van den tijd. 
Hij is de weg in de toekomst én de aankomst van al, wat nog toeko­
mende is.

Zoo is ook alle toekomst in Hem tegenwoordig.

Maar zij, de leiders en officieele vertegenwoordigers van het Volk 
van Israël, zij hebben de Wet en die Wet willen zij houden; die Wet is 
hun immers gegeven en die hebben ze in handen. Ze voelen hun eigen



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

toekomst, die zij daarmede nu nog in handen hebben door hun werken 
volgens die Wet, zij voelen die toekomst bedreigd, en bedreigd hun be­
staan in eigen-gerechtigheid, en bedreigd ook het bestaan van heel het 
Volk. Immers alleen door de Wet en zijn leven en werken volgens de 
Wet kon dit Volk zijn unieke bestaan voortzetten. Volgens de Wet 
moest Hij, die zegt dat alles in den hemel en op aarde Hém in handen is 
gegeven, sterven: „Het is beter dat één mensch sterft voor het Volk, 
dan dat heel het Volk verloren gaat” . Het Israël, dat zich „rechtvaardig”  
voelt volgens de Wet, is verhard tot blind werktuig van Gods Rechtvaar­
digheid; daardoor valt aan dit deel van Israël in het heilsplan van God de

: om het slachtoffer te maken, dat moest worden gebracht
om den oneindig rechtvaardigen God te verzoenen, door een zoenoffer 
tot uitboeting van de zonden der menschheid. Het Israël echter, dat 
zich niet gerechtvaardigd voelt, ondanks het voldoen aan de Wet, dat 
Israël is ,boetvaardig’ en Hij, die daar dan staat voor het Sanhedrin, Hij 
biedt Zich aan om het offer te zijn, om tot slachtoffer gemaakt te worden. 
Hij aanvaardt vrijwillig de straf, welke door Gods oneindige Recht­
vaardigheid wordt geëischt om zoo Gods oneindige Barmhartigheid af 
te trekken en God weer met de menschheid te verzoenen. Hij is „het 
Lam Gods, dat wegneemt de zonden der wereld” .

En toen het bloedige Offer van Golgotha was gebracht en Christus 
was verreden (en nóg zegt de geheele ongeloovige wereld met de Grieken 
voor Paulus op den Areopaag, toen zij hoorden van opstanding uit den 
dood: „daarover zullen wij U later wel hooren” ) en zijn Mystieke Leven 
op aarde voortzette in de Kerk, door Hem gesticht op de Rots volgens 
Zijn Belofte, toen werd in den Schriftgeleerde en Farizeeër Saulus van 
Tarsus de Wet op de spits gedreven. Heel de druk van de Wet van Gods 
Hand op het Volk, concentreerde zich nu op dezen man, die „ziedend 
van dreigementen en moordlust tegen de leerlingen des Heeren”  ijverde 
voor de Wet.... Totdat onder de uiterste spanning der tegenstelling 
Wet—Evangelie, verlossing door de werken — verlossing door genade, 
Saulus breekt en wordt neergebliksemd op den weg naar Damascus. 
Hij hoort een stem: „Het valt u hard terug te slaan tegen den prikkel” . 
Saulus kan niet meer, hij heeft het uiterste bereikt met zijn ijverend 
werken, terugslaande tegen den prikkel van de Wet tot ijver! Hij geeft 
zich over. „Heer, wat wilt Gij — Jezus — dat ik doe?”  Deze gewelde­
naar breekt onder de werken en smeekt om genade en hij, nu Paulus

2-4



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

geheeten, hij zal ,het heil uit Israël’ brengen naar de volken uit de hei­
denen. Maar steunend op het Oude Testament en God bij Zijn Woord 
nemend, zou gevraagd kunnen worden: „Wat nu?”  Is dat nu het einde 
van het Volk en heeft het verder zijn zin verloren?

Dat dit niet het einde is van het Volk van Israël, zeggen ons de feiten 
— en God spreekt in feiten! —; reeds de geschiedenis van zijn verder 
voortbestaan onder de volken, zijn voortleven ondanks alles. Immers 
dit voortbestaan zonder eenige natuurlijke ,raison d’être’, zonder eenigen 
natuurlijken steun van ,omstandigheden’ — integendeel, zijn grond is 
het onder de voeten weggetrokken en geen enkele constructie van 
menschengeest in staatsvorm of andere natuurlijke belangen-gemeen- 
schap houdt het samen —, dat voortbestaan ,zonder grond’ nu reeds 
gedurende 19 eeuwen wijst op de diepte van zijn verderen zin. Met 
ons verstand kunnen wij daar niet bij; dat bestaan is een mysterie en moge 
een raadsel twijfelachtig zijn, een mysterie is vol zin! Een zin, dien wij 
echter alleen kunnen zien in het licht van het Geloof van de Goddelijke 
Openbaring. God zelf heeft aan dit Volk zijn ,zin’ gegeven, toen Hij 
het uitverkoos uit de Volken om voor Hem de menschheid als geheel 
te vertegenwoordigen. Het oude Israël, waarin het oude Verbond tus­
schen God en de menschheid leeft, dat Volk had bij God ingestaan voor 
de menschheid en zwaar had het die verantwoordelijkheid gedragen! 
Wanneer dan ,het heil uit Israël’ uit dit Volk geboren, aan dit Volk 
voorbijgaat, heeft Gods Woord dan gefaald? Gods Woord gericht tot 
het Volk van Israël zou ,zin-loos’ zijn — hetgeen absurd is —, indien 
die zin niet lag verborgen in dit mysterieuze voortbestaan. Den zin, 
door God aan dit Volk gegeven, dien zin heeft het behouden. God houdt 
Zijn Woord! Maar Israël als Volk, de menschheid als geheel vertegen­
woordigende bij God, heeft Christus principieel verworpen, het heeft 
Christus als Hoofd der menschheid niet aanvaard, omdat het Christus niet 
wilde als zijn Koning. En zoo is Christus door de menschheid als geheel nog niet 
aanvaard als Koning: alleen Zijn Rijk onder de menschen is groeiende in 
de Kerk, die Hij stichtte en die de menschheid moet doordeesemen als 
het levend makende gist. Maar de menschheid is één lichaam en Israël 
is geroepen om voor die menschheid als geheel in te staan bij God. Daarom 
wreekt de zondige menschheid haar zwakte, haar tekortkomingen op 
Israël, waarin de menschheid als geheel voor God tekortkomt, blijvend 
zondig staat: en Israël wreekt zijn tekortkomingen weer op de mensch­
heid. Zoo wreekt zich de werkelijkheid van Gods Rechtvaardigheid.

2 5



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

Welnu, het feit, dat de heele geschiedenis na Christus beheerscht, is: 
de menschheid als geheel in Israël als Volk, heeft Christus verworpen. 
Dat wreekt zich op Israël, dat in de grenzenlooze zelfverblinding zijner 
eigengerechtigheid, riskeerde die straf, dien vloek over zich af te roepen: 
„Zijn Bloed kome over ons en over onze kinderen!”  Maar ondanks de 
verwerping van het Vleeschgeworden Woord door Israël, dat vasthield 
aan het geschreven Woord van de Wet, faalt het Woord niet.... het zal 
ook verder zich een weg banen tot het hart van Israël — tot dit eens het 
kleed zijner eigengerechtigheid zal scheuren om in boetekleed te staan 
voor het aangezicht van God, die dan den sluier der verblinding, ge-
cloO'Pfl ntv» r l i i "  l-iOff *70 1 Uof  -rrn ttt/̂  J  J  ̂U i J L l  L xjlL W v g i x v i u v i l i  JL V I X  W  K J K J lK A J L g K ,± X U L \*  JLÖ -L<XUJL

van toen was nog niet rijp voor God, om Zijn alles overweldigende 
Barmhartigheid te kunnen opnemen — ofwel het was te rijp als mensch, 
oud geworden onder de Wet en niet kinderlijk genoeg meer voor de 
opname van het Evangelie: „Als gij niet wordt als kinderen kunt ge het 
Rijk Gods niet ingaan” . Het Volk had,opgericht’ leeren staan voor God, 
zich oprichtend voor God door de werken, slaande tegen den prikkel 
van de wet — het moest immers sterk staan temidden van de volken, 
die lagen in hun gevallen natuur! De oefening der werken der gerechtig­
heid had het stram gemaakt voor God. En nu moet het knielen, smeeken 
om genade, louter genade! Het bleef staan.... en God moest het zoolang 
laten staan en het Woord ging verder, zonder falen, eerst den weg waar 
Het dien weerstand niet ontmoette, naar de volken uit de heidenen, die 
nog liggend in hun gevallen natuur waren op te richten tot knielen voor 
den oneindig barmhartigen God, die was gekomen voor de zondaars. 
Christus leert hen hun zonden erkennen en bekennen en wekt hen op 
tot boetvaardigheid; en als zij in Hem hadden leeren knielen voor den 
Vader, richtte God hen op en nam hen aan als Zijn kinderen, als „kin­
deren van God”  in Christus, den Zoon van God.

Israël had echter voor onmiddellijk zijn erfdeel opgeëischt en ver­
koos daardoor als de verloren zoon het Huis zijns Vaders te verlaten en 
te gaan zwerven in den vreemde. „Met betrekking tot het Evangelie zijn 
ze (nu) vijanden om uwentwil (onwille van de opname der heidenen); 
maar met betrekking tot de uitverkiezing zijn ze (en blijven ze) de wel­
beminden, omwille des Vaders”  (Rom. 11  ; 28). En nu volgt die heele 
verdere treurige geschiedenis van bloed en tranen, de geschiedenis dier 
„vijandschap”  tusschen de Kerk uit het Evangelie en het in ballingschap 
zwervende Israël van de Wet, want zooals Christus’ gemeenschap, het

26



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

Mystieke Lichaam van Chrsitus, de Kerk nu de Weg is voor de menschen 
ten leven, zoo is het Israël, dat Christus verwierp, geworden tot den 
weerstand voor Gods genade voor de menschheid in haar geheel, voor 
het uitstorten der algeheele volheid der verlossingsgenade, door Chris­
tus verworven.

De Kerk stoot op Israël en Israël stoot zich aan de Kerk. Terwijl 
door de wondervolle verbreiding van Christus’ Kerk over geheel de 
wereld en daardoor van de genade, verworven door Christus’ Offer­
bloed — dat in de Kerk door de onbloedige herhaling van het Offer van 
Golgotha in het Offer van de heilige Mis, voortdurend aan God ter ver­
zoening wordt opgedragen — de sluizen van Gods genade steeds wijder 
worden opengezet tot het heil der menschheid, wordt Israël — dat zijn 
zonden niet bekent en die zonden niet wil doen dragen en uitzoenen 
door Christus, die de zonde- en zoenbok werd der menschheid — ver­
der uitgestooten in de woestijn zijner verbanning onder de volken, als 
,de zondebok van de wereld’ . Gezien het feit van die schijnbaar onver­
zoenlijke tegenstelling, die wij kunnen nagaan op den reeds afgelegden 
weg der Kerk van Christus onder de menschheid gedurende de vele 
voorbije eeuwen, kan men de vraag stellen: waar is nu de weg, die het 
Woord zich zou banen naar het hart van Israël? Het is een weg van lij­
den en harde beproeving. Overzien wij hem in vogelvlucht, om daarna 
zijn diepen zin — de baan van het Woord — erin te ontdekken.

Na het pijnlijke proces van het doorsnijden van het navelsnoer, dat de 
pasgeboren Kerk nog bond met het Israël van den Tempel — wat zich 
vooral voltrekt in en door Paulus — wordt de verwijdering steeds groo- 
ter en tegelijk de vervreemding, die dan dikwijls gaat ontaarden in open­
lijke vijandigheid. Gedurende de eeuwen, waarin het geloof het leven der 
volken beheerschte, stond daar geloof tegenover geloof, in beide 
,kampen’ geloof in den eenen en denzelfden God van Abraham, Izaak 
en Jacob. Maar de Kerk die door hare leden het heele leven moet omvat­
ten en doordringen, niet alleen het persoonlijke leven der individueele 
menschen, maar ook het geheele leven der volken, die dus Christus- 
vormend moet inwerken op het openbare maatschappelijke leven, die 
Kerk moest daardoor het onder de volken verspreid levende Israël 
isoleeren, moest dat Israël als het ware ,afscheiden’. Israël als geheel 
verwierp immers dien Christus en sloot daardoor vanzelf zichzelf uit van 
de christelijke maatschappij. Individueel konden de Israëlieten echter

*7



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

worden opgenomen in het geheele leven van die christelijke maatschappij 
indien zij zich door den doop lieten opnemen in Christus; het was juist 
de drang daartoe op hen uitgeoefend op dikwijls onchristelijke wijze, 
die de meest pijnlijke conflicten veroorzaakte!

Met de algemeene verzwakking van het geloofsleven na de middel­
eeuwen — waarbij de Kerk steeds meer de ,greep’ op het openbare 
leven der volken verliest, om deze volken in hun geheel tenslotte te 
moeten loslaten! — verzwakt de ,tegenstelling’; het is door het steeds 
meer veldwinnend rationalisme, vooral sedert de 18e eeuw, met de 
sedert dien steeds meer toenemende vervlakking door het „indifferen­
tisme” , dat alle leer verder wordt getolereerd, omdat men overal buiten 
blijft; men staat boven de religieuze kwesties en is neutraal ten opzichte 
van God. Israël dat tot nu toe door de gebondenheid van den christelijken 
maatschappij-vorm was afgezonderd gehouden en in een meer of minder 
pijnlijke gebondenheid onder de volken moest leven (het bleef een 
,vreemd’ element in het christelijke lichaam), dat Israël „profiteert”  
mede van de algemeene natuurlijke ontbinding van alle bestaande vor­
men. Nadat de Kerk de volken had moeten loslaten wordt nu ook 
Israël losgelaten; Israël wordt vrij. Het proces van de voortschrijdende 
emancipatie en assimilatie is ingezet; telkens wordt het weer gestoord en 
opgehouden door de reacties tegen het onvermijdelijke ,vreemde’ van 
Israël, steeds weer komt het tot botsingen tuschen een nu degeneree- 
rende Christenheid en een degenereerend Jodendom.

Doordat echter het openbare leven in de maatschappij en het leven 
van de volken onderling, steeds meer losraakt van de in de Kerk le­
vende religieuze krachten (zich „bevrijdde”  van den liefdes-band in 
Christus!) ging de samenleving der menschen en van de volken tot ont­
binding over. Dit ontbindingsproces werd tenslotte als de normale 
ontwikkeling geroemd onder de etiketten van het liberalisme: ,Vrij- 
heid en Vooruitgang’. Dat die Vooruitgang naar den chaos en den drei­
genden ondergang van de geheele menschheid voerde werd steeds 
duidelijker gedemonstreerd in de steeds sneller op elkaar volgende, in 
scherpte en omvang toenemende ,crises’ op elk gebied der menschelijke 
activiteit.

Dan komt de reactie — de reactie moést komen: na den Zondvloed 
en volgens de Belofte door God Jahweh toen gedaan aan Noë, laat God 
de menschheid niet meer tot het einde „haar gang”  gaan, die immers

28



H E T  J O D E N V R A A G S T U K

haar ondergang zou zijn. Maar de eerste reactie, die opstijgt uit de 
menschheid is nog niet die van inkeer en ommekeer en van boetvaar- 
digen terugkeer naar God — God is dood voor dezen in stervensnood 
verkeerenden modernen mensch! De eerste reactie uit deze van alle 
ankers los geslagen wereld, die nu de grondzee onder zich voelt zuigen, 
die eerste reactie is een ontketening van al de oerinstincten in de ,natuur’ 
van den mensch; het is een reactie uit het meest elementaire ,zelf-behoud\ 
In enkele volken heeft om snelgroeiende kernen een „verharding”  
plaats gegrepen, een genadelooze verharding van het gemoed en van den 
wil tot een totaal „geloof”  in den mensch: een totaal geloof in de men- 
schelijke macht tot omvorming en redding van de wereld; een totaal 
geloof in de ,eigen-gerechtigheid’ tot het doen zegevieren van de ge­
organiseerde „rechtvaardigheid” . In enkele jaren werden de staalharde 
zelfverblinde werktuigen gesmeed, de werktuigen, waarmee de wer­
kelijkheid zich heeft gewroken en gaat wreken, waarmee God de wereld 
geeselt!

En als wij dan zien, waar de eerste en hardste slagen vallen, nu „het 
gaat om het laatste” , dan vinden wij weer Israël. Israël, waarin de 
menschheid als geheel,zondig’ staat voor God. Immers, in de geweldige 
gebeurtenissen van onzen tijd, spreekt niet alleen de mensch — in al de 
elementaire brute krachten van zijn oerinstincten — maar spreekt ook 
God weer met verheffing van stem! Het is de voortzetting van het ge­
sprek tusschen God en de menschheid, waarvan wij in menschelijke 
woorden de weergave vinden in den Bijbel. Dit is het begin van het einde 
der geschiedenis, waarmee deze weer gaat beantwoorden aan het begin 
en waarin de verborgen heilsgeschiedenis weer manifest wordt. En 
wanneer wij het einde met het begin verbinden en wij dus de teekenen 
van onzen tijd „verstaan” , deze herkennen als beantwoordend aan zoo­
vele aanduidingen en vraagteekens, vervat in de oudste overlevering der 
menschheid en als van Goddelijke Openbaring opgenomen in de H. 
Schrift.... dan vinden wij den zin der geheele geschiedenis der mensch­
heid: den ,weg’ welke het Woord nam van God uit en waarlangs Het 
naar Hem wederkeert.

„Want zooals regen en sneeuw uit den hemel valt,
En daar niet terugkeert zonder de aarde te drenken,
Haar vruchtbaar te maken, en met groen te bedekken,
Zaad om te zaaien te geven, en brood te eten:

29



Zoo is het ook met het woord uit mijn mond;
Niet ledig keert het tot mij terug,
Maar wat mij behaagt, richt het uit,
Het volbrengt, waartoe ik het zond! (Isaias 55 : 10, 11)

H E T  J O D E N V R A A G S T U K

En God koos als weg voor Zijn Woord het Volk van Israël en het 
Woord faalde niet toen het Heil uit Israël geboren, eerst verder den weg 
nam naar de volken uit de heidenen.

Maar diep nog moet de ploegschaar van God gaan door de harde 
aarde van „het hart der menschheid”  — tot die aarde eindelijk murw 
zal zijn en de korst der eigengerechtigheid vermorzeld. Als die aarde 
dan zal liggen opengebroken, opengebroken met het geëigende werk- 
tuig van eigengerechtigheid (maar dit werktuig nu gehard in een ander 
vuur, dat niet was het heilige vuur van den ijver voor God), als Israël 
de straf aanvaardt als boete, als het werkelijk dan gesteld zal zijn met het 
lijden van Israël, zooals het voor dit Volk steeds is geweest: het op-zich- 
nemen van de zondeschuld der wereld, dan zal het Volk van Israël in 
zich zelf Christus zien door de Openbaring van het „Lam Gods, dat de 
zonden der wereld wegneemt” , om zichzelf in Christus te hervinden. Dan 
ook zal de vervulling komen van alle Beloften door God aan het 
Volk gegeven: „want zoo de verwerping van Israël de verzoening der 
wereld is geweest, wat zal zijn wederopneming anders zijn dan een op­
standing uit de dooden?”  (Rom. 1 1 ,  15).

Wanneer de volgelingen van Christus aldus de plaats beschouwen, 
welke Israël inneemt in de geschiedenis der menschheid, in de heils­
geschiedenis, dus in de geschiedenis van ons heil, zou de vraag ten slotte 
mogen worden gesteld: „doen wij wel genoeg voor het Joodsche Volk?”  
En — het zij herhaald — als wij het Jodenvraagstuk niet zien als een 
vraagstuk van menschelijke tactiek o f politieke overwegingen, maar als 
een daadwerkelijke voltrekking van het woord van St. Paulus, als deze 
op de vraag „heeft God misschien zijn Volk verworpen?”  antwoordt 
met een volstrekt: „Verre vandaar”  (Rom. 1 1 ,  1), dan dient ons „doen”  
te zijn, een vurig en hartelijk gebed voor het Jodenvolk, dat Volk, waar­
uit onze Moeder Maria en Haar Goddelijke Zoon zijn voortgekomen.

30



Italië en de Democrazia Cristiana
door Prof. SEB. TROMP S.J.

Niet zoo lang voor het rampjaar 1940 heeft Roosevelt — divus Roo- 
sevelt zouden de oude Romeinen hem na zijn dood genoemd hebben 
— tot de grenslanden van Duitschland de vraag gericht: „Voelt gij u 
bedreigd?” , en misschien herinnert ge u de diplomatieke antwoorden, 
die toen werden gegeven.

Wat zouden diplomaten van West-Europa nu antwoorden, als Roo­
sevelt herrijzend uit zijn tombe opnieuw die simpele, weinig diploma­
tieke vraag stelde? Ik weet het niet: waarschijnlijk zouden zij de gave 
der tong gebruiken, om kiekeboe te spelen; maar menig niet-diplomaat 
zegt en zucht: „Inderdaad, we voelen ons wel wat bedreigd” .

Schouwen we in die minder behagelijke gemoedsstemming (ik kan 
het ook niet helpen) naar het zonnige Italië, dat de oude wereldzee hal­
veert, den grooten zeeweg naar het Oosten beheerscht (of althans be- 
heerschen kan), Tito als naasten buurman heeft en den plaatsbekleeder 
van Jesus Christus als grootsten zijner bewoners. Wat zou er gebeuren, 
als dat wondere land, brandpunt der eenig ware beschaving, een com­
munistische staat wordt; wat zou dat beduiden, niet alleen voor Italië 
zelf: maar ook voor Europa, voor de wereld, voor de ééne heilige Kerk, 
den grooten broederbond van ons allen in Christus Jesus?

★  ★  ★

Is er in Italië gevaar voor Communisme?
Om die vraag te beantwoorden is het overbodig bij Tito op bezoek 

te gaan of Stalin te interviewen. Ge kunt uw oogen den kost geven in 
Italië zelf: ook daar toch geldt het woord, dat ’s menschen vijand de eigen 
huisgenooten zijn, zij het dan ook onder den centenaarsdruk der omstan­
digheden. Oordeelt zelf, als ik kortheidshalve eenige punten niet meer 
dan aanstip:

In Sicilië, Sardinië, tallooze streken van Midden- en Noord-Italië 
oorlogsellende alla Nimega. Spoorwegnet ten deele hopeloos verwoest. 
Bedrijven stilgelegd, fabrieken stopgezet, werkplaatsen vernield. Geld 
bijna waardeloos, althans in het buitenland; in het binnenland gezon­



I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A 2 I A  C R I S T I A N A

ken tot minder dan één tiende van de voor-oorlogsche waarde. Karige 
distributie van levensmiddelen: honger in vele kleinere plaatsen. Woe­
ker, zwarte handel en corruptie van allerlei vorm en gestalte. Beambten 
en lage ambtenaren die amper en nauwelijks amper met hun tractement 
kunnen toekomen. Epurazione, d.w.z. zuivering, met al haar droeve ge­
volgen. Verlies van kolonies, vloot, nationale eer. Handel en vreemde­
lingenverkeer stilgelegd. Honderdduizenden gevangenen in den vreem­
de. Gebrek aan grondstoffen voor den wederopbouw. Droeve, en nu 
in-droeve sociale toestanden in tal van industrie-centra. Ontevreden­
heid over de verdeeling van den grond. Nijpende wom gnood. Zeden-
T T /a i * T r r i  1 n r r  A n  T r A < T T r i l r l A ' f ï « r v  t t v h ~* ^ a  \ c-■ ■ ■  ■ ’. - lg j  V X l  V V JL VV X X U .^ /J ,J L U g  V U 1 X  V I.V  j  V.

i  r f r l  o f  i

gen: waarom? Familie’s zonder kostwinner. En niet overal is de clerus 
(men wachtte zich echter voor veralgemeenen) opgewassen tegen de 
enorme taak van het oogenblik.

Daarbij worde niet vergeten, dat Italië een kwart eeuw lang gebukt 
gaat onder den druk van een totalitair staats-absolutisme, en nu zonder 
overgangsproces gezegend wordt met de „democratie” , die door haar 
eigen aanbidders genoemd wordt „de edelste, maar tevens de lastigste 
aller regeeringsvormen” , en voor welke de zuiderlingen (Grieken, Ita­
lianen en Spanjolen), ja zelfs de Indonesiërs nog niet volkomen rijp schij­
nen, tenzij in het oog van naieve Amerikanen. De communisten echter 
zijn sluw en slim: de socialisten zitten in hun greep gevangen, ook al 
tracht hun linker vleugel zich los te wringen; behendig werd een „ka­
tholiek communisme”  en na diens veroordeeling een „christelijk socia­
lisme”  gepropageerd; de Unitè9 lijfblad der communisten, is vaak ge­
matigder dan de Avanti der socialisten; bij de bevrijding van steden en 
castelli rukten de communisten hier en daar (er zijn nog altijd edele zie­
len, die er zonder meer invliegen) met wapperende roode vaandels op, 
om dank te brengen aan de Madonna; en toen in Castel Gandolfo de ge­
meenteraadsverkiezing een vuurroode meerderheid opleverde, trokken 
de overwinnaars aanstonds naar het Pauselijk Paleis, om Pio Papa X II 
hulde en dank te brengen voor al wat hij gedaan had, om het lot der Cas- 
telgandulfeos in oorlogstijd te verzachten.

★  ' k  ' k

Het zou even dom als gevaarlijk zijn de oogen te sluiten voor de wer­
kelijkheid: ook Italië is een broedbodem voor het communisme. Toch

3 2



I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

zou het onjuist zijn te spreken van een direkt gevaar: veeleer staan we 
tegenover een meer of minder verre bedreiging; en zeer zeker zullen de 
communisten het op dit oogenblik nog niet wagen een aanval te doen op 
ons heiligste bezit. Daarvoor is de positie van den Paus ondanks de 
systematische propaganda van Moskou nog te hoog. Fascisme zal men 
hem niet snel verwijten. Een ieder weet, hoe bij de laatste Pauskeuze 
juist de fascisten openlijk en fel tegen de candidatuur van kardinaal 
Pacelli ijverden; een ieder weet, hoe bij ’s Pausen troonbestijging Mus- 
solini namens de „fascistische”  regeering zijn gelukwenschen aanbood, 
en hoe de Paus in zijn danktelegram aan de regeering het woord „fas­
cistisch”  wegliet; een ieder weet, hoe na Rome’s beschieting en verove­
ring door de Duitschers en het uitroepen der sociale fascistische repu­
bliek, Pius X II noch direkt, noch indirekt dat tweede fascistische regime 
erkend heeft, en zoodoende zich den feilen haat op den hals haalde van 
de twee, die eens broederlijk vereend stonden op één Italiaanschen post­
zegel: Benito en zijn kwaden geest: Adolfo Itteler.

Is dus de Paus onaantastbaar ook voor de felste zuiveringsmaniakken: 
het volk is evenmin vergeten, dat het de Paus was, die door zijn ingrijpen 
Rome voor den hongerdood heeft behoed; die door zijn invloed het 
mogelijk maakte, dat de eeuwige Stad zonder schot door de geallieerde 
troepen werd genomen; die door zijn hulpactie in tallooze stadjes en 
dorpen het leed heeft verzacht; dié door zijn tusschenkomst het lot van 
zoovele gevangenen heeft verlicht; die, toen regeering en stadsbestuur 
met lamheid geslagen lagen, hulp bracht aan het anderhalf millioen 
vluchtelingen, dat zich allengs in Rome ophoopte, en door het oprich­
ten eener grootsche organisatie bewerkte, dat die ballingen langzamer­
hand groepsgewijze naar hun woonsteden konden terugkeeren. Zeker, 
vooral de Amerikanen hebben ontzaglijk veel gedaan, om het lot van 
Italië te verzachten, maar dat ze het deden, was voor een groot deel het 
werk van Pius X II. En gelijk Rome opziet naar den Paus, zoo brengen 
Genua, Milaan, Florence vol eerbied hulde aan hun Kardinaal-aarts- 
bisschop. Evenmin is het volk vergeten hoe in de dagen, dat Gestapo 
en groene politie ook Rome tyranniseerden, alle kloosters en religieuse 
instellingen zonder uitzondering vol waren van onderduikers, militai­
ren, joden en óók communisten: niet vergeten ook, hoe menig priester 
in den omtrek van Rome stierf voor zijn plicht.

O f echter deze stemming van het volk Italië voor het communisme 
zou behoed hebben, als de volgelingen van Stalin onmiddellijk na Rome’s

33



I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

bevrijding een staatsgreep hadden gedaan, weet ik niet; of liever, ik be­
twijfel het ten zeerste. Dat echter die roode staatsgreep niet geschiedde, 
was te danken aan de bezetting van Italië door de geallieerde troepen, 
die daarenboven met kracht de Italiaansche politie hielpen in den strijd 
met het banditisme, en de vrijheid verzekerde voor de verkiezingen, die 
beslissend zouden zijn voor den staatsvorm van Italië in de toekomst. 
Bezetting is nooit aangenaam en steeds vernederend; maar menig Ita­
liaan heeft God bedankt voor de occupazione en vooral voor de grijs­
grauwe blonde kerels, met „Poland”  op hun schouder.

A l is er dus geen onmiddellijk gevaar: toch is óók Italië op dit oogen­
blik een vruchtbare broedbouem voor het communisme. En het zij ge­
zegd: de communistische propaganda is geweldig. Zij beschikt over 
schatten gelds en wordt niet gehandicapt door tien geboden Gods, v ijf 
geboden der heilige Kerk en nog minder door het gebod, dat Zijn gebod 
is: het groote gebod der liefde.

★  ★  ★

Bij de verkiezingen voor de Constituante zien we plotseling verrijzen 
een nieuwe politieke partij op katholieken grondslag: de Democra^ia 
Cristiana, die bijna 38 procent der stemmen op zich vereenigt, bijna zoo­
veel als de stemmen van Socialisten en Communisten samen. Door deze 
verkiezingen is het eerste groote gevaar geweken. De jonge republiek 
zal geen roode republiek zijn; socialisten en communisten alléén kunnen 
niet regeeren; al krijgt de Democra ï̂a Cristiana geen „beslissenden”  in­
vloed in de regeering, toch is die invloed niet te onderschatten; voor- 
loopig minister-president wordt de edele, begaafde, door en door katho­
lieke Noord-Italiaan: de Gasperi*

Dat het mogelijk was die nieuwe partij als uit den grond te stampen, 
is mijns inziens — ik geef hier niets anders dan mijn eigen persoonlijk 
gevoelen — te danken aan den breeden blik van Pius X I, roemrijker ge­
dachtenis.

Vanaf den aanvang zijner regeering, zag hij klaar, hoe de donder­
wolken van het totalitarisme zich boven Europa gingen samenpakken. 
Hij voorzag, hoe de Kerk noodwendigerwijs tot een conflict moest ko­
men met een nieuw soort gemeenschap, die in haar waan van doel-in- 
zich, op politiek en maatschappelijk terrein geen invloed van de Kerk — 
en dus van Christus en van God —- zou dulden. Hij voorzag, hoe dat

34



I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

conflict geweldige afmetingen zou krijgen. En daarom wilde hij een Ka­
tholieke Actiey zooals hij die definieerde, weloverwogen, beslist en niet 
zonder ingeving van den H. Geest, als georganiseerde deelname der 
leeken aan de apostolische zending der Hiërarchie op zuiver geestelijk 
terrein.

Door de leeken te doen „deelen aan het hiërarchisch apostolaat” , 
wilde hij redden wat te redden was, als de geestelijkheid in de sacristie 
zou worden geïnterneerd. Wie raakt aan de K .A., raakt evident aan de 
Kerk zelf: en Pius X I voorzag, hoe ook de totalitaire Staat (de bezet­
tingstijd heeft het, ook in ons land bewezen) niet ineens die uiterste con­
sequentie zou aandurven. Door de „organisatie”  der leeken echter, 
vormde hij een leger, waarop, bij het keeren van het getij, hij en zijn op­
volgers, een beroep zouden kunnen doen om alles te herstellen in Chris­
tus. En om leiding te geven voor de toekomst, formuleerde hij jaren ge­
leden het beroemde syllogisme:

„Het is een zuiver religieuse plicht der Hiërarchie krachtens de zen­
ding haar door Christus gegeven, te zorgen, dat heel het leven, ook het 
politieke, sociale, economische, door den geest van Christus wordt door­
drongen.

„Welnu: de K .A . is de deelname der georganiseerde leeken aan de 
apostolische zending der Hiërarchie.

„Dus rust ook op de K.A* diezelfde plicht.”
Wel verhinderde het totalitaire gemeenschapsbeginsel de K .A. dien 

plicht naar behooren te vervullen: maar toen het totalitarisme in twee 
van haar drie gestalten ineenstortte, sloeg voor Italië het oogenblik 
der geestelijke bevrijding, en zonder aarzelen is Pius’ syllogisme voor 
de toepassing in de praktijk logisch doorgedacht: „Welnu, redeneerde 
men verder: wij kunnen het politieke leven, zooals de toestand op dit 
oogenblik is, dan en dan alléén doortrekken met den geest van Christus, 
als we tegenover de beide groote volkspartijen, die rusten op beginselen, 
evident met de leer van Chrsitus in strijd, stellen één groote en sterke 
partij, die óók in het politieke en sociale leven de tien geboden Gods 
erkent, en het kruis van Christus in haar vaandel voert. Dus....”

Dus.... ja, dus. Dus wordt de K.A. een politieke partij? Pardon: dan 
zou de K .A . ophouden K .A . te zijn. Neen, de conclusie was: „Dus zal 
de K.A* al haar leden aansporen tot bloedens toe te werken aan het op­
richten van een politieke partij, die den Decaloog erkent in het politieke 
leven, en Christus5 vaan ook in de politiek hoog zal houden.55

35



I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

Wat geldt voor het politieke leven — dit zij terloops gezegd, — geldt 
evenzeer voor het sociale. Ik ben heilig overtuigd, dat de K .A . in Italië, 
als ze haar kans krijgt, al haar stuw- en drijfkracht zal aanwenden om te 
komen ook tot een katholiek-sociale actie, zooals die in Nederland ver­
rees onder den invloed der encyclieken van Leo X III en door den ar­
beid (ik doe slechts een greep) van een Ariëns, een Poels, een Aalberse: 
een katholiek-sociale actie, zonder welke onze geloofsgenooten in Italië op 
den duur het communistisch gevaar niet zullen kunnen keeren. Een goede 
overweging voor velen, die meenen dat K .A . een vaarwel beduidt aan 
katholiek-sociale en politieke actie, en dat Pius X I en Pius X II de leer 
van Leo X III hebben verloochend. Moderne dwaling, die in den laatsten 
tijd in Duitschland bij de jongere generatie opgeld deed, en ook elders 
werd verkondigd, nog wel met een beroep op de Encycliek Mystici 
Corporis. Wel zijn we in onze dagen aan veel gekke dingen gewend, maar 
zulk een dwaasheid moet ook heden abnormaal heeten. Katholieke Actie, 
katholiek-sociale actie en katholiek-politieke actie zijn totaal onder­
scheiden zaken: maar onderscheid beduidt allerminst tegenstelling of 
tegenstrijdigheid. Integendeel samenwerking is in vele landen een drin­
gend vereischte: onderscheid beduidt geen scheiding. Ziet naar het hu­
welijk: ten eeuwigen dage zal er wezenlijk onderscheid zijn tusschen 
man en vrouw: maar tegenstelling en scheiding komen van Beëlzebub: 
zij zijn uit den booze, niet alleen voor man en vrouw, maar ook voor de 
kinderen.

★  ★  ★

In ’t voorafgaande heb ik u mijn visie op de verhouding der K .A . en 
der D.C. in Italië gegeven. In officieele kerkelijke stukken is in den kat­
ten tijd die verhouding niet openlijk besproken: er werd officieel weinig 
gezegd, si capisce; maar er werd des te meer gedaan. Twee documenten 
echter dienen genoemd. Allereerst hield de Paus na Rome’s bevrijding 
een rede, waarin hij duidelijk de valsche democratie (dictatuur der massa) 
stelde tegenover de eenig ware (medezeggenschap van het goed-geor- 
dende volk), en zoodoende aan de D.C. een scherpe richtlijn gaf. Ver­
volgens heeft hij op den vooravond der verkiezingen voor de Consti­
tuante, die met de tweede verkiezingen van denzelfden aard in Frankrijk 
samen vielen, een geestdriftwekkend woord gesproken tot allen die 
Christus’ vaan hoog houden in het politieke leven. En als dat woord,

36



zooals een hoog Fransch prelaat mij zeide, van niet te onderschatten 
beteekenis is geweest voor den verkiezingsstrijd in Frankrijk: van nog 
grooter beteekenis was het voor de D.C. in Italië die (’t zij met vreugde 
gezegd) opzag naar Neerland’s katholieken als een toonbeeld, juist als 
Italië’s bisschoppen opzagen naar die van Nederland. „Als de bisschop­
pen van Nederland het wel kunnen, sprak één hunner en niet de gering­
ste, waarom ik niet?”

I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

★  ★  ★

Een zwak en uiterst kwetsbaar punt der D.C. was de koningskwestie, 
die eindigde met het heengaan van Umberto, den Mei-koning, zooals de 
geestige Romeinen hem bij zijn troonsbestijging doopten.

In dit vraagstuk waren de katholieken hopeloos verdeeld: ook Zuid 
en Noord stonden hier duidelijk tegenover elkander. Voor den Zuid- 
Italiaan is een regeering zonder kroon een Kerk zonder kruis. De Noord- 
Italiaan — ook de Piemontees, die eeuwenlang leefde onder den schepter 
der Savoia’s — werd steeds vuriger republikein, en velen hunner hadden 
na het falen van Vittorio Emanuele voor goed met het koningshuis af­
gerekend. Naar hun oordeel gold de harde wet der epurazione, der zui­
vering, allereerst voor den koning; en wat meer is, zij beschouwden de 
politieke zonde van den koning als een erfzonde, wijl nu eenmaal de 
dynastie zelf op erfelijkheid berust.

Om een fatale splitsing onder de katholieken te voorkomen, dreef de 
D.C. met moeite door (maar het gelukte), dat het referendum over de 
koningskwestie los zou staan van de stemming voor het samenstellen 
der Constituante. Zoo was het eerste gevaar bezworen. Maar ernstiger 
spitste het zich toe, toen onder drang der Noord-Italianen op een con­
gres te Rome met niet groote meerderheid werd doorgezet, dat de D.C. 
republikeinsch zou zijn. Deze daad, die ons onlogisch lijkt (immers de 
D.C. was bereid den uitslag van het referendum, hoe het ook uitviel, 
oprecht te aanvaarden), was geïnspireerd door de vrees, dat de partij, 
zoo zij zich niet republikeinsch verklaarde in het Noorden, eenige mil- 
lioenen stemmen aan de socialisten zou verliezen. Het gezond verstand 
der Zuid-Italianen heeft toen de situatie gered. Ze wisten, dat na het 
referendum (hoe het ook afliep) de koningskwestie voor de D.C. slechts 
een theoretische, geen praktische zou zijn, en daarom gaven zij bij het 
referendum hun stem aan het koningschap, maar op hun stembiljet voor

37



de Constituante aan de zich republikeinsch noemende D.C. Zulk een 
oplossing van problemen is alleen in Italië mogelijk, waar in het statige 
huis der princiepen altijd eenige kamers gereserveerd zijn voor een ge­
zond opportunisme.

Zóó zeilde de D.C. met de Gasperi aan het roer behouden door tus­
schen Scylla en Charibdis. De verzoenende rede door de Gasperi tot 
het Itaüaansche volk gehouden na het vertrek van den koning, was een 
meesterstuk.

I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

*  *  ★

De machtspositie der D.C. — het schijnt alleen aan Katholieken ver­
boden te zijn op eerbare wijze een machtspositie te verwerven en te be­
nutten — bewaarde Italië voor een roode dictatuur: zal zij ook in staat 
zijn de wetgevende vergadering ten goede te beïnvloeden als de Con­
stituante haar werk volbracht heeft en de nieuwe Kamer (Kamers?) haar 
arbeid voor wel of wee van het land zal beginnen?

Om dat te erlangen zal de D.C. nog hard, heel hard moeten werken. 
Zooals nu de verhoudingen liggen, vormen socialisten en communisten 
samen met de anti-christelijke elementen, die zich onder de rechtsche 
partijen bevinden, een kleine meerderheid, die waar het betreft familie, 
school, opvoeding, huwelijk, sociale wetgeving, concordaat, niet zal 
nalaten haar ongodsdienstigen wil door te drijven. De D.C. zal bij de 
kamerverkiezingen, nog een kleine tien procent der kiezers moeten win­
nen, om inderdaad sterk te kunnen staan.

Zal zij dat? Het is Gods geheim. Wij kunnen slechts bidden. Zeker: 
velen, die meenden dat de D.C. geen levensvatbaarheid bezat, zijn nu 
bekeerd; zeker, in den rechtervleugel der socialisten zijn velen, die er 
voor bedanken slaven te zijn der communisten. Maar anderzijds: als in 
het binnenland spaghetti en pasta asciutta een lekkernij blijven in plaats 
van volksvoedsel, wie heeft het gedaan? De Gasperi en de D.C.! Als 
bij het vredesverdrag Italië gestraft zal worden, aan wie de schuld? Aan 
de Gasperi en de D.C. En Moskou spreekt zeer duidelijke taal: Italië 
moet hard behandeld worden, wijl het nog geregeerd wordt door fas­
cistische (d.w.z. anti-communistische) elementen. Doch wil Italië braaf 
zijn, het pad der deugd begaan, en die fascistische (d.w.z. anti-communis­
tische) elementen wegjagen, dan zal Moskou komen met den hoorn van 
overvloed, olijfolie, macaronie en spaghetti, ham, kippetjes en schape-

38



bout, om ervan te watertanden. Is er een betere verkiezingspropaganda 
mogelijk?

Zullen Amerika en Engeland begrijpen? Indertijd heeft men den 
edelen Brüning elk succes in zijn buitenlandsche politiek misgund, en 
zoo in Duitschland een verbitterde wanhoopsstemming geschapen, 
die een Adolf Hitler mogelijk maakte: ook nu bestaat het gevaar, dat 
men door een analoog optreden tegen de Gasperi Italië drijft langs den 
wettelijken weg der komende kamerverkiezingen in de armen van een 
communistische dictatuur a la Tito.

Men hoort wel eens in het buitenland (ook onder Katholieken) de 
opmerking, dat de Paus zijn aanzien, dat hij in deze oorlogsjaren tot een 
ongekende hoogte zag stijgen (talloos zijn de mannen van invloed, die 
hem bezochten; en honderdduizenden soldaten, die hij toesprak op het 
Vaticaan, zijn zijn grootste propagandisten in alle landen der wereld), 
gebruikt om Italië wederom op te beuren uit rampspoed en vernedering. 
Allereerst: ook tot andere landen strekt zich ’s Pausen liefde uit: wie 
onzer is de drie telegrammen vergeten in de droeve dagen van 1940 aan 
de staatshoofden van Nederland, België en Luxemburg gezonden? 
Maar vervolgens: als de Paus Italië wil ophelpen uit den nood, doet hij 
dat niet alleen uit liefde tot zijn land en nog minder uit chauvinisme. 
Evengoed als Roosevelt het wist tien jaar geleden, weet nu Paus Pius X II, 
dat we bedreigd worden; en niemand ter wereld beseft beter, wat het 
niet alleen voor Italië, maar ook voor heel West-Europa, ja, voor heel 
de wereld en bovenal voor de H. Kerk beduiden zou, als op Capitool en 
Quirinaal de bloedroode vlag zou wapperen, versierd met een groen- 
wit-rood lapje.

I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

★  ★  *

Niet ver van Rome ligt in de Gampagna Romana op een heuvel het 
geliefde bedevaartsoord der Romeinen: het kerkje der Madonna del divin* 
amore: de Madonna der goddelijke liefde.

Door bommen en granaten opgejaagd vluchtte te midden van tal- 
looze „sfollati”  de „Madonna sfollata” , de daklooze Madonna der god­
delijke liefde, naar Rome, waar haar als noodwoning de majestueuze 
tempel van Sant Ignazio werd aangewezen. Ignatius’ beeld moest wijken 
voor de miraculeuze beeltenis der Moeder Gods: en zoo kwamen als 
door een toeval boven haar hoofd met gulden letters de woorden te

39



I T A L I Ë  E N  D E  D E M O C R A Z I A  C R I S T I A N A

staan, die Ignatius uit den hemel hoorde, toen hij voor ’t eerst zou bin­
nentreden in de Eeuwige Stad: „Ego vobis Komae propitius ero! In Rome 
zal ik u helpen.”

Madonna mia: hoe hebben de Romeinen in de dagen die Rome’s be­
vrijding voorafgingen, in de Sant Ignazio tot de Moeder Gods gebe­
den! Vooral in het octaaf, dat haar ter eere gehouden werd, was de toe­
loop van het volk haast fantastisch. Dat octaaf sloot Zondag 4 Juli 1944, 
’s avonds tegen zeven uur, en dienzelfden avond nog geen uur later, 
rolde een onafzienbare rij van Amerikaansche tanks door de straten van 
Rome, dat zonder slag of stoot, zonder bloedvergieten, zonder al dat 
leed, waarvan vele onzer steden zoo'n droevig toonbeeld zijn, werd 
bevrijd.

Twee jaar later kwam de Madonna del divin amore opnieuw naar 
Rome: nu niet als Madonna sfollata maar als Madonna gloriosa, om den 
dank te beuren van het Romeinsche volk. ’t Gebeurde een paar maan­
den geleden, vlak voor de verkiezingen en het referendum. De tijd was 
met opzet door de Romeinen gekozen: want als kinderen dreigen ruzie 
te krijgen, is het goed Moeder in het midden te hebben.

Was voor de bevrijding van Rome de toeloop in Sant Ignazio fan­
tastisch: vlak voor de verkiezingen werd hij bijna angstwekkend. In 
acht dagen tijd werd de H. Communie uitgereikt aan ongeveer 200.000 
personen, en zelfs terwijl de H.H. Missen werden gelezen, zaten onder 
meer naast ieder zij-altaar (en zij-altaren zijn er tien) twee priesters om 
de biecht te hooren der mannen: want de biechtstoelen, veertien in getal, 
waren voor de vrouwen gereserveerd.

Goddank: Italië kan nog bidden, nog bidden tot Gesü sacramentato 
en de Madonna. En waar nog gebeden wordt, is hoop: hoop, ondanks 
alles, voor een ware democrazia cristiana in het land, dat Tito aan zijn 
grens heeft, en door God werd uitverkozen als woonplaats voor zijn 
Stedehouder.

4 0



Oorsprongen der Christelijke JWuziek
door Dr. J . A. LEER IN K

Aan de nagedachtenis van 
L,ou van Strien.

Het Gregoriaansch, een der hoogste uitingen van Christelijke cul­
tuur, is niet zoo maar uit de lucht komen vallen. Het is de apotheose van 
een lange en gecompliceerde muzikale ontwikkeling, die twintig eeuwen 
in beslag nam en waarvan wij althans de tweede helft, een periode van 
duizend jaar derhalve, vrij nauwkeurig kunnen overzien.

De liturgie en de gewijde kunst der eerste Christenen knoopten, zoo­
als bekend, aan bij Oostersche en Romeinsche stijlelementen. In bijzon­
dere mate geldt dit ook voor de kerkmuziek. De melodieën, die in de 
tempels der Joden en heidenen werden uitgevoerd, leefden in de ooren 
van het volk en het is volstrekt ondenkbaar, dat men zich daar op kor­
ten termijn van had kunnen losmaken. Het was, vooral ten aanzien van 
de Joodsche muziek, ook niet noodzakelijk. Sloot niet het Christendom, 
als Nieuwe Openbaring, logisch en harmonisch aan bij het Oude Ver­
bond, waarvan het niet de vernietiger, doch veeleer de veredelende 
voortzetter was? Vormen niet de schoonste teksten uit de Psalmen en 
het Boek der Wijsheid een onmisbaar bestanddeel van den Christelijken 
eeredienst? — waren niet voorzangers en gemeente van jongs af gewend 
aan het psalmodieeren naar ouden trant? Zonder den minsten twijfel is 
de gewijde muziek der Christenheid, en daarmee de geheele nieuwere 
kunstmuziek van West-Europa, ontstaan door geleidelijke vervormingen 
en verbeteringen van Joodsche, Arabische en ook wel Syrische en 
Grieksche motieven, al zal de plaatselijke volkskunst der verschillende 
gewesten, waar het Christendom ingang vond, er wel van meet af aan 
een van land tot land varieerend locaal aspect aan hebben toegevoegd. 
Nog lang na het ontstaan van het Christendom ging deze beïnvloeding 
voort: de H. Ambrosius leerde tijdens zijn verbanning in Syrië (anno 386) 
de hymnen kennen, die men daar zong, en baseerde hierop zijn gezan­
gen, welke hij na zijn terugkeer te Milaan invoerde. En men mag veilig 
aannemen, dat nog ten tijde van den Grooten Gregorius, in het laatst 
van de zesde eeuw, de levenskracht van het Oostersche melos sterk ge­

4 i



noeg was om de katholieke liturgie een belangrijk deel van haar aspect 
mee te geven.

Al de hierboven genoemde ietwat vage vaststellingen kan men bij de 
meeste Christelijke en Joodsche musicologen vermeld vinden, maar zij 
geven den gemiddelden lezer allerminst een duidelijk beeld, wat in de 
Christelijke kerkmuziek nu eigenlijk wel, en wat niet van Joodschen 
huize is. Het rijke materiaal, bijeengebracht eensdeels door dr. Jos. 
Smits van Waesberghe S. J . en anderen ten onzent, anderzijds door prof. 
A. Z. Idelsohn (1882-1938) in Palestina, bevat gegevens te over voor 
bestudeering van deze kwestie, maar voor hen, die van het onderwerp 
geen beroepsstudie maken, is uit alles gelijk een boek met zeven zegelen. 
In de publicaties van meer algemeen-bevattelijken aard wordt over dit 
toch zoo uitermate belangrijke en boeiende onderwerp — de wordings­
geschiedenis van heel onze Westersche toonkunst is hier immers in het 
spel — in den regel met een merkwaardige oppervlakkigheid heenge- 
loopen. Dr. K . Ph. Bernet Kempers b.v, wijdt in den derden, 386 pag. 
tellenden druk van zijn Muziekgeschiedenis (1943) aan het ontstaan van de 
Christelijke uit de Joodsche muziek amper twee bladzijden! En zoo 
komt het, dat de gemiddelde muziekstudeerende en muziekliefhebber 
vrij goed op de hoogte is van de wegen, waarlangs heel onze moderne 
polyphonie (een der meest kenmerkende eigenaardigheden der West- 
Europeesche cultuur en in de wereldgeschiedenis een volkomen novum, 
gelijk onze beeldende kunst en letterkunde er geen hebben aan te wijzen) 
zich uit het Gregoriaansch heeft ontwikkeld, en eenige nevelachtige 
denkbeelden heeft aangaande den wordingsgang, die in de eerste eeuwen 
der Christelijke jaartelling tot het allengs fixeeren van deze onovertrof­
fen zangen heeft geleid, maar zich in het minst niet bewust is van de 
banden, die dit alles verbinden met een veel grijzer en tien of meer 
eeuwen ouder verleden en met de geheele ontstaansgeschiedenis der 
Mediterraansch-Mesopotamische beschaving.

Bernet Kempers, t.a.p., noemt alleen de volgende affiniteiten: ie. een 
deel der in het Gregoriaansch voortlevende melodieën is verwant met 
Joodsche synagogale gezangen uit oud-testamentische tijden; 2e. van de 
Joden overgenomen is het psalmodieeren; 3 e. id. het antiphonaal en 
responsoriaalgezang (resp. twee koren afwisselend, en: solo afgewisseld 
met koor). Verder gaat hij er niet op in. Notenvoorbeelden ter adstructie 
van punt 1 worden niet gegeven.

O f het sub 3 genoemde wel een specifiek Joodsche uitvinding is, lijkt

O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

4 *



O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

mij sterk te betwijfelen. Wisselzangen zullen wel overal voorkomen 
waar gemusiceerd wordt, en evengoed als van de Joden had men ze 
van het Grieksche drama kunnen overnemen. Punt 2 is zeer zeker on­
juist, daar het psalmodieeren juist niet karakteristiek is voor het Jood­
sche, o f voor eenig ander gezang (Kempers zelf merkt terecht op, dat 
men hierin wel altijd en overal zal vervallen, als men een tekst in een 
groote ruimte verstaanbaar wil maken). Punt 1 is, in zijn vaagheid, 
zonder verdere adstructie weinig-zeggend; de vraag is immers juist: hoe 
ver ging die ontleening? Overigens is zijn lijst onvolledig: er zijn nog 
andere verwantschappen. Bovendien is het te boud gesproken, thans reeds 
directe verwantschap aan te nemen met Joodsche melodieën uit den voor- 
Christelijken tijd, om de eenvoudige reden, dat ons van deze melodieën 
niets bewaard is gebleven en wij daaromtrent dus in het duister tasten.

Hetgeen met voldoende zekerheid en nauwkeurigheid in het huidige 
stadium van de onderzoekingen kan worden vastgesteld, is het volgende:

Zuiver Joodsch is al dadelijk het idee om in de kerk te gingen. De hei- 
densche volkeren, b.v. de Babyloniërs, Assyriërs, Egyptenaren, Grieken 
en Romeinen, zongen niet in hun tempels (wel werd er instrumentale 
muziek gespeeld, vandaar dat wij in den aanvang konden spreken van 
melodieën, die bij het volk voortleefden, waarbij er ook van heidenschen 
oorsprong kunnen zijn geweest). De gebeden werden bij hen gedecla­
meerd of recitatiefachtig gepsalmodieerd. Het zingen door voorzanger, 
koor en gemeente is een specifiek Joodsche uitvinding, die met kracht 
van wetsvoorschriften moest worden doorgezet en gehandhaafd.

Van de Joden afkomstig — en hierop is nog weinig de aandacht ge­
vestigd — is voorts het notenschrift; wel niet dat op balken, maar de 
neumen-stenographie. De Joden pasten deze reeds bij de Pentateuch etc. 
toe om de zangmelodie aan te geven en de Christelijke musici konden 
rechtstreeks bij deze practijk aanknoopen. Dit is een enorm belangrijke 
factor, omdat de geheele phenomenale ontwikkeling der westersche 
veelstemmige muziek uitsluitend is mogelijk geworden door het, voor 
het eerst in de wereldgeschiedenis, consequent gebruik maken van een 
allengs verbeterd en doelmatiger geworden muzikale notatie.

Het orgel is niet Joodsch, maar veeleer Romeinsch. De Joden gebruik­
ten voor de tempelmuziek een (zeer uitgebreid) orkest, waarin het orgel 
niet voorkwam, tenminste niet als begeleiding van den zang. Het orgel is 
in de Joodsche liturgie eerst ingevoerd na de zgn. reformbeweging van 
de negentiende eeuw, voornamelijk onder protestantschen invloed.

43



O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

De modi (kerktoonsoorten) zijn niet specifiek Joodsch of Grieksch- 
Romeinsch. Zij komen bij alle vóór-Chris telijke muziek en bij alle volks­
muziek uit lateren tijd te pas, zij het vaak in vereenvoudigden vorm, b.v. 
als pentatoniek. De Romeinen en Grieken gebruikten ze, maar ook de 
Arabieren, Chineezen enz. Daartegenover staat, dat de volken van het 
Oosten zich ook veelvuldig bedienden (en nog bedienen) van niet-dia- 
tonische halftoons- en Zigeunertoonladders, welke in de R.K. kerkmu­
ziek na de Middeleeuwen niet meer voorkomen (in het Byzantijnsch nog 
wel hier en daar).

Op de melodieën van het Gregoriaansch (en Ambrosiaansch) is sterke 
invloed van de na-Chrislelijke Joodsche muziek gemakkelijk aan te wij­
zen en deze affiniteit heeft dan ook van oudsher het sterkst de aandacht 
getrokken. Maar de vraag, in hoever deze ritueele gezangen overeen­
kwamen met de Joodsche tempelmuziek uit oud-testamentischen tijd, 
is, bij gebreke aan gramofoonplaten en schriftelijke documenten, lastig 
te beantwoorden en bij het pogen, hier een grens te trekken tusschen 
hetgeen karakteristiek Joodsch en wat algemeen-Oostersch (o.a. Ara­
bisch) is, moet men zich al heel gauw vergenoegen met min o f meer 
aannemelijke gissingen. Bovendien moet, als gezegd, bij dit alles nog 
heel sterk rekening worden gehouden met plaatselijke verschillen en 
varianten. Vast staat, dat het aantal overeenkomsten en parallellen legio 
is, maar deze veelheid werkt bij het onderzoek naar prioriteit dikwijls 
meer verwarrend dan verhelderend. De meening, dat de Christelijke 
kerkmuziek ongeveer alles aan de Joodsche synagogale muziek te dan­
ken heeft, is dan ook met evenveel achterdocht te beschouwen als de 
tegenovergestelde these, dat deze ontleening eigenlijk vrij miniem zou 
zijn geweest; ook kan in aanmerkelijker mate, dan men tot dusver 
meende, sprake zijn geweest van melodische wendingen, die een twee­
duizend jaar geleden min of meer algemeen cultuurgoed waren en het 
is op zichzelf volstrekt niet ondenkbaar, dat de oudste Christenen 
eenigszins de methode toepasten van de latere Heils-soldaten en hun 
hymnen en psalmen ten gehoore brachten op wijzen, die een ieder ge­
makkelijk in het gehoor lagen, zonder dat men zich al te veel het hoofd 
brak met hun gewijde of profane herkomst.

De voordracht. Afgaande op het notenbeeld, zooals dat sinds de latere 
Middeleeuwen (na 850) gebruikt wordt, is het Gregoriaansch soberder 
in zijn versieringen dan de zang der Oostersche volkeren. Men kan 
echter wel aannemen, dat in den oudsten tijd veel fiorituren werden toe­

44



O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

gevoegd en dat de geheele wijze van zingen (nasaal, nog waar te nemen 
bij de engelen op de „Aanbidding van het Lam”  van Jan van Eyck) nog 
in sterke mate hetzij bij de Joodsche, hetzij bij algemeen-Oostersche 
methoden aansloot.

Het „on-rkytkmisch”  (niet mensuraal) zingen — dat kenmerkend moet 
zijn geweest voor het echte Gregoriaansch en waartoe men onze huidige 
zangers zoo moeilijk meer krijgt — is niet specifiek-Joodsch, maar wijst 
wel zeer duidelijk op Oostersche afkomst. Mensurale muziek komt bij 
de Oostersche volkeren alleen voor, waar het dansen, marschen e.d. be­
treft. De neiging, deze voordrachtswijze bij de vrij gezongen (sacrale en 
profane) muziek in te voeren (en die bij het volk tot op dezen dag geen 
weerklank heeft gevonden) is een Noord-Europeesche eigenaardigheid, 
systematisch gecultiveerd sedert de ontwikkeling der veelstemmigheid 
haar noodzakelijk begon te maken.

Responsoriën en antiphonen — zang en tegenzang —, tegenover­
stelling van solo en koor o f van twee (vocale of instrumentale) koren; 
kunstzang en gemeentezang bij den eeredienst, dit alles zijn karakteris­
tieken van de Gregoriaansche muziek, waarvoor in de liturgische mu- 
siceerpractijk van het Jodendom antecedenten zijn te vinden, maar die 
ook bij andere volkeren niet zeldzaam zijn (men denke o.a. slechts aan 
de muziek der negers in Amerika).

★  ★  ★

Indien wij nu een duidelijk omlijnd denkbeeld hadden van hetgeen 
de Joodsche muziek omstreeks het begin van onze jaartelling was, dan 
zou, langs den weg van deductie en schifting, met een redelijke mate 
van nauwkeurigheid zijn na te gaan, wat en hoeveel hiervan in de vroeg­
christelijke muziek is overgegaan. Maar zoo eenvoudig staan de zaken 
niet. De Joodsche muziek op zichzelf stelt ons voor een warnet van pro­
blemen als daar zijn: haar overeenkomsten met, en verschillen van de 
muziek der omringende volkeren; de scheiding tusschen vermoedelijk 
autochthone en geïmporteerde elementen (voorzoover men eerstge- 
noemden term op de kunst van een nomadenvolk kan toepassen), waar­
bij het te allen tijde sterk ontwikkelde assimilatievermogen der Joden 
ons voor netelige puzzles plaatst; voorts o.a. het zeer lastig te bepalen 
onderscheid in de Joodsche muziek vóór en na de tempelverwoesting. 
Zooals de zaken staan, moet dit alles a.h.w. teruggeconstrueerd worden

45



O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

uit de geschreven en mondeling overgeleverde resten van sacrale en 
profane muziek uit het tijdvak na de diaspora en een vakspecialist als 
Idelsohn heeft een leven van onderzoek en nasporing noodig gehad om 
in dezen chaos althans eenige ordening te brengen.

Dat de muziek van het oude Israël in veel opzichten onder den invloed 
heeft gestaan van de Egyptische en Assyrische muziek, is buiten twijfel. 
In den bloeitijd van de oudste tempelmuziek was het in den eeredienst 
gebruikte, zeer omvangrijke instrumentale apparaat grootendeels van 
de Egyptenaren overgenomen. In den regel was het aantal muziekin­
strumenten ongeveer gelijk aan het aantal zangstemmen.... beide vele 
tientallen. Na de verwoesting van den tweeden tempel trad een muzikaal 
versoberingsproces in, waarbij de instrumentale muziek bijna geheel 
wérd uitgeschakeld en de vocale muziek op den voorgrond kwam te 
staan. Van deze oudste tempelmuziek, vocaal en instrumentaal, is ons 
niets op schrift bewaard gebleven. Wij weten er nog minder van dan 
van de Grieksche muziek uit Homeros’ tijd. Wat wij wel weten, is, dat 
tusschen profaan en sacraal gezang muzikaal weinig onderscheid bestond 
en aangezien van Joodsche volksliederen vrij wat bewaard is gebleven, 
kunnen wij op den gis ons een globale voorstelling maken van het ka­
rakter der oorspronkelijke tempelmuziek; meer niet. De oudste onschrif- 
telijk overgeleverde Joodsche volksmelodieën dateeren echter eerst 
uit de ioe eeuw na Christus, dus ongeveer uit den zelfden tijd als de 
oudste schriftelijke documenten van katholieke kerkmuziek.

Den gazan, den beroeps-voorzanger, kenden de oud-testamentische 
Joden niet. Die functie ontstaat eerst veel later, als na de verstrooiing 
het ambt van honorairen voorganger, den „boodschapper der gemeen­
te” , niet meer kan worden vervuld. In de 6e en 7e eeuw na Chr. werd de 
functie van den gazan steeds verder uitgebreid, tot hij eindelijk met de 
geheele liturgische leiding was belast.

Uit den Bijbel weten we, dat het orkest in den Joodschen tempel 
soms gigantische afmetingen kon aannemen. Het omvatte verschillende 
soorten harpen, blaasinstrumenten (o.a. de sjofar, het eenige authentieke 
tempelinstrument, dat bewaard is gebleven), groote en kleine fluiten en 
slaginstrumenten. De minimum-bezetting was reglementair twaalf man 
en het zangkoor moest op zijn minst even sterk wezen. Of er vrouwen 
in werden toegelaten, staat niet vast. Bijbelsche opgaven hierover zijn 
naderhand bestreden. De zangers moesten op zijn minst dertig jaar zijn en 
konden dienst doen tot hun vijftigste; een leertijd van niet minder dan vijf

4 6



jaar was verplicht gesteld. Kinderstemmen werden eveneens gebruikt.
De bloeitijd van de oude instrumentale tempelmuziek, die alleen door 

levieten mocht worden verzorgd, eindigde met de verwoesting van den 
tweeden tempel. Na die nationale ramp werd alle instrumentale muziek 
verbannen, behalve bij enkele feestelijke gelegenheden, en de koorzang 
werd sterk versoberd. Vandaar, dat de musiceertradities uit den ouden 
bloeitijd, die prachtig en pompeus moeten zijn geweest, reddeloos te 
loor zijn gegaan, zoodat wij er ons in het geheel geen voorstelling meer 
van kunnen maken. Van het beweerde verband tusschen Gregoriaansch 
en oud-testamentische tempelmuziek blijft dus niet heel veel over!

Maar ook over de oudste vocale tempelmuziek weten wij bitter wei­
nig. Alles berustte op mondelinge traditie. Wij weten uit oude tractaten, 
dat het melos grootendeels ontleend was aan de volksmuziek, maar van 
al déze oud-testamentische zangwijzen, wier kennis van ontzaglijk be­
lang zou kunnen zijn voor de studie van het ontstaan der westersche 
toonkunst, is ons geen enkele bewaard gebleven.

Uit verschillende aanduidingen blijkt wel, dat de Hebreeuwsche tempel­
muziek, evenals die van de Egyptenaren en Assyriërs, bestemd was om een 
waardigen, verheven indruk te maken. Met den woesten, opwindenden 
Baal- en Istar-cultus van de Phoeniciërs had zij weinig gemeen. Hoorns, 
trompetten en getokkelde snaarinstrumenten bepaalden in hoofdzaak haar 
karakter. De zoete, doordringende of scherpe fluitklank werd voorname­
lijk gereserveerd voor bijzondere festiviteiten. Ook kende men een soort 
pijporgel, dat een zeer krachtigen klank gaf; het werd echter alleen als 
signaal-instrument gebezigd, niet als zangbegeleiding bij den eeredienst. 
Koperen cymbalen gaven bepaalde teekens, die wellicht nog in de schellen 
van de katholieke liturgie voortleven* Trommels werden al vroeg uit 
den tempel geweerd. Ten slotte gebruikte men een bepaald soort bellen.

De historische ontwikkeling van de muzikale liturgie heeft men in 
groote trekken als volgt gereconstrueerd. Tot de oudste bestanddeelen 
van de liturgische muziek behoorde de gezongen lofpsalm, ingevoerd 
door koning Saul, die er zelf eenige moet hebben vervaardigd. David 
ging nog verder en beschouwde den psalm als even belangrijk als het 
offertorium. Onder hem en Salomo beleefde de oud-testamentische 
tempelmuziek haar grootsten bloeitijd, die voortduurde tot koning 
Josia. Met de tempelverwoesting door Nebucadnezar in 568 v. Chr. 
kwam de eerste inzinking; de terugkeer uit de Babylonische ballingschap 
in 537 v. Chr. bracht een muzikale opleving. Na de inwijding van den

O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

47



tweeden tempel ging het volk sterker dan tevoren aan de religieuze han­
delingen deel nemen. De massa-voorlezingen uit de Thora werden mu­
zikaal omlijst door optreden der voltallige levietenkoren, begeleid door 
handpauken en harpen.

Gelijk met den tweeden tempel hadden de Joden al verscheidene syna­
gogen en na de tweede tempelverwoestig bleef de dienst in sommige 
dier synagogen voortduren. Daaraan zal het te danken zijn, dat althans 
van de vocale muziek der tweede tempelperiode — de psalm-melodieën 
en Pentateuch-wijzen alsmede de traditioneele intonaties der gebeden — 
het een en ander, zij het ook met sterke modificaties, langs den weg 
van mondelinge overlevering tot in den na-Christelijken tijd, toen zij 
ten slotte op schrift werden gefixeerd, is gered. Langs dezen indirecten 
weg heeft men ook iets kunnen reconstrueeren van de oudste Joodsche 
volksmuziek, voorzoo ver die in den vorm van gebedsmelodieën haar 
plaats in den eeredienst had gevonden.

Rechtstreeks en ongeschonden overgeleverd zijn ons evenwel uit­
sluitend Joodsche volksliederen uit de nederzettingen na de tweede 
tempelverwoesting. Op de eerste plaats die in Babylonië, waar ook na 
den terugkeer in 538 v. Chr. Joden waren achtergebleven, die er een 
kleine, doch in cultureel opzicht hoogstaande gemeenschap vormden 
tot pl.m. 240 v. Chr. Voorts de Jemenitische kolonie, die sterken invloed 
van de omringende Arabieren heeft ondergaan. En in na-Christelijken 
tijd de vestigingen in Italië, Frankrijk, Spanje, die in de eerste vijf eeuwen 
van onze jaartelling velerlei contact onderhielden met de omwonende 
Christenen, zoodat een levendige wederzijdsche uitwisseling van im­
pulsen ontstond, waarvan — om ons tot de toonkunst te bepalen — zoo­
wel de Joodsche als de Christelijke muziek duidelijke sporen is blijven 
dragen. Dat die wisselwerking tusschen Jood en niet-Jood overigens 
niet altijd op de meest minzame wijze in haar werk ging, is bekend ge­
noeg; animositeiten in beide kampen waren er toen zoo goed als nu en 
iets daarvan wordt op milde wijze weerspiegeld in een epigram op het 
sacrale Joodsche volkslied van den te Toledo geboren Joodschen dich­
ter en geleerde Abraham Ibn Ezra (1088-1167):

„De Arabieren zingen van liefde en begeerte,
De Christenen zingen van oorlog en wraakzucht,
De Grieken zingen van wijsheid en list,
De Hindoes zingen van spreuken en raadsels,
Maar IsraëPs lied gaat tot den Heer der Heerscharen.”

O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

48



O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

Zoowel door zijn geestelijken inslag als door zijn muzikaal profiel 
onderscheidt het Joodsche volkslied zich niet noemenswaard van de 
Joodsche sacrale muziek. Beide kunstsoorten gaan onmerkbaar in elkaar 
over — waartoe de historische ontwikkeling heeft bijgedragen — en 
de relieken van het eene en het andere genre konden door de muziek­
geleerden dus bij elkaar worden gevoegd tot een mozaiek, dat een vrij 
duidelijk beeld geeft van het toonsysteem der Hebreeuwsche muziek, 
zooals de eerste Christenen die moeten hebben gekend. En de resultaten 
van deze nijvere en scherpzinnige studie bleken ook voor de niet-Jood­
sche musicologen van eminent belang, omdat het slechts mogelijk is, 
zich eenigszins een beeld omtrent de vroegste vorming der Christelijke 
toonkunst te maken, indien men erin slaagt, het begrip „Joodsche mu­
ziek”  althans op de meest principieele punten, van de muziek der andere 
volkeren uit de Oudheid te isoleeren. Zooals gezegd: dank zij veel vlijt, 
geduld en combinatievermogen is dit tot op zekere hoogte gelukt.

Hoogerop heb ik reeds in het licht gesteld, dat de oude Joden zich 
van de hen omringende volken onderscheidden door hun gewoonte, 
een belangrijk deel van de liturgie zingende, dus niet alleen maar decla- 
meerend of reciteerend, voor te dragen; gebruik, dat de katholieke Kerk 
onveranderd heeft overgenomen en waaraan wij het wondermooie 
bouwsel van het Gregoriaansche gezang in eersten aanleg te danken 
hebben.

Reeds de Talmoed schrijft voor, dat de bijbelboeken in het openbaar 
gelezen moeten worden op een muzikalen zangtoon, en dus niet alleen 
maar zangerig gedeclameerd, zooals de Arabieren het met hun Koran 
doen. De bijbelboeken, die voor publieke voorlezing bestemd waren — 
en alléén deze — waren daarom van toonteekens voorzien: devoorloo- 
pers der neumen van de Christelijke kerkmuziek. Deze boeken zijn: de 
vijf boeken Mozes, Profeten, Esther, Klaagliederen, Ruth, Prediker, 
Hooglied, Psalmen en in sommige gemeenten ook Job; maar niet b.v. 
de Spreuken, die nl. niet in het openbaar werden voorgedragen.

De verplichting tot deze muzikale lezing is overoud. De psalmen 
werden reeds gezongen ten tijde van den eersten tempel, sedert Samuel. 
De muzikale voordracht der Pentateuch dateert uit de 5 e eeuw v. Chr., 
die der Profeten van het begin onzer jaartelling, die van Esther sinds de 
periode der Maccabeeën, die van Klaagliederen sedert de verwoesting 
van den tweeden tempel en die van de andere genoemde bijbelboeken 
sinds ongeveer de eerste eeuw na Chr.

49



O O R S P R O N G E N  D E R  C H R I S T E L I J K E  M U Z I E K

Het muzikale karakter van dezen Bijbelzang berustte geheel op Oos­
tersche musiceermethoden. De zang was onrhythmisch, dus niet aan 
een vaste maatindeeling gebonden. In sommige gevallen geeft de metriek 
van de Bijbelboeken aanwijzingen voor de muzikale vertolking; uit den 
versbouw blijkt soms al eenigszins, hoe men zich de muzikale voor­
dracht heeft gedacht. Zoo b.v. in Job en in de Psalmen, waar we de 
verschillende vormen van beurtzang tusschen solo en koor of tusschen 
twee koren in allerlei vormen aantreffen. De gebruikte modi komen over­
een met ons dorisch, phrygisch, hypodorisch, lydisch, ionisch etc. en 
verder treft men daarbij den typisch oosterschen „Zigeuner-toonladder”  
met zgn. vermeerderde secunae aan.

Ook de gebeden bezaten bepaalde voorschriften betreffende hun mu­
zikale uitvoering. Aanvankelijk uitsluitend bestemd voor perioden van 
nood en rampen, werden zij ten tijde van de tweede tempelperiode op­
genomen in het vaste ritueel. Naarmate het lofzangen, treurgebeden, 
smeekbeden, hymnen of boetegebeden betrof, werden verschillende 
modi toegepast, welke van die der Bijbelboeken waren afgeleid.

Mensuraalgezang treft men er nergens bij aan: dit werd in het Oosten 
als een mindere soort muziek beschouwd, alleen geschikt om marschen, 
dansen en arbeidsverrichtingen te begeleiden, maar niet om hoogere ge­
voelens tot uitdrukking te brengen. Bovendien nam de vrije improvi­
satie in deze musiceer-practijk een groote plaats in, hetgeen een strenge 
maat-indeeling als vanzelf al uitsloot. Eerst tijdens de overheersching 
der Arabieren, die hun gebeden en gezangen vaak met rhythmische 
lichaamsbewegingen vergezelden, kwam de metrische muziek meer in tel.

Tenslotte nog een treffende overeenkomst met het Gregoriaansch: 
zeer sterk spreekt in al deze liturgische muziek het dienende karakter. 
Nooit is zij doel op zichzelf, steeds strekt zij ertoe, de beteekenis van den 
gewijden tekst beter voelbaar te maken. En zooals men weet, is dit ook 
het ideaal van den katholieken kerkzang: immers krachtiger dan het ge­
sproken woord werkt de gezongen tekst op de aandacht der geloovigen, 
mits de zang inderdaad zóó is, dat hij het woord op hooger plan heft en 
het niet neerdrukt tot een ondergeschikte rol. Onze kerkcomponisten 
van de laatste halve eeuw streven ernaar, dit principe, dat sedert den 
baroktijd meer en meer in de verdrukking was geraakt, in eere te her­
stellen en zij sluiten daarmee aan bij een eerbiedwaardige traditie, welke, 
gelijk uit het vorenstaande moge zijn gebleken, haar wortels heeft in een 
verleden, zoo oud als de historie van ons geloof zelve.

5 0  *



D e Intellectueele Oorsprong der 
Fransche Revolutie

door Dr. B. M. BO EREBACH .

Eenige jaren geleden publiceerde M. Daniël Mornet, professor aan de Sor- 
bonne, een werk: Les origines intellectuelles de la Révolution franfaise, waarin de 
resultaten van dertig jaar van nauwlettende onderzoekingen omtrent de den­
kende en schrijvende achttiende eeuw waren neergelegd. Hoewel het werk tot 
een volume van ontzagwekkenden omvang raakte uitgedijd, —  zijn biblio- 
graphie telt niet minder dan 1576 nummers — , beteekent dit boek de bekro­
ning van een gigantisch bouwwerk, waarvan wij het bestaan vermoeden, zon­
der er de weidsche contouren nauwkeurig van vermogen te onderscheiden. 
Daniël Mornet opent zijn werk met de bekentenis, dat hij er verre van bleef 
alle publicaties der eeuw gelezen te hebben; niettemin levert zijn geschrift, dat 
overvuld is van verwijzingen naar een tallooze verscheidenheid van werken, 
het onomstootelijk bewijs van een welhaast bovenmenschelijken arbeid, ge­
wijd aan de oplossing van een probleem van het grootste belang.

Bij het lezen van dit werk dringt zich de overtuiging aan ons op, dat Taine 
in zijn Origines de la France contemporaine weinig anders deed dan dit probleem 
te stellen, en ook, dat Daniël Mornet er waarschijnlijk van zou afgezien heb­
ben zich aan een Sisyphus-arbeid als dezen te geven, indien Taine niet zoo 
categorisch was geweest in zijn beweringen en conclusies.

Door zijn temperament en keuze daartoe geleid, is Mornet veel minder een 
criticus ofphilosoofdan wel een historicus van het gedachtenleven der mensch­
heid. Zijn houding tegenover de litteraire schepping is niet die van den criti­
cus, die zich door smaak, sympathie, verstandelijk inzicht o f intuïtie laat lei­
den, noch ook geeft hij zich over aan verklarend commentaar: hij stelt er zijn 
eer in slechts de historicus te zijn, die registreert en rangschikt. Als ideeën­
historicus richt hij zijn aandacht bij voorkeur op den inhoud van het werk, 
op de ideeën-materie, die erin vervat ligt, en zonder den geest van synthese te 
willen verwerpen, is hij toch een verklaard vijand van iedere gezochte verge­
lijking en samenvatting.

En daar het voor een waarachtig historicus ergerniswekkend moet zijn om 
zich een philosoof, van een karig feitenmateriaal voorzien, aan de ontleding 
te zien overgeven van een serie van de meest gecompliceerde verschijnselen, 
die reeds duizenden verstanden in beweging brachten, heeft Daniël Mornet 
zich onversaagd in de papier-zee dier eeuw geworpen en is hij er in geslaagd 
om in onvermoeiden strijd, her- en derwaarts geworpen door de tallooze 
stroomingen en tegenstroomingen, die het geestesleven dezer eeuw vertoont, 
zegevierend den tocht door al die jaren van denken te volbrengen.

* * *

51



O O R S P R O N G  D E R  F R A N S C H E  R E V O L U T I E

Wanneer men er zich mee vergenoegt de geschiedenis tot een denkprobleem 
te herleiden, geniet men vanzelfsprekend een groot voordeel: het valt den 
denker gemakkelijk zijn lezers een gretig aanvaarde, heldere, samenhangende 
en logische verklaring van het gebeuren voor te houden. De theorie van 
Taine over den verstandelijken oorsprong der Fransche Revolutie heeft dan 
ook een wonderbaarlijk succes gekend, en wij zijn er, allen, min o f meer van 
doordrongen. Moge ik ze nog eens in weinige woorden samenvatten: de 
philosofen der achttiende eeuw stellen, als erfgenamen der critieken van de 
denkers uit het einde der zeventiende eeuw, de drie revolutionnaire beginse­
len van vrijheid, gelijkheid en broederschap tegenover de principes, die aan 
godsdienstig en maatschappelijk bestel ten grondslag liggen. Een baron 
d’Hobbach met zijn Sjstème de la nature, een J .  J .  Rousseau met zijn Contrat 
sociai, een Mably met zijn politieke bespiegelingen, en anderen nog, smeden, 
in stilte, de nieuwe doctrines. Echter blijven deze laatste niet lang in philo- 
sophische laboratoria besloten. Door middel van boek, pers en salons, ver­
spreiden zij zich door de kringen van de bourgeoisie, bereiken aristocratie en 
geestelijkheid, krijgen vasten voet in masonnieke sociëteiten en loges, en 
later in revolutionnaire clubs. De beginselen, waarop het ancien regime 
rust, worden aangevreten, ondermijnd, vallen uiteen, en door de bres, die 
de philosofen openden, dringt de Jacobijnsche revolutie het regeeringsap- 
paraat binnen.

Een eenvoudige theorie, zooals men ziet: een theorie, bovendien vleiend 
voor den intellectueel. Hoewel zij niet al te malsch is voor de verwezenlijkers 
der revolutionnaire idee, gevoelde Taine niettemin eenige fierheid bij de ge­
dachte, dat deze schuldigen, allen wijsgeeren waren geweest als hij, en dat de 
gisting der nieuwe gedachte een dusdanigen ommekeer had teweeggebracht. 
Het kind, waaraan men vertelt dat zijn minder goed gedrag oorzaak werd van 
de losbarsting van den donder, voelt een soortgelijke voldoening, in spijt van 
zijn overheerschende vrees.

Ongelukkigerwijze bewijst een werk’ als dat van Mornet, dat de rol van 
genoemde intellectueelen tot geringere afmetingen behoort te worden terug­
gebracht. De methode van dezen schrijver bestaat daarin, dat hij zonder de 
algemeene ideeën te doen schuil gaan achter de documenten, deze documenten, 
op grond van hun aantal en hun leidenden gedachtengang, zelf de algemeene 
ideeën doet naar voren brengen. Terwijl Taine zich er mede tevredenstelt in 
de massa feiten eenige beteekenisvolle gevallen te kiezen, teneinde daarmede 
een vooropgezette theorie te illustreren. Een getuigenis van een graaf d’Ar- 
genson, die in 1753 schrijft „dat de haat tegen de priesters geen grenzen meer 
kent” , is Taine voldoende om tot een algemeen verbreid anti-clericalisme te 
besluiten; Mornet echter haalt tal van tegenovergestelde getuigenissen uit het­
zelfde jaar aan, om vast te stellen, dat èn Taine èn d’Argenson zich vergist 
hebben met hun voorbarige conclusies te trekken.

Een voordeel van deze methode is, dat zij, in ieder geval, al te haastige ge­
neralisaties voorkomt, door den bochtigen loop der dingen van zoo nabij 
mogelijk te volgen; een bezwaar is, dat de nieuw-ontwikkelde gedachtengang 
gemakkelijk een zekere verwarring vertoont, een weifeling in de richtlijnen,

5 *



die door de voortdurend tegenstrijdige getuigenissen ontstaan, terwijl de 
uiteindelijke conclusies een nauwkeurige omlijning dreigen te gaan missen.

* * *

Nochtans houdt dit werk van Mornet, van onbetwistbaar grootere his­
torische juistheid dan dat van een Taine, een waarschuwing in tegen de be­
koring om van een boek, als bijvoorbeeld het vermaarde Contrat Sociale een 
soort revolutionnairen bijbel te maken. Waar dit boek op het oogenblik van 
zijn verschijning, in 1 762, slechts een klein getal lezers heeft gevonden, waar het 
v ijf en dertig o f veertig jaar later als opnieuw is ontdekt door de revolution­
nairen, die zich gelukkig achtten er formules in te vinden, welke hun ideeën 
op min o f meer juiste wijze tot uitdrukking brachten, waar het ontwijfelbaar 
zeker weinig ingang tot de openbare meening heeft gevonden, blijkt het een 
evidente onjuistheid om aan dit boek een allervoornaamste plaats in de bewer­
king van de politieke ommekeer toe te kennen. Mornet trekt dan ook tegen 
deze lichtvaardigheid te velde: hij stelt allereerst het aantal uitgaven vast, dat 
het werk beleefde, vervolgens zijn verspreiding onder de klassen van den 
derden stand en van het volk, en eerst daarna vormt hij zich behoedzaam een 
oordeel omtrent den invloed, dien het bewerkte. Deze critische studie eenmaal 
volbracht, past hij dezelve niet op tientallen, maar op duidenden werken toe, 
alvorens daaruit eenige algemeene waarheden te distilleeren. En zoo heeft Mornet 
zich zonder twijfel tot den besten kenner der achttiende-eeuwsche gedachte 
opgeworpen, terwijl in zijn kennis ook schrijvers van geringen rang hun plaats 
vinden. Onvermoeid zette Mornet zijn exegetisch werk voort, zijn belangstel­
ling onder meer uitstrekkend over alle groote dagbladen van Parijs, over 
velerlei provincie-bladen, over driehonderd volumes van gedenkschriften, 
v ijf en zeventig bundels correspondentie, ontelbare reisverhalen, handboe­
ken van middelbare scholen, verslagen van provinciale academie’s, die hij 
van jaar tot jaar, van maand tot maand, o f zelfs van dag tot dag, volgde.

Zoo brengt Mornet ook het volgende markante feit naar voren: tot aan 
den vooravond der Revolutie, in ieder geval, tot aan het oogenblik, waarop 
de Amerikaansche opstand de echo van het woord „vrijheid”  in Frankrijk 
wekte, kan men zeggen, dat de beginselen van het monarchale regiem nooit 
zijn aangevochten en dat de openbare meening niet het minst ter wereld aan 
een politieke omwenteling dacht; dat de idee van een Fransche republiek den 
Franschman als een hersenschim voorkwam, zelfs aan hen, die er eenige ja­
ren later de leiders van zouden zijn. Wat ons in dit opzicht misleid heeft, is, 
dat men in zuiver theoretische werken de verschillende regeeringssystemen 
aan elkaar tegenoverstelde en hun essentieel karakter trachtte vast te stel­
len, doch deze bespiegelingen hebben, aldus Mornet, niet meer invloed op de 
geesten geoefend dan de Republiek o f de Wetten van Plato.

* * *

De intellectueele beweging, die tot de Revolutie leidt, heeft in werkelijk­
heid haar invloed langs geheel anderen weg bewerkt: kritiek op religieuze

O O R S P R O N G  D E R  F R A N S C H E  R E V O L U T I E

53



dogmatiek, verspreiding van sceptische gedachten en ideeën van ongeloof, 
begeerte naar nieuwe kennis, ziedaar de meest saillante feiten uit de periode, 
die zich uitstrekt van 1715 tot 1789.

Binnen dit tijdvak onderscheidt Daniël Mornet drie periodes: de verschij­
ning van den nieuwen geest van 1715  tot 1748; de strijd van dien geest tegen 
den weerstand van kerkelijk en burgerlijk gezag van 1748 tot 1770; en ten 
slotte zijn overwinning en de exploitatie van die overwinning van 1771 tot 
1787.

Wat den oorsprong van den nieuwen geest aangaat (oorsprong, welken 
het eerste deel van het lijvige werk tracht te bepalen) blijft het een onbetwist­
bare zekerheid, dat de schrijvers der eeuw en vooral diegenen, welke men 
later philosofen zal noemen, de bewerkers zijn der intellectueele „vrijmaking” . 
Het is overigens duidelijk, dat een gedachte zich niet uit zichzelve kan be­
vrijden. De critische dictionnaire van Bayle, waarin reeds ernstige opwer- 
pingen tegen het geloofsdogma aan den dag treden, is het arsenaal, waaruit 
alle schrijvers der achttiende eeuw successievelijk hun wapens haalden, en 
waarvan Voltaire in zijn Dictionnaire philosophique een aanzienlijk vermeer­
derde en verder reikende nieuwe uitgave het licht zal doen zien.

Toch zou de verspreiding van al deze nieuwe philosofische gedachten niet 
haar snellen voortgang gevonden hebben, als er in die jaren over geheel Frank­
rijk geen koortsachtige zucht naar weten gegaan was. Het betreft hier geens­
zins een louter afglijden, een systematisch indringen van een zuiver-nieuwe 
gedachte in het denkleven der massa, zonder steun op de ervaring van het 
dagelijksche levensgebeuren. Mornet toont duidelijk aan, dat naast de be­
trekkelijk weinige werken, die blijk gaven van een systematisch-geordende ge­
dachte, men minder eerzuchtige, meer concrete studie’s, betreffende critiek, 
geoefend op toestanden van politiek, wetgeving en bestuur, bij honderdtal­
len kan tellen, en deze voor-studie’s, gepaard aan een vrij snel voortschrijden­
de uitbreiding der beoefening van vreemde talen en exact-wetenschappelijke 
studie, effenden het terrein en openden de geesten voor de slechts langzaam- 
indringende abstract-philosofische beschouwingen. Het blijft intusschen waar, 
dat de Jacobijnsche geest zich aan een overmaat van abstracte gedachten heeft 
bezondigd; met dit te doen echter toonde deze geest zich in strijd, hoe para­
doxaal zulks ook moge schijnen, met den algemeenen gedachtengang der 
eeuw, die veeleer op het concrete gericht was.

* * *

De nieuwe ideeën vinden dus slechts langzaam ingang en worden voorals­
nog slechts gezocht door degenen, die een bijzonderen hang naar overweging 
en overdenking in zich ronddroegen. Een boek als de Pensees du curé Meslier 
werd clandestien voor twee a driehonderd gulden verkocht. En het is wel 
zuivere weetgierigheid, die de koopers drijft, waar niet de minste libertijnsche 
geest in genoemd werk eenig voedsel vindt.

Het in twijfel trekken der geopenbaarde waarheden, het aan de dogma’s 
tegenoverstellen van nieuwe ervaringen o f natuurwaarnemingen, het prijzen

O O R S P R O N G  D E R  F R A N S C H E  R E V O L U T I E

54



van een bepaalde verdraagzaamheid, in die dagen slechts denkbaar, in zoo­
verre ze geworteld staat in een zeker scepticisme, ziedaar de werkzaamheid 
der eerste hervormers van de openbare meening. Ongeloof dringt langzaam 
door in de geesten; tusschen 1748 en 1770 vindt het, dóór de kringen van 
aristocratie en een deel der geestelijkheid, toegang tot den derden stand. De 
Kerk stelt een krachtige verdediging aan het kwaad, dat haar van alle kanten 
omgeeft, tegenover, en daar zij haar toevlucht neemt tot den Staat, compro­
mitteert zij zich op ernstige wijze in dien strijd. En met haar wordt voortaan 
de Staat aangevallen en bevindt zich het leerstuk van het „droit divin”  op 
bedenkelijke wijze bedreigd.

Zeer waarschijnlijk is bovendien, dat de zedenverwildering de beweging 
van het ongeloof, tegen het midden der achttiende eeuw, aanzienlijk bevor­
derd heeft: de voorbeelden kwamen van boven, en de derde stand, altijd be- 
geerig zich naar de groote heeren te richten, vond in het scepticisme de stille 
machtiging tot ongebondenheid in het zedelijk leven.

* * *

Echter verlangt de nieuwe geest iets in de plaats te stellen van wat tot 
ruïnes uiteenvalt. En tusschen 1770 en 1787 waart een alomvattende, ver­
bluffende koorts naar kennis rond. De provinciale genootschappen en acade­
mies vermenigvuldigen zich; men redetwist er letterlijk over alle onder­
werpen. Op de middelbare scholen wordt het Latijn weliswaar nog onder­
wezen, maar verliest zijn primaatschap: Fransch, geographie, wiskunde en 
zelfs natuurwetenschappen verkrijgen burgerrecht: de vraag komt aan de 
orde, of het onderwijs zich ook niet behoort uit te strekken tot het volk en 
o f men het recht wel heeft een mensch, van welken stand dan ook, van „voor­
lichting”  te berooven. Dit wat betreft het geestesleven. Wat het hart aangaat, 
meent men een ideaal van goedheid, van „philantropie” , geheel de mensch­
heid omvattend, in de plaats te moeten stellen van een verkeerd begrepen 
christelijke charitas. Naast de verdraagzaamheid des geestes plaatst zich een 
soort „verdraagzaamheid des harten” , waarin het hart dan zijn bevrediging 
zoekt.

O O R S P R O N G  D E R  F R A N S C H E  R E V O L U T I E

* * *

Zoo verspreidt zich aan den vooravond van de Revolutie, onder invloed 
van de schrijvers dezer eeuw, vrat men moet noemen een „leeken-moraal” , 
die de godsdienstige moraal in de volgende eeuw op zoo beklagenswaardige 
wijze heeft vervangen. Nochtans blijft er vanaf dat punt tot aan een politieke 
revolutie een enorme afstand te overschrijden, en niet de intellectueelen heb­
ben die overschrijding bewerkt. Indien zij er tot 1787 aan medewerken om 
de revolutie voor te bereiden, is het zonder er zich van bewust te zijn en zon­
der de gevolgen te vermoeden, welke hun leerstellingen later zullen hebben.

In verhouding tot de politieke oorzaken van de omwenteling schijnen de

55



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

verstandelijke oorzaken van slechts geringen omvang. M. Mornet schrijft 
dezen zin als de quintessens van zijn conclusies neer: „S ’il n’y avait eu que 
Tintelligence pour menacer effectivement T Ancien Régime, TAncien Régime 
n’ aurait couru aucun risque. II fallait a cette intelligence pour agir, un point 
d’appui, la misère du peuple, le malaise politique.”

Als de financiën in het Frankrijk der achttiende eeuw in goeden staat waren 
geweest, als talrijke ergernissen de geesten niet in verwarring hadden gebracht, 
als er geen drie millioen Franschen gedoemd waren geweest in de soms meest 
behoeftige omstandigheden te leven, terwijl een hand vol begenadigden een 
schrijnende weelde ten toon spreidden, zouden alle doctrines der philosofen 
het „ancien régime”  niet méér beroerd hebben dan een windzucht een steenen 
paleis. Een regiem stort ineen op grond van zijn impopulariteit en een onhan­
dig geheven belasting doet meer voor zijn ondergang dan een onverbidde­
lijk, meedoogenloos boek. De regeeringen graven haar eigen graf: de intellec­
tueel vergenoegt zich er mee het met bloemen te bestrooien.

Internationaal W erk in Londen
Fragmenten uit mijn Dagboek, 1940—1945

door Prof. Dr. J . A. VERAART.

INTERNATIONAL CHRISTIAN DEMOCRATIC UNION.

Somber Londen van het najaar 1940 in het moedige, taaivechtende Enge­
land. Eiken nacht komen nu de Duitsche bommenwerpers, na Hitler’s neder­
laag in „The Battle of Britain” . Maar ook overdag komen zij nog herhaalde­
lijk aansluipen — op den middag van de receptie, die ik het eerst ga her­
denken, werden toespraken en gedachtenwisseling telkens weer onderbroken 
door dichtbij, fel inslaande bommen.

Het was triest werken geworden op het Departement van Justitie van de 
trieste Nederlandsche regeering. Volkomen zonder uitzicht. Gelukkig had 
men voor het persoonlijk leven zich kunnen losmaken uit een kringetje zon­
der eenige cultuur, nauwelijks met beschaving. Men behoefde in zijn vrijen 
tijd het kwaad humeur niet langer af te wachten van een mannetje-chef, dat 
men in het Vaderland nauwelijks zou hebben aangekeken. Het grootste deel 
van den dag was men, godlof, voortaan gevrijwaard tegen de grollen van een 
sluwen grapjas, die zich de straf voor zijn onbeschaamdheden, geborgen achter 
het mannetje-chef, goed berekend van het lijf hield. En de snel stijgende prot­
serigheid van een minister, die eiken dag tot grooter blaam voor Nederland 
zou groeien, kon men nu goeddeels ontgaan. Maar dat was alles nog maar 
negatief, zij het van groote waarde. Wat kon men doen voor het heden, en 
vooral voor later, dat uitging boven geestdoodenden klerkenarbeid?

56



Maar daar was dan eindelijk uitkomst. De nobele professor Simey, nauw 
verwant collega aan de universiteit van Liverpool, nam het initiatief voor 
mijn voordrachten daar, zelfs voor een speciaal economisch privatissimum 
met zijn Liverpool-studenten. De katholieke Aartsbisschop Downey leidde 
de voordrachten en toonde zich telkens weer een edel vriend. E r kwam ge­
legenheid, den Nederlandschen vriendenkring uit te breiden op de aller­
prettigste wijze en in ieder geval v ijf jaren genoot men daarvan de vruchten. 
Maar wat den allerdiepsten indruk maakte, was de uitnoodiging voor een 
eerste bijeenkomst van „Christelijke (Katholieke) Democraten”  van vele lan­
den, in een van de Vrouwenclubs, de Sesame-Club in het Londensch West End.

Twee vrouwen van groote beteekenis namen het initiatief, Mrs. Crawford 
en Miss Barbara Barclay Carter.

Mrs. Crawford, hoogbejaard, kaarsrecht nog, altijd nog even voortreffe­
lijk spreekster als schrijfster, met een eerbiedwekkende eruditie in het staat­
kundige en het sociale, leerlinge en bekeerlinge van den grooten Kardinaal 
Manning, sarcastisch en ongemoedelijk in den persoonlijken omgang, vol 
van gevoel voor humor en met het nobelst democratisch streven. Miss Barclay 
Carter, geboren Noord-Amerikaansche, maar sinds haar kinderjaren in Enge­
land, met een mooien graad van de Sorbonne, redactrice van People and Free- 
dom> het Christen-Democratisch Maandblad, dat in kwaliteit van internatio­
nale voorlichting voor geen Times en geen Manchester Guardian onderdoet, 
met Italië, waarvan zij taal en cultuur volkomen kent en beheerscht, als haar 
derde Vaderland, toegewijd leerlinge van Don Luigi Sturzo en propagan­
diste van de ideeën van dien grooten katholieken socialen denker van onzen 
tijd. Met al de voornaamheid, die de Engelsche gastvrouw boven elke andere 
onderscheidt, ontvingen zij op dien kouden namiddag het internationaal 
gezelschap in de gezellige voorkamer van de club, waar de traditioneele thee 
werd aangeboden.

Hoe waren die beide leidsters tot dit initiatief gekomen?
Op een Congres in Keulen (1926) hadden vertegenwoordigers van de 

Partis Populaires dTnspiration Chrêtienne uit een aantal landen van Europa 
elkaar ontmoet. Ch. Ruijs de Beerenbrouck en ik waren door de Katholieke 
Partij in ons land aangewezen als afgevaardigden voor dat congres; aan de 
delegatie waren de Heeren M. van Hout, Mr. F. Teulings en P. J .  S. Serrarens 
toegevoegd. Op deze belangrijke samenkomst waren vele samenkomsten ge­
volgd en in Parijs had men het secretariaat van deze staatkundige internatio­
nale opgericht.

Welnu, het was de bedoeling van Mrs. Crawford en Miss Carter, dat het 
internationaal contact tusschen de katholieke democraten niet verloren zou 
gaan en dat in den oorlogstijd in Londen —  het groote centrum der geallieer­
den —  aan den internationalen staatkundigen arbeid, onder inspiratie van het 
katholiek beginsel, zou worden voortgewerkt.

Wie waren zooal aanwezig op dien onrustigen Novembermiddag in de 
Sesame-club?

I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

57



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

De Engelsche People and Freedom-groep, —■ bescheiden, maar belangrijk 
substituut voor een Katholieke Partij in Engeland —  was goed door haar 
eminente leden —  denk ook aan een Sullivan, K . C., den grooten kenner van 
Thomas More! —  vertegenwoordigd; Frankrijk daarentegen slecht, zooals 
toen te begrijpen was, alleen door enkele over Spanje en Portugal ontsnapte 
christen-democraten. De Poolsche delegatie werd aangevoerd door den zoo 
verdienstelijken oud-Minister van Onderwijs, Generaal Haller, en door 
Kwiatkowsky, die v ijf jaren lang met zooveel inzicht en enthousiasme zijn 
krachten aan het bestuur van de Union zou gaan geven. Mgr. Sramek, de 
Tsjechisch-Slowaaksche Minister-president, vertegenwoordigde met enkele 
priesters de katholiek-staatkundige groepen van zijn land. Er was een kleine 
groep voortreffelijke Belgen, een aristocraat als Baron de Waha in gezel­
schap van den eerbiedwaardigen oud-voorzitter van het Christen Werklie­
den Verbond. Enkele Italianen en Duitschers —  met levensgevaar ontkomen 
leden van de Partito Popolare en van het oude Centrum —  onder bescher­
ming van de Engelsche regeering en van Kardinaal Hinsley moeilijk levend 
in Londen, —- hielden zich, uiteraard, wat achteraf. Ook waren er een aantal 
Catalanen en Basken, door Franco uit hun land gedreven, onder wie een 
Batista i Roca v ijf jaren lang zoo waardig zijn land met harden arbeid in 
Londen zou vertegenwoordigen. De afwezigheid van één werd algemeen be­
treurd: den geestelijken leidsman Don Luigi Sturzo, den voortreffelijken 
leider van de Partito Popolare, die toen reeds naar New York had moeten 
gaan.

Met hoeveel oprechte voldoening voelden al die Katholieken, bijna allen 
bannelingen, gestrand in de groote, moedige wereldstad, zich op dit katholieke 
plekje bijeen! En al kon niemand verwachten, dat veel groote dingen zou­
den worden tot stand gebracht, hoe krachtig was de gezindheid, die uit de 
toespraken zoo duidelijk bleek, dat men naar best vermogen zou werken aan 
beleving en toepassing van het katholiek-staatkundig beginsel, theoretisch 
thans, na den oorlog in de harde practijk.

Op die eerste bijeenkomst vertegenwoordigde ik  geheel alleen staatkundig 
katholiek Nederland. Ik heb het altijd als een van de hoogste onderscheidin­
gen beschouwd, dat voor de op te richten Union, die voor den oorlosgtijd 
de Internationale met haar centrum in Parijs zou vervangen, terstond aan mij 
de leiding werd opgedragen. Onmiddellijk voeg ik er bij, dat ik sinds 1942, 
voorjaar, krachtig steun kreeg van een voortreffelijke Nederlandsche groep, 
die, tot het einde van den oorlog, met People and Freedom, vooral het werk 
van de Union zou dragen.

Dit brengt mij meteen op die tragi-comedie in de Nederlandsche Kolonie 
in Londen, toen als onderdeel van de International Christian Democratie Union 
de Nederlandsche Katholieke Staatkundige Groep ging worden opgericht.

Om deze gebeurtenissen goed te verstaan moet men eenig begrip hebben 
van de geestelijke gezindheid van het Nederlandsch Londensch milieu. Ik 
ben mij daarbij er goed van bewust, dat het nu de gelegenheid niet is om de 
geschiedenis te schrijven —  zoover dat uit eigen waarneming mogelijk is —

58



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

van een tijdvak, waarbij de Pruikentijd tot een levendig-spiritueel epopee 
wordt. Maar iets moet men toch wel vast weten. En dan vooral dit: dat de 
Kolonie in 1942 volop leefde in den waan, dat het nieuwe Nederland zou zijn 
geworden een volmaakt partijloos land, waarin een milde dictatuur onder 
Oranje haar zegeningen zou uitstrooien over de brave burgerij. En één ding 
stond daarbij vast — en hieruit blijkt, dat er niet uitsluitend verkalking was 
bij de Londensche potentaten! —: de Katholieken zouden onder geen beding 
als een staatkundige eenheid in het eenmaal bevrijde Vaderland terugkeeren.

Wie nu bedenkt, hoe het een tijdlang na de bevrijding is geloopen, weet 
wel, dat — dank zij de staatkundige onwetendheid van heel wat Katholie­
ken —  het er waarlijk even heeft uitgezien, alsof die Londensche manoeuvre 
succes zou hebben. Maar dan stelle men zich goed voor de blinde woede, ja 
de razernij van het machtig deel der Kolonie — en dat waren uiteraard niet 
de Katholieken! — toen daar een zevental te goeder naam en faam bekend 
staande „Roomschen” zich met een circulaire (het grappige was: een bijlage 
in het Londensch Vrij Nederland!) tot hun geloofsgenooten richtten, tot 
het vormen van een Katholiek Staatkundige Groep als onderdeel van de 
reeds anderhalf jaar bestaande International Union.

Intusschen, de reactie van het geestelijk zoo onbelangrijk Londensch 
milieu als geheel houdt ons hier niet lang bezig. Interessanter is, hoe de tot 
een eerste bijeenkomst opgeroepen Katholieken reageerden. En dan was het 
resultaat globaal zóó: vijftig procent traden enthousiast toe en bleven ook 
met niet genoeg te prijzen volharding heel den oorlogstijd trouw; vijftig pro­
cent hield zich permanent afzijdig: de kat-uit-den-boom-kijkers, de profi­
teurs, de aan machtige anti-paapsche milieu’ s geklonkenen, de Londensche 
carrière-makers. Een enkele waagde het, op een van de vele vergaderingen, 
die de Nederlandsche groep hield, om de deur te komen kijken en op een 
bescheiden stoeltje in een hoek plaats te nemen. Vooral, toen duidelijk werd, 
hoe de Londensche potentaten zich in elk onderdeel op Nederland hadden 
verkeken, werden zulke gevallen niet zoo zeldzaam. Maar de „groep”  wist, 
op wie te rekenen was en op wie niet, en ging rustig voort met den arbeid aan 
een heel program.

Maar laat ik terugkeeren tot het werk van de International Union zelf. Op 
hoeveel luisterrijke bijeenkomsten kan dan worden teruggezien. Ik denk 
aan den middag, toen de zoo waardige Generaal Haller die gloedvolle rede 
hield over het katholiek onderwijs in alle geledingen, over den nood van zelfs 
geheel katholieke landen aan katholiek onderwijs. Hoe trotsch waren wij, 
Nederlandsche toehoorders, toen op het werk van ons staatkundig voor­
geslacht en hoe getuigden wij van den klaroenstoot van onze Bisschoppen 
in 1868 en van de daarop gevolgde katholiek-staatkundige activiteit in ons 
Vaderland. En hoe deed ons toen goed de hulde, die zoo bijzonder aan het 
Nederlandsch Katholicisme werd gebracht. Ik denk verder aan dat meester­
lijk college van den Belgischen Minister van Staat, Paul Tschoffen, over de 
geschiedenis der Katholieke Democratie in het staatkundige, en hoe wij, 
Nederlandsche Katholieken, daarbij niet zoo bijzonder op ons gemak waren,

59



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

omdat wij ons ook herinnerden, in welken deplorabelen staatkundigen toe­
stand wij ons katholieke volk hadden achtergelaten, nog altijd op de Rechtsche 
Coalitie, hoe ook verouderd, gericht en nog niet opgevoed tot het werken 
van Programministeries.

Als voorzitter had ik uiteraard, zoowel in de vergaderingen van de Inter­
national als in die van de Nederlandsche Afdeeling, veel werk in voordrachten 
te verzetten. De sociale politiek van de Katholieken van West- en Midden- 
Europa, onder leiding van de beginselen van Quadragesimo Anno; de nood­
zakelijkheid van staatkundige organisatie der Katholieken op den grondslag 
van het eigen beginsel, wat toen al een felle strijd met den uit Frankrijk over­
gekomen Schumann beteekende; vooral de eensgezinde actie der Katholieken 
van de geheele wereld voor The Commonwealth of Nations. Ik denk daarbij
heel in het bij zond e wekeüjksche bijeenkomsten in een der lokalen
der Newman Association, de heerlijke studie-avonden, waardoor het kwam, 
dat mijn economisch privatissimum van Delft niet werd gemist.

Als iets heel buitengewoons bewaar ik aan deze International Union de 
herinnering van een voortdurende eendracht en het elkaar verstaan van allen 
op bijna alle punten. Zijn dit de vertegenwoordigers van tien, vijftien landen? 
moest men zich dikwijls afvragen. Zijn onze internationale sociologie, eco­
nomie, staatkunde dan zoo goed door een aantal meesters geleid, dat wij —  
in twee, drie talen ons uitend — , geen enkele moeite hebben elkaar te ver­
staan? Zijn wij nog wel van verschillende landen en zijn wij, die daar telkens 
weer in één kamer zitten —  de Belg Tschoffen, de Franschman Poimbceuf, de 
Duitscher Spiecker, de Bask Onaindia, de Catalaan Batista i Roca, de Engel­
sche Mrs. Crawford, de Amerikaansche Miss Carter, de Pool Kwiatkowsky, 
de Nederlander Veraart —  niet van een en denzelfden stam? Men kan zeggen: 
ja, allen de kinderen van de ééne Moederkerk, en zeker, dat is veel. Maar 
het is voor dit geval van onvoldoende beteekenis. Want wij waren daar bijeen 
met staatkundige, katholiek-democratische aspiraties. En dan kan men niet 
anders dan een geweldige, grootsche evolutie vaststellen en alleen maar bid­
den, dat zij bewaard blijve.

Zeker, er is nu en dan fel gestreden tusschen ons —  ik herinnerde al aan 
het debat met den Franschman —  en wij weten nu wel allen, dat het gaat 
over een vraagstuk van diep-ingrijpende beteekenis; de heele opzet van de 
M.P.R. is erbij betrokken. E r was nog andere heftige strijd: ik denk aan mijn 
voordracht: How to deal with Germany after the war? —  en hoe ik toen voor de 
eerste en eenige maal in de v ijf jaren met die allerwaardigste en zoo strijd­
bare kampioene, Miss Carter, de secretaresse der Union, in scherp conflict 
kwam. Maar wat deerde het onze eenheid en eensgezindheid? Wat schaadde 
het aan onze sociaal-economische grondslagen, aan onze diep parlementair- 
democratische overtuiging? Wij aanvaardden de synthese van Abraham 
Lincoln en Frédéric Ozanam; de sociologie van Don Sturzo was onze sterke 
leidraad; ik mag er bij voegen, dat de publiekrechtelijke bedrijfsorganisatie 
algemeen werd aanvaard en erkend, zelfs in nog wijder milieu.

60



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

In Londen is door de vertegenwoordigers van de Partis Populaires d’In- 
spiration Chrétienne een fakkel ontstoken, die brandende moet blijven. De goede 
ervaringen der Katholieken onder staatkundig opzicht in den tijd na de be­
vrijding in West-Europa wijst er op, dat de christelijke fakkeldragers in 
overvloed in de oude, maar hernieuwde landen te vinden zijn.

Wanneer komen wij in Parijs bijeen, opdat het Londensche groepje der 
Katholiek-Democraten den fakkel kan overdragen aan de mannen en vrou­
wen van het nieuwe Secretariaat?

B IJL A G E .

Het zal goed zijn op deze plaats Nederland en het Katholieke Nederland 
vooral kennis te doen nemen van het stuk, waarmee de „zeven Roomschen”  
zich destijds in Londen tot de andere Roomschen hebben gericht om hun 
medewerking in te roepen voor het vormen van een Afdeeling van de Inter­
national Christian Democratie Union. Het stuk is vooral pikant om wat wij in 
1945 en 1946 in het Vaderland, zoowel van katholieke zijde als van niet- 
katholieke zijde, op het staatkundig erf hebben beleefd. Men denke aan de 
ongare „Volksbeweging” , aan het „Bevrijdings-fascisme” , aan de rechteloos­
heid —  kortom aan al de afzichtelijke dwaasheden, die zulk een kerngezond 
volk als het democratische Nederlandsche over zich heen heeft moeten laten 
gaan. Men herinnere zich de rossers en rijders, de brassers en fuivers, de geld­
verkwisters en nietsnutters —  kortom die heele bende van gieren, neerge­
streken op de armoede van het geschonden land. Men herinnere zich vooral, 
dat al die ellende, waaruit wij nu misschien langzaam en moeilijk zullen gaan 
ontsnappen, toen in Londen door een verdwaasde regeering werd voor­
bereid.

Waarlijk, dan is er reden met trots te vermelden, wat een kleine groep in 
den vreemde — loswerkend het gehuil van zooveel intriganten en scharre­
laars — aan de geestelijk naastverwanten in April 1942 heeft meegedeeld!

Aan de Nederlandsche Katholieken in Engeland.

Geloofsgenooten!

In den storm over ons Vaderland is —  zij het tijdelijk —  ook de staat­
kundige werkzaamheid van de Nederlandsche Katholieken verloren gegaan.

Daarin mogen wij niet berusten!
Als aanstonds, na het verjagen van Duitschers en Japanners van onzen 

dierbaren grond, wij beter dan ooit het werk voor Land en Volk gaan ver­
richten, dan willen wij, Nederlandsche Katholieken, dat doen, geleid door de 
groote beginselen, die aan het Katholicisme in zijn historische ontwikkeling 
als wereldmacht zijn ontleend. Wij willen dan in toepassing brengen de lei­
dende gedachten van Sint Thomas van Aquino, van de Encyclieken van 
Leo X III en Pius X I. Wij, katholieke Nederlanders, willen voltooien het 
werk van Doctor Schaepman; wij willen ons doordringen van de leerstel­
lingen, in den bodem der werklijkheid gevonden, die de groote nationale

61



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

geleerden, de katholiek-wetenschappelijke leiders van modern Nederland, 
een Beysens en een Struijcken, ons hebben toevertrouwd.

Wij, Nederlandsche Katholieken, mateloos bevoorrecht boven onze katho­
lieke broeders en zusters, die thans in het Rijk aan de Noordzee en in Neder- 
landsch-Indië worden geknecht, wij hebben een staatkundigen eereplicht te 
vervullen.

Wij moeten in dezen tijd van scheiding de katholiek-staatkundige traditie 
handhaven, ons bezinnen op de lessen van onze groote mannen, ons voor­
bereiden op een nieuwe staatkundige werkzaamheid, die wij van stonde af 
aan nationaal willen zien en in samenwerking met allen, die van goeden wil 
zijn ook buiten het katholieke erf, maar waarbij de kerngezonde gedachten 
van katholieke staatkunde en van katholieke maatschappijleer de welverdien­
de eereplaats zuilen vinden.

Geen Nationaal-Sociaüsme en geen Communisme zullen ons, Nederland­
sche Katholieken, ooit leiden! Wij zullen bij een staatkunde „door het volk 
en ten bate van het volk”  als goede katholieke democraten, de solidariteit 
van klassen, standen en volken verdedigen, den eerbied voor het gezin en 
voor de ouderlijke macht, de katholieke opvoeding van de katholieke jeugd, 
de zedelijkheid in het openbare leven, de sociale en economische verzorging 
en ontwikkeling van alle groepen der bevolking, waarbij ook de geringste 
onder ons tot volle menschwaardigheid wordt opgeheven.

Gode zij dank, er is in Engeland reeds pionierswerk verricht!
Reeds anderhalf jaar werkt te Londen in dezen staatkundigen geest de 

International Christian Democratie Union, de Katholieke Internationale van de 
vertegenwoordigers van negen volken, die het staatkundig werk van een 
Don Sturzo en een Ruijs de Beerenbrouck in internationale solidariteit voortzet.

Nederlandsche Katholieken nemen in deze schoone actie hun belangrijke 
plaats in.

Het is stellig niet mogelijk voor de Nederlandsche Katholieken hier in 
Engeland actueele staatkunde te bedrijven. Dat ligt ook geenszins in onze 
bedoeling. Evenmin denken wij er aan, dat ons werk, een werk van bezin­
ning, opnieuw beleven en voorbereiding, alleen door ons, Nederlandsche 
Katholieken in Engeland, wordt verricht. Stellig zijn de besten onder onze 
Geloofsgenooten in Nederland en Nederlandsch-Indië, zij het onder veel 
ongunstiger omstandigheden, met dezelfde gedachten bezield en werken zij 
voort, hoe zeer ook in het verborgen. Op den door God bepaalden tijd zullen 
wij dan ook ons werk met hun werk vereenigen, waarbij geheel wordt uit­
gebannen de gedachte, alsof wij in onze vrijheid arbeid van hooger gehalte 
konden doen dan zij in hun verdrukking.

Maar wij in Engeland genieten het onschatbaar voorrecht van dit land 
der vrijheid, dat wij ons openlijk en vrij aan onze schoone taak kunnen wijden, 
dat wij in zuivere lucht de vaan van de katholieke staatkunde mogen dragen, 
vooral, dat wij ons kunnen organiseeren. En tot dusver ontbrak organisatie 
van de Nederlandsche groep. Tot die organisatie roepen wij U thans op.

Wij noodigen U dan uit, Zaterdag 9 Mei a.s. te willen komen in de Sesame 
Club . . . ten einde:

62



D E  M O H A M M E D A N E N  I N  B R I T S C H - I N D I Ë

i°. op te richten de K.S.G.E., de Katholiek Staatkundige Groep in Enge­
land, Nederlandsche Afdeeling van de International Christian Democratie Union;

2°. te luisteren naar de rede, die de eerste ondergeteekende zal uitspreken 
over Wetenschap en Politiek, waarna gedachtenwisseling zal plaats vinden. 

Bevordert door Uw komst het belang van een groote zaak!

Het Voorloopig Comité,
Prof. Dr. J. A. Veraart, 1Voorzitter.
Mr. R. Neuerburg, Secretaris.
Ir. J. B. Ridder de van der Schueren.
A. C. M. Hellegers.
Mevrouw H. F. A. Kraaijvanger-Buskens. 
Father R. J. Padberg.
Ir. L. Smulders, Penningmeester.

D e Mohammedanen in ^Britsch-Indië
door Dr. A. H. VAN VLIET.

Er is veel geduld en nog meer genade noodig om een kaste-Hindoe te 
bekeeren. Iedere missionaris zal evenwel toegeven dat het missiewerk onder 
de Hindoes niet zoo hopeloos schijnt als de bekeering der Mohammedanen. 
Over het algemeen kan gezegd worden dat aan de bekeering van de bijna 
honderd millioen volgelingen van den profeet in Indië practisch en ernstig 
niet gedacht wordt. Enkelingen worden Christen en Katholiek. Maar van 
systematisch missiewerk onder de Mohammedanen is geen sprake. Onze 
Mohammedaan is niet zoo syncretistisch ingesteld als de Hindoe, ofschoon ook 
hij eer brengt aan Jesus, den profeet, wiens graf hij zelfs aanwijst in Kashmir. 
Het aan Gandhiji zoo geliefd gezegde: „De ééne godsdienst is zoo goed als 
de andere”  zal een Mohammedaan niet over de lippen komen. Den missio­
naris, die na zeventien jaar missiewerk in Noord-Indië, dat overwegend 
Mohammedaansch is, naar Holland terugkeerde, werd er geen verwijt van 
gemaakt toen hij bekende in al die jaren slechts één persoon bekeerd te hebben.

Er is in Calcutta een katholiek Instituut dat zich speciaal bezig houdt met 
het Mohammedaansche probleem. De Jezuieten aan dit Instituut verbonden 
verdiepen zich in Mohammedaansche cultuur, geschiedenis, gebruiken en 
godsdienst. Terwijl zij hun beste krachten er aan wijden om bij de Mohamme­
danen interesse te wekken voor de katholieke leer, vinden zij het van tijd tot 
tijd noodig de Katholieken en de missionarissen te interesseeren voor het 
missieprobleem onder de Mohammedanen.1)

*) Op de laatste vergadering van Rectoren en Professoren aan de groot-seminaries in Indië 
werd aangedrongen op een meer diepgaande studie van de Islamitische philosophie en cul­
tuur.

63



D E  M O H A M M E D A N E N  I N  B RI  T S C H - 1N D I Ë

In een voor priesters bestemd maandschrift (The Clergy Monthlj) werd 
verleden jaar een overzicht gegeven van den Islam in Indië door één van de 
Professoren aan het genoemde Instituut, Father V. Courtois S.J. Na den 
lezers van het K.C.T. eenig idee gegeven te hebben van het missieprobleem 
onder de kaste-Hindoes in Indië x), zou het een grove lacune beteekenen niet 
ook iets over het nog ingewikkelder missieprobleem onder de Islamieten te 
vertellen aan de hand van Father Courtois’ artikel.

Mohammedanen worden over geheel Indië aangetroffen. In het Britsch- 
Indische gedeelte zijn zij in afgeronde getallen als volgt over de verschillende 
Provincies verdeeld. 2)

Provincie Bengalen: 33 millioen — Punjab Staten: 16 millioen — Vereenig- 
de Provincies: 8| millioen — Bihar: 4  ̂millioen — Presidentschap van Madras: 
bijna 4 millioen — Provincie Assam: 3J millioen — Provincie Sind: ruim 
3 millioen — Noord-Westelijke Grensprovincie: bijna 3 millioen — Presi­
dentschap van Bombay: bijna 2 millioen. Meer dan 700.000 leven er in de 
Centrale Provincies en 150.000 in Orissa. Dan zijn er meer dan 3 millioen 
Mohammedanen in den Staat Kashmir; ruim 2 millioen in het gebied van 
den Nizam (Hyderabad); bijna een millioen in Mysore en Travancore; juist 
onder 500.000 in Gwalior en Baroda. Daar moeten nog bijgeteld worden de 
Mohammedanen die in de kleinere Staten wonen en de ongeveer 2.\ millioen 
van het N.W. Agentschap en de Stamgebieden.

Het meerendeel van onze Mohammedanen zijn Indiërs, bekeerlingen tot 
het Islamisme. Mohammedanen van Arabische afkomst worden hoofdzake­
lijk in Sind aangetroffen. In de grootere steden vindt men Islamieten van het 
Perzische en Turksche type, de Mogols. Pathanen ziet men bijna overal in 
Indië. De Moplahs van Travancore en de Nawaits van de Konkan zijn afstam­
melingen van vroegere Arabische en Perzische Kolonisten.

Het is verbazingwekkend dat onze Mohammedanen die erg verspreid wo­
nen, die zulke groote verschillen vertoonen in ras, taal 3) en politiek, op het 
punt van godsdienst zoo uitgesproken homogeen zijn: „La ilahoun ill’ 
Allah, Mouhammedoun rasoulon ’llah” , „Er is geen God buiten Allah en 
Mohammed is zijn profeet” . De Qur’an is voor hen allen: „het boek waarin 
geen twijfel gevonden wordt, een gids voor den vrome” . (Qr. h. 2, v. 2,) 4).

Het akkoord over grondbeginselen van den Islam en de vrijwel algemeene 
stagnatie in de oude traditioneele godsdienstige opvattingen sluit echter een 
van uiterst conservatisme tot ultra-liberalisme varieerende levensphilosophie 
niet uit. Wij geven alleen de hoofdstroomingen weer, die zich gedurende de 
laatste honderd jaar in den Indischen Islam doen gelden en die tot op heden 
nog invloed uitoefenen. Wij behandelen achtereenvolgens de Liberale School 
van Aligarh, de Cultureele School van Shibli en Ameer Ali, de vooruitstre­
vende of Activistische School van Iqbal en de Missie-School.

*) Zie K.C.T. 2e jaargang, Deel I, blz. 409 en 444.
2) De getallen zijn van 1941, het jaar der laatste volkstelling.
3) Zij spreken minstens 15 verschillende talen.
4) Mohammedanen zijn ofwel Shias (de Afgescheidenen in Perzië en elders) ofwel Sunnisy 

Volgelingen van de Tradities. Er zijn in de wereld twee en zeventig verschillende sekten of 
groepen van Mohammedanen (cfr. The Glory of the Shia World door Major P. M. Sykes).

64



D E  M O H A M M E D A N E N  I N  B RI T S C H - I N  D I Ë

DE LIBERALE SCHOOL.
Als overal elders in de wereld heeft de industrieele revolutie in Europa 

ook in Indië een omwenteling te weeg gebracht. De gevolgen van die revo­
lutie werden hier des te meer aangevoeld naarmate Engeland zijn heerschappij 
over Indië bevestigde en de afgetakelde Mogol-dynastie den genadeslag toe­
bracht. Voor eeuwen was vooral in Indië de doctrinaire Islam uiterst conser­
vatief gebleven. De nieuwe ideeën omtrent opvoeding en godsdienst von­
den de Mohammedanen, die zich jarenlang afgescheiden hadden gehouden, 
geheel onvoorbereid. De meer eclectische Hindoes zagen hier hun kans om 
het juk der Mohammedaansche overheersching van zich af te schudden. Ter­
wijl de Islamieten zich hardnekkig verstarden in de door hun bekrompen 
Mullahs voorgehouden verouderde leer en wet, pasten hun traditioneele 
vijanden, de Hindoes, zich bij de nieuwe situatie aan. De Mohammedanen 
hielden zich strikt afzijdig, weigerden hun kinderen naar de Gouvernements- 
scholen te sturen.

Deze halsstarrige negatieve houding, zou binnen afzienbaren tijd fataal 
geworden zijn voor de Muzelmaansche communiteit van Indië, indien niet 
een man begaafd met groot vooruitzicht en durf was opgestaan om zijn 
broeders in het geloof hun verderfelijke dwaasheid bewust te maken. Die man 
was Sir Sayyid Ahmad Khan. Hij werd in 1817 te Delhi geboren. Ofschoon 
hij als iedere andere orthodoxe Mohammedaan was opgevoed, maakte toch 
de nieuwe Westersche cultuur grooten indruk op hem en kwam bij hem het 
verlangen op den geest van die cultuur door zijn gemelijke communiteit te 
doen adopteeren. Eerst vond hij het noodig zijn verdachte geloofsgenooten 
in de oogen van achterdochtig Engeland te rehabiliteeren en toenadering tot 
stand te brengen tusschen de bezettende macht en de Muzelmannen. Vervol­
gens zette hij er alles op om de Westersche cultuur ingang te doen vinden 
bij zijn geloofsgenooten.

Hij trad openlijk op als voorstander van verdraagzaamheid en liberalisme 
zelfs op godsdienstig gebied. Hij liet Europeesche werken over kunsten en 
wetenschappen in het Urdu vertalen. Zelf ondernam hij een commentaar op 
den Bijbel die volgens hem nooit zijn authentiek karakter verloren had zooals 
de Mullahs beweerden. Tenslotte slaagde hij erin om in 1875 te Aligarh in 
Noord-Indië het Mohammedaansche Engelsch-Oostersche College te openen 
dat later de eerste Muzelmaansche Universiteit in Indië zou worden. Sayyid 
Ahmad was door en door liberaal. Zijn geloofsgenooten noemden hem niet 
zonder eenige verachting „den Naturalist” . Ahmad verwierp zonder meer 
al de bijgeloovige praktijken die zich in de leefwijze van de Islamieten een 
plaats veroverd hadden. De orthodoxe godgeleerden onder de Mohamme­
danen ergerden zich ten zeerste aan Ahmad’s leer van het private onder­
zoek en de persoonlijke interpretatie der heilige boeken, als ook aan zijn 
gebrek aan eerbied voor de Hadith, de traditie. Ahmad wilde de afschaffing 
van het purdah-systezm en streed voor de emancipatie der vrouwen. Ahmad 
bleef getrouw aan den Islam. Het was juist zijn liefde voor den Islam die hem 
ertoe bewoog te werken voor zijn zuivering en voor een meer vooruitstre­
vend programma binnen den geloofskring. In het door hem geredigeerd tijd­

65



D E  M O H A M M E D A N E N  I N  B R I T S C H - I N D I Ë

schrift Tah îb-uP Akhlaq verdedigde hij den Islam tegen de aanvallen van 
den kant van Europeesche schrijvers. Hij kan met goed recht als de grond­
legger van de moderne Muzelmaansche Apologetiek beschouwd worden.

Sayyid telde onder zijn volgelingen sommigen van de knapste koppen in 
Islamitisch Indië. Met name moeten worden genoemd: de polemicus Chiragh 
Ali, die aandrong op scheiding van Kerk en Staat in den Islam; de be­
gaafde schrijver Mushin-uF Mulk Sayyid Mahdi Ali, die zijn talent benutte 
om de pedagogische theorieën van Sir Sayyid onder het publiek te brengen; 
Mustafa Khan, die in 1891 Apology for the New Light schreef; Professor Sal- 
lah’ud’ Din Khuda Bakhsh van Calcutta, die bekend is om zijn Engelsche 
vertalingen van Duitsche werken over den Islam; Altaf Husain Hali (f 1914) 
en Nazir Ahmad (f 19x2), die in de Urdu-taal dé vooruitstrevende gedachte 
van de Liberale School populair trachtten te maken.

D E  C U LT U R EELE SCHOOL.
De school van Aligarh met haar vooruitstrevende en rationalistische leer 

was voor vele Mohammedanen te nuchter en te koud. Door haar kritiek op 
de gangbare instellingen, haar veroordeeling van eeuwenoude praktijken en 
geloofsbegrippen was zij voor menigeen een steen des aanstoots en had zij 
de godsdienstige gevoelens van de vromen gekrenkt.

De reactie tegen Sayyid’s verregaand rationalisme werd ingeleid door 
Muhammad Shibli Nu’mani ( f  1914) die, ofschoon zich aansluitend bij de 
kritiek van Aligarh, toch meer opbouwend te werk ging. Het menschelijke 
verstand was voor hem „ancilla religionis” . Shibli was conservatiever dan 
velen van zijn mede-professoren te Aligarh. Hij had meer waardeering voor 
specifiek godsdienstige waarden. Shibli was op de eerste plaats historicus, een 
bewonderaar van de oude cultuur, die den Islam beroemd had gemaakt. Die 
cultuur, door de moderne techniek verdrukt en vergeten, werd het thema 
van zijn vele historische geschriften. Zijn laatste werk, het leven van Moham­
med, dat tot op heden onvoltooid is, zal zegt men het standaard-werk wor­
den in de Urdu-taal.

„Terwijl Sir Sayyid den Islam vanuit het oogpunt der Westersche nieuwe 
waarden beoordeelde, werden de nieuwe waarden door Shibli vanuit het 
oogpunt van den Islam beoordeeld” (W. C. Smith, Modern Islam in India). 
Wat Shibli deed voor het Urdu-lezende publiek, dat heeft Syed Ameer Ali 
voor de Engelsch-sprekende wereld gedaan. Hij is een stap verder ge­
gaan dan de Liberale School. De Islam kwam uit zijn handen als een orga­
nische leer met positieven inhoud. In zijn populair boek The Spirit of Islam 
waarvan in 1922 een herziene druk verscheen, toont hij aan hoe grootsch de 
Islam niet alleen was in het verleden maar nog is in het heden; hoe schoon 
zijn boodschap, hoe redelijk zijn leer, en tenslotte hoe modern, aangezien de 
Islam de beste oplossing geeft voor de loopende wereldproblemen. Voor 
Ameer is de Islam de godsdienst voor alle tijden en voor alle klassen van 
menschen: katholiek. De Islam bewaart en verdedigt de beschaving en geeft 
den mensch algeheele voldoening. De Islam heeft als zijn grondlegger den on- 
geëvenaarden Mohammed, die volmaakt was en alles volmaakt deed. Het volgt

66



D E  M O H A M M E D A N E N  I N  B R I T S C H - I N D I Ë

vanzelf, dat iedere Muzelman trotsch kan gaan op zijn geloof. Hij weet nu 
dat hij zelfs een betere godsdienst bezit en een grooteren profeet rijk is dan 
de Christen. De Cultureele School is populair geworden in Indië. W. C. 
Smith zegt in zijn bovengenoemd boek: „Zij geeft den Mohammedaan een 
gevoel van rijkdom en sterkte en vraagt niets van hem. Degenen die te modern 
zijn, te verstandig, te druk om zich met de Sumah (de Traditie) of zelfs met 
de Qur’an bezig te houden, kunnen in ieder geval emotioneel-godsdienstige 
voldoening vinden in hun liefde voor den profeet en overigens onverschillig 
blijven.”

DE ACTIVISTISCHE SCHOOL.
Er was een dichter noodig om tegen het passivisme der Cultureele School 

te reageeren. Muhammad Iqbal (f 193 8) was de dichter die de School der 
Activisten met zijn gloedvolle verzen inspireerde en den Islam tot actie op­
riep: Arise and ere ate a new worldl

Na de Universiteit te Lahore bezocht te hebben en Professor te zijn geweest 
aan het Oostersche College aldaar, reisde Iqbal naar Europa.

In 1908 kwam hij als doctor van de Universiteit van München en als oud- 
professor van de Londensche Universiteit in zijn vaderland terug.

Hij was advocaat, bracht het zoover in de politiek dat hij in 1930 Presi­
dent werd van het Muzelmaansche Verbond. Als dichter schreef hij in Urdu, 
Perzisch en Engelsch.

Iqbal werd algemeen geacht en bewonderd; hij stond, zoo dacht men, 
boven alle partijen. Toch werd er verschillend over hem geoordeeld. Was hij 
eng-Islamitisch en reactionnair? was hij begrensd nationalist of een pan­
islamiet? Iqbal was in werkelijkheid humanist, ook op godsdienstig gebied. 
Ofschoon hij in het bestaan van God geloofde en zelfs in de Qu’ran, waren 
zijn psychologische theorieën op geen stukken na Islamitisch. Hij was een 
vereerder van Bergson en Nietzsche. Met dat al, was hij toch een apologeet 
van den Islam. Hij legde er zich op toe de Muzelmaansche godsdienst- 
philosophie te baseeren op de traditioneele Islamitische wijsbegeerte als ook 
op de verscheidene latere ontwikkelingen der menschelijke kennis. Iqbal heeft 
veel volgelingen gehad en van zeer diverse pluimage. Niemand heeft hem 
ooit ten volle begrepen. Hij was te diep voor het gros van zijn volgelingen. 
Eén ding hadden zij begrepen: zij moesten actief zijn, zij moesten vooruit. 
Waarheen wisten zij niet. Zij sloegen de weg in naar Moskou! Voor vele 
jongeren immers beteekent de Islam niets als hij geen socialisme is, die al de 
princiepen in zich bevat van den gelukkigen Marxistischen Staat. Mohamed 
heeft in zijn tijd harde taal gebruikt tegenover de toenmalige kapitalisten. De 
%akat was belasting ten bate van de armen. Door zijn erfeniswetten heeft 
Mohamed getracht accumulatie van rijkdom te voorkomen.

Maar al die ijver, al die praat en propaganda over de hervorming van den 
Islam en zijn aanpassing aan moderne tijden raakt den Islam als godsdienst 
in het geheel niet. Het gaat alleen over de Islamitische communiteit. De 
onderwerpen die aan de Universiteit van Aligarh en door de moderne voor­
uitstrevende Mohammedanen het meest aangevoerd worden zijn wereldsche

6 7



D E  M O H A M M E D A N E N  I N  B R I T S C H - I N D I Ë

zaken: onderwijs 1), purdah, echtscheiding, polygamie, pakistan. De heele 
mentaliteit van Indische Islamieten, zegt één van hun eigen menschen, is meer 
communalistisch dan godsdienstig. De Muzelman in Indië blijft liever de oude 
sleur volgen. Hij wordt niet graag in zijn rust gestoord door periodieke 
geestelijke emoties.

DE MISSIESCHOOL.
Ofschoon er dan ook vele missie-organisaties (Anjumans) waren en zijn 

onder de Mohammedanen in Indië 2), hebben zij tot nu toe geen groote suc­
cessen geboekt. Meest actief en best georganiseerd is de Ahmadiyya Anjuman 
Isba’at-i-Islam te Lahore en te Qadian.

Deze Anjuman werd tegen het einde van de vorige eeuw door Mirza Ghu- 
lam Ahmad (f 1908) te Qadian in de Punjab gesticht. Ahmad was een vroom 
en ijverig mensch, die zich tot de Islamitische mystiek (Sufisme) voelde aan­
getrokken. Door den ellendigen toestand van zijn geloofsgenooten daartoe 
bewogen, wierp hij zich op als „Mujaddid” , hervormer. Hij kon dit des te 
gemakkelijker klaarspelen vanwege het traditioneele geloof onder de Moham­
medanen dat aan het begin van iedere eeuw zoo’n Mujaddid zal verschijnen 
met de opdracht den Islam nieuw leven in te storten en te zuiveren. Ahmad 
gaf zich niet alleen uit als den verwachten Mujaddid, hij beweerde door God 
omhangen te zijn met den viervoudigen profetenmantel van Abraham, Mozes, 
Jesus en Mohammed. Hij slaagde erin eenigen van zijn geloofsbroeders te over­
tuigen dat de geest van dit heilige Viermanschap in hem zetelde en hij hun 
voorrechten en macht bezat. In 1889 werd de nieuwe Anjuman gesticht. De 
organisatie had eigen scholen, een seminarie voor toekomstige leiders en 
missionarissen, enz. Toen in 1914 de eerste opvolger (Khalifa) van Ahmad 
stierf, ontstond er oneenigheid. Er werd zelfs getwijfeld aan Ahmad’s pro­
fetische waardigheid. De twee Anjumans, te Lahore en te Qadian, zijn nu 
onafhankelijke communiteiten, beide vurige propagandisten van den Islam 
en aartsvijanden van het Christendom. Zij hebben het op een wereld-unie 
van alle Mohammedanen gemunt en op de grootst mogelijke verspreiding 
van den Islam. Zij werken in Engeland, Duitschland, Japan, op Java.... en 
de School van Lahore wil Spanje voor den Islam heroveren. De leden schrij­
ven veel. Hun boeken en pamfletten worden overal aangetroffen.

Over het algemeen zijn de Ahmadis niet populair onder de Mohamme­
danen. Zij hebben vooral de laatste jaren veel van hun invloed en kracht 
verloren. Toch is en blijft er veel vraag naar hun publicaties, vooral naar 
die van de Lahore-groep wier leer zeer dicht staat bij die van den vleienden 
Ameer Ali.

De Islam heeft op het oogenblik een zeer ernstige crisis te doorstaan. De po­
litieke vraagstukken hebben de godsdienstige problemen op den achtergrond 
gedreven. Maar de hervorming gaat zwijgend door, ofschoon de politieke en

x) In de Wetgevende Vergadering van Madras kwamen de Mohammedanen sterk op 
voor godsdienstonderricht op de scholen.

2) De Crescent Society te Madras; de Jamiat Shubban aV Muslimeen te Bombay; de Servants of 
Islam te Lahore; de Anjumans-i-Tabligh-uV Islam te Poona, enz.

68



N I E U W E  B O E K E N

sociale kwesties de richting veranderd hebben. Er wordt naar een midden­
weg gezocht tusschen kapitalisme en communisme.

De Islam probeert zich te adapteeren aan het moderne leven. Er moet een 
antwoord gevonden worden op vraagstukken die de Mohammedaansche wijs- 
geeren niet hebben aangeroerd. De Muzelman ziet meer van de wereld; hij 
komt nu in contact met menschen van een ander geloof; hij is niet meer zoo 
fanatiek.

Is het misschien nu niet de tijd om toenadering te zoeken en de Islamitische 
hervormers zoo te beïnvloeden dat zij zich keeren tot Christus? Verleden 
jaar heeft de katholieke wereld op aandringen van den H. Vader speciaal 
gebeden voor de bekeering van den Islam. De ware leer van Christus moet 
onder de Mohammedanen gebracht worden door middel van katholieke lec­
tuur, charitatief en sociaal werk en persoonlijk contact. De taak is enorm 
zwaar en menschelijker wijze gesproken ondankbaar, maar wij zijn nu een­
maal door Christus gezonden om alle volkeren te onderwijzen.

Nieuwe Boeken
GODSDIENST

M a r g a r c t  T. M o n r o, Blessed Mar- 
garet Clitherow, London, Burns Oates and 
Washbourne, 1946. 74 blz.

Dit beekje vertelt ons het leven en de 
marteldood van een dier zeldzame sterke 
vrouwen, die in de 16e en 17e eeuw in Enge­
land hun bloed vergoten voor het ware ge­
loof. Margaret Clitherow was de vrouw van 
een Yorksen slager en moeder van drie kin­
deren; tijdens de regering van Elisabeth ver­
borg zij jaren lang priesters in haar huis en 
liet hen daar de H. Mis lezen. Met ongeloof­
lijke standvastigheid beleed zij haar katho­
liek geloof tegenover een rechtbank van 
lafaards en schurken, met volkse eenvoud 
verklarende: „I intend to spend my blood 
in this faith, as willingly as ever I put my 
paps into my children’s mouths” .

Dit goed geschreven boekje bevelen wij 
graag aan belangstellenden aan. H. J.

L. v a n  de W a l l e ,  Wie is Jesus 
Christus? Beyaert, Brugge. 2e druk 1945. 
170 blz.

De Schr. moet het eerste en het laatste 
hoofdstuk wat veranderen: Dat gesprek in 
de trein is te onbenullig na de mooie hoofd­
stukken die voorafgaan. En in het eerste 
hoofdstuk worden de apologetische succes­
sen wat te gemakkelijk behaald: is het b.v.

aannemelijk, dat Flavius Josephus zijn Anti- 
quitates, voor het héle Romeinse volk be­
stemd, van dit Cbristusgetuigeniszouhebben 
voorzien terwille van een paar, weinig in­
vloedrijke, leden van de Flaviërs-familie, die 
christen geworden zouden zijn?

Maar aan de waarde van dit werk doet dit 
weinig af. Het is een echt mooie, eenvoudige 
beschrijving van Jesus’ persoonlijkheid, Zijn 
woorden en daden. Het is levendig, warm, 
met vaart geschreven en zal den lezer boeien 
en hem, zoals Prof. Coppens het in zijn In­
leiding van zichzelf getuigt, van groter 
liefde tot Christus vervullen. We maken 
daarom gaarne de woorden van den kerke- 
lijken censor tot de onze, „Denuo imprima­
tur et merito spargetur (misschien spargatur 
bedoeld?) plurimum” . „Laat het opnieuw 
gedrukt worden en het zal (of: moge het) 
met recht een zeer grote verspreiding vin­
den!”  LEO ROOD, S.J.

H. F i s c h e r, Gods Tempel %ijt gij. Het 
religieuze leven naar den geest van P. Arnold 
Janssen. Nederlandsche bewerking door 
Ant. Adriaens S.V.D., Soverdi-Pers, Heide- 
Kalmthout en Steyl-Tegelen. 1946. 345 blz.

P. A. Janssen, de Eerbiedwaardige Stich­
ter der Congregatie van het Goddelijk 
Woord, werkte in zijn eerste priesterjarcn 
als vurig propagandist van het Apostolaat 
des Gebeds, waarop hij zijn geestelijk leven

69



N I E U W E  B O E K E N

vormde en welks geest in de door hem ge­
stichte Congregaties van Missionarissen en 
Missiezusters een voorname plaats inneemt. 
Uit de geestelijke geschriften en brieven van 
den Stichter heeft P. H. Fischer S.V.D. een 
bloemlezing samengesteld en verwerkt tot 
een „geestelijke leer”  van Pater Janssen.

Vooraf gaat een korte levensschets, waarin 
de geleidelijke ontwikkeling van het inwen­
dig leven des Eerbiedwaardigen duidelijk 
uitkomt. Voor meergevorderden biedt dit 
werkje uitstekende stof voor geestelijke 
lezing. J. Kr.

H. J. M. N. J  a n s s e n S.V.D., Een B e­
drage voor de Methodiek van het homiletica- 
onderwijs op het grootseminarie, Steyl-Tegelen, 
1946.

De bedoeling van dit boekje is vooral, een 
methode te geven om zich te bekwamen in 
de praktijk van de preek. Terecht meent de 
schrijver, dat men het best preeken leert, 
door het te doen. Maar men moet de kans 
krijgen, om zich practisch te oefenen.

De methode, die de schrijver uitwerkt, 
lijkt mij inderdaad zeer geschikt. Het boekje 
kan dan ook worden aanbevolen als een 
nuttige aanleiding voor den rhetorica-lee- 
raar, die voor zijn practische oefeningen nog 
geen goede methode heeft gevonden.

C. de GR.
Dr. J. M i c h 1, De Evangeliën, Geschie­

denis of Legende? Vert. door L. van Hulle, 
Beyaert, Brugge 1945. 128 blz.

Ondanks de aanprijzende voorrede van 
Dr. P. van Imschoot, die „de Nederlandsche 
vertaling van dit nuttig, ja voor onzen tijd 
zoo noodig boekje met vreugde begroet” , 
lijkt het mij voor ons katholieke volk weinig 
geschikt. Het wil mij voorkomen, dat de 
Schr. zich tezeer een Duits rationalistisch 
publiek voor ogen heeft gesteld, dat zich 
overigens door deze korte, op verschillende 
plaatsen niet al te heldere beschouwingen 
weinig zal laten imponeren.

Het hoofdgebrek van dit boekje ligt 
hierin dat er geen klaar idee wrordt geboden 
van wat Inspiratie betekent en welke conse­
quenties daaraan zijn verbonden. De ander­
halve bladzijde, p. 116—7, die daaraan ex­
presselijk worden gewijd, zijn totaal onvol­
doende en bevatten nog beweringen die tot 
tegenspraak prikkelen. Als daar wordt ge­
zegd: „Joannes, die zijn evangelie het meest 
historisch heeft opgevat, stelde zich niet ten 
doel de wereld in te lichten over hetgeen 
Jezus heeft gedaan en geleerd. Naar eigen

getuigenis schreef hij: „opdat ge gelooven 
moogt, dat Jezus de Christus is, de Zoon 
van God, en opdat ge door te gelooven het 
leven moogt hebben in zijn naam” (20,31), 
„dan is het niet overbodig te verwijzen naar 
het voorgaande hoofdstuk (19,35): „En hij 
die het gezien heeft, legt er getuigenis van 
af, opdat ge geloven moogt. Zijn getuigenis 
is waarachtig; ook Hij weet, dat hij de waar­
heid zegt. „O f dat nu is „voor het christe­
lijk geloofsonderricht en wellicht ook den 
oudsten christelijken eeredienst” , Joannes is 
zich zeer goed bewust, dat hij ter motivering 
van dat geloof en die eredienst vaststaande 
feiten, ware geschiedenis moet brengen.

r\  r s r \ l r  r l  a  r>Trn  -4- r\  a
*~JX) A A XAW W V XAX'

Verrijzenisverhalen en een bewering als: 
„Zooals uit de studie over het ontstaan van 
de evangeliën blijkt, wijst de omlijsting, 
waarin de overlevering over Jezus voorligt, 
weliswaar op menige onnauwkeurigheid 
wat de details betreft, maar in zijn geheel 
omspant ze een historisch trouw beeld van 
Jezus”  (87), hoe goed ook bedoeld, niet zeer 
nauwkeurig en weinig geschikt om de lezers 
met groter eerbied voor het Woord Gods 
te vervullen.

Gelukkig bestaan er al betere boeken over 
dit onderwerp en kan men MichPs boekje 
veilig laten rusten. LEO ROOD S.J.

J. J. M. v a n  B r e u k e 1 e n, Schoon­
heid en Geluk in Huwelijk en Voortplanting,, 
J. J. Romen Sc Zonen, Roermond, 1946. 
151 blz.

De schr. van dit werkje is voor het lezend 
publiek geen vreemdeling. Twee vroegere 
publicaties, verschenen onder de eenigszins 
sensationeele titels: D e F a k k e l  in
j o n g e  H a n d e n  en C h r i s t e n d o m  
in de S t e i g e r s ,  hadden zijn naam 
reeds een zekere bekendheid gegeven. Ter­
wijl wij echter — met vele anderen — over 
de zoo juist genoemde publicaties niet on­
verdeeld enthousiast waren, zijn wij over 
dit derde werkje van den schrijver vol lof. 
Wij wenschen hem van harte geluk met dit 
sympathieke boekje, dat getuigt van een 
warm hart, een zuiver christelijk gevoel en 
een gezond psychologisch inzicht. Allen 
verloofden en jong-gehuwden bevelen wij 
van harte dit boekje aan, waarin niets te be­
speuren valt van sensatie of pikanterie, maar 
waarin alles een geest ademt van eerbied en 
liefde voor de schoonheid en het geluk van 
huwelijk en voortplanting.

Dr. ALPH. VAN KOL S.J.

70



N I E U W E  B O E K E N

LITTERATUUR

R o b e r t H a m i l t o n ,  Hilaire Belloc, 
London, Douglas Organ, 1945. 64 blz.

„An introduction to bis spirit and work”  
noemt Hamilton zijn voortreffelijk essay 
over Belloc, den Engelschen katholieken 
auteur en medestrijder van Chesterton. In 
Nederland is Belloc vooral bekend als de 
schrijver van eenige historische monogra­
fieën. Hij is echter veel meer dan historicus, 
hij is humanist, essayist, dichter en socio­
loog, en onder al deze aspecten beschouwt 
hem Hamilton. Belloc was een man van 
breeden aanleg en breede belangstelling zoo­
als de Engelsche litteratuur er meerderen 
heeft voortgebracht, klassiek gevormde 
geesten, die evenveel belang stelden in het 
practische leven als in het leven der letteren. 
Voor een verdere kennismaking met dezen 
uitstekenden prozaschrijver is Hamiltons 
essay een zeer goede inleiding. J. v. H.

Ja n  v a n  W o e n s d r e c h t ,  Sint- 
Jans-Molen, Eindhoven, De Pelgrim, 83 blz.

Een dorpsverhaal uit het Belgische Kem- 
penland. De Pastoor vormt de centrale fi­
guur, maar een die het hart op de juiste 
plaats heeft en een ware herder is voor de 
gemeente van Sint-Jans-Molen. Een boekje 
voor het volk, een van de goede soort, met 
ernst en humor in juiste afwisseling.

J. v. H.

F r i e d r i c h  M u c k e r m a n n  S.J., 
Uur opa en „D er Deutsche Weg” , Tilburg, 
Bergmans, 1946. 64 blz.

Pater Muckermann gaf na den oorlog in 
Zwitserland een boekje uit, waarin hij de 
verzetsbeweging der Duitsche Katholieken 
en de lotgevallen van zijn weekblad D e r  
d e u t s c h e  W e g  beschreef. Tevens was 
het een re]aas van zijn eigen lotgevallen in 
de jaren tusschen 1930 en 1945. Dit boeiende 
verhaal verschijnt hierbij in vertaling.

J. v. H.

A n t o n  v a n  D u i n k e r k e n ,  Het 
Tweede Plany Amsterdam, Elsevier, 1945. 
234 blz.

Met. „het tweede plan” bedoelt de schrij­
ver dezer-essays het verschijnsel dat dich­
ters, die tijdens hun leven hemelhoog ge­
prezen werden, in later tijd door de kritiek 
en door het verzwakken van hun oorspron­
kelijk aureool vaak op den achtergrond, op 
het tweede plan geraken.

Als zoodanigen beschouwt hij Jacob Cats, 
Jan Vos, Adriaan Loosjes, Nicolaas Beets en 
C.S. Adema van Scheltema. De glorie van 
al dezen is inderdaad getaand, van sommi 
gen zelfs zeer spoedig. Misschien zal menig­
een bij het zien van het boek of bij het lezen 
van den titel zoo iets in zich voelen opkomen 
als: „wie heeft er nu nog zin om zich met 
deze voorbije figuren op te houden?” Doch 
het is nu eenmaal zoo, dat het interessanter 
zijn kan over iemand dan dien iemand zelf 
te lezen. Zoo is het hier. Van Duinkerken 
weet zoo veel van deze schrijvers en van hun 
omgeving, dat zijn boek boeiende lectuur 
wordt, boeiender dan wat zij zelf meestal 
schreven. Hij heft het concrete geval in een 
hoogere belichting: tracht zijn objecten his­
torisch en psychologisch te benaderen en 
maakt belangrijk wat in zich niet zoo belang­
rijk scheen. Het boek werd aldus een be­
schouwing en verklaring van een algemeen, 
zich overal en altijd voordoend verschijnsel 
naar aanleiding van enkele afzonderlijke 
gevallen. In een voorbeschouwing en een 
conclusie polemiseert van Duinkerken met 
Dr. G. Stuiveling, tegen wien hij de rechten 
der aesthetica verdedigt ook in de geschied­
schrijving der letterkunde. J. v. H.

Het Zielsavontuur van Desmond Bowdry, 
Roman, door een Monnik, Tielt, Lannoo, 
z.j. 186 blz.

Dit levensvethaal is helaas! fictie en geen 
waarheid. Was het historie, dan ontleende 
het zijn waarde aan de werkelijkheidsweer­
gave. Nu is het echter fictie en de schrijver 
tracht het „echt” en „levenswaar”  te maken 
met technische middelen, wat misleidend is, 
terwijl hij dit had moeten doen met artistieke 
middelen. De schrijver is van veel markten 
thuis, waardoor hij zijn verhaal zoo weet 
in te kleeden, dat velen het voor een biogra­
fie zullen verslijten. Was het dit, dan kwam 
men gemakkelijk over de vele onwaarschijn­
lijkheden heen; nu staat men telkens voor 
bijna-onmogelijkheden, die slechts met groot 
talent waarschijnlijk gemaakt hadden kun­
nen worden. Waar wij iets tegen hebben, is: 
de opzet van den schrijver, om namelijk met 
verkeerde middelen (met technische) de 
illusie te wekken van historie te schrijven. 
Overigens is er veel goeds van het boekje 
te zeggen; het is kostbaar en smaakvol uit­
gegeven en de schrijver voert zijn lezers 
naar verre landen en in ongewone situaties. 
Nogmaals: was het een biografie, dan was 
het voortreffelijk. J. v. H.

71



N I E U W E  B O E K E N

WETENSCHAP

Monumenta Historica Societatis Jesu, 
Ser. 4a, Scripta de S. Ignatio, Tom, I Fontes 
narrativi de S. Ignatio de Loyola et de Societatis 
Jesu initiis, Vol. I Narrationes scriptae ante 
annum 1557, ed. Hion. F. Z a p i c o S.J. 
et Cand. de D a i m  a s es  S.J. cooperante 
P e t r o  L e t u r i a  S.J., Romae 1943. 
(Vol. 66).

In het Voorwoord van dit nieuwe Deel 
der Monumenta Historica S.J. doet de hui­
dige Leider der onderneming, Pater Pedro 
Leturia, Deken van de Historische Faculteit 
aan de Romeinsche Gregoriana. een beken­
tenis. Hij geeft ridderlijk toe, dat de uitgave 
van de vroegere Delen van het werk niet 
steeds aan de eis der wetenschappelijke 
methode beantwoord heeft. Hierom belooft 
hij een grondige herziening van het histo­
risch onderzoek. Deze verontschuldiging 
slaat zeker niet op die Delen der Monumen­
ta, welke het laatst gepubliceerd zijn, met 
name de banden aan de uitgave van de Gees­
telijke Oefeningen en van de Constituties ge­
wijd, doch wel op de Delen uit de begin­
periode van het werk. Van een dezer Delen 
is het thans gepubliceerde 66e Volumen een 
her-uitgave.

Het vóór ons liggende werk zouden wij 
een model willen noemen. Zowel uit het 
oogpunt van historische documenattie als 
van tekst-critische procedure verdient het 
een woord van bewondering. De beide Delen 
van de Series 4a der Monumenta Ignatiana, 
getiteld: Scripta de S. Ignatio, verschenen in 
1904 en 1918. Intussen zijn vele nieuwe do­
cumenten gevonden. Het reeds gepubliceer­
de materiaal was niet systematisch genoeg 
geordend. Het critisch onderzoek bleek niet 
in overeenstemming met de uiterste belang­
rijkheid der teksten. Geen wonder dus dat 
P. Leturia tot een geheel andere indeling en 
behandeling van het beschikbare materiaal 
besluit. De Series 4a der Monumenta Igna­
tiana zal voortaan als titel dragen: Fontes 
narrativi de S. Ignatio de Loyola en heeft tot 
doel alle getuigenissen betreffende de levens­
loop en de werkzaamheid van den Stichter 
te verzamelen. De stof is in twee hoofdgroe­
pen verdeeld: Fontes narrativi en Fontes do- 
cumentales, De eerste groep omvat de getui­
genissen, welke bedoeld zijn om gebeurte­
nissen en feiten uit het leven van den Stich­
ter voor het nageslacht te bewaren; de twee­
de verzamelt de documenten, die meer of 
min toevallig op een voorval uit het leven

betrekking hebben. De eerste groep zal uit 
twee Delen, n.1. de getuigenissen vóór en 
na 1567 bestaan (St. Ignatius stierf in 1566). 
De documenten van de tweede groep zullen 
in één Deel behandeld worden.

Uit de rijke inhoud van dit eerste Deel 
der 4a Series — een lijvig boekdeel van ruim 
duizend bladzijden — kunnen wij slechts 
enkele gegevens aanstippen. Het 7e „Monu- 
mentum” bevat de eerste uitgave van een 
zeer gewichtig document, n.1. het Summarium 
de Societatis origine et progressu, hetwelk Po- 
lanco tussen de jaren 1547— 1548 samen­
stelde. Hierin zijn alle gegevens verzameld, 
die aan de gezellen van Sint Ignatius bekend 
waren, voordat F. Ludovicus Gonzalez de 
Camara uit de mond van den Heilige zijn 
Acta P. Ignatii optekende. In het 8e „Monu- 
mentum” zien andere biografische notities 
van Polanco voor de eerste maal het licht. 
De belangrijke Acta van P. Gonzales de 
Camara zijn in het 12e „Monumentum” van 
een overvloedige critische commentaar voor­
zien. Deze z.g. Autobiographie werd in het 
Nederlands vertaald onder de titel: De Lot­
gevallen van den Zwerver. Het 6e en het 15e 
„Monumentum” bevatten de uitgaven van 
twee andere gewichtige documenten, de 
Brief van Pater Lainez en het Memoriale van 
Pater Gonzalez de Camara. De „Monumen­
ta” 15— 18 hebben betrekking op de dood 
van den Heilige. Het 14e publiceert de op­
dracht, waarmee de Keulse Kartuizer Bruno 
Loer de Theologia Mystica van den Neder­
landsen Franciscaner-mysticus Hendrik Herp 
aan Sint Ignatius toewijdde. Dit document 
handelt vrij uitvoerig over het ontstaan der 
Sociëteit. Belangrijk is het bovendien als 
bewijs van de verbreiding van de Neder- 
lâ idsche Mystiek en van de verstandhou­
ding tussen de Keulse Kartuizers en den 
Stichter der Sociëteit.

Al deze documenten worden door een 
zeer uitvoerige toelichting ingeleid. P. Letu­
ria is een historicus van buitengewone 
scherpzinnigheid en nauwgezetheid. P. 
Candidus de Dalmases kan men zijn leerling 
noemen. P. Fernandcz Zapico bezit een on­
gemene ervaring in de paleographie van de 
16e en 17e eeuw. Tot besluit willen wij nog 
de aandacht vestigen op de zeer gedetail­
leerde Chronologie van het leven van Sint 
Ignatius, welke men in de algemene In­
leiding vinden kan. Na een diepgaand on­
derzoek wordt het jaar 1491 (vóór 23 Oc- 
tober) als geboortejaar aanvaard.
Dr. M. SMITS VAN WAESBERGHE S.J.

l z



Het Existentialisme van 
Jean-Paul Sartre

door BERN A RD  DELFGAAUW

Een ruim jaar geleden was het woord „existentialisme”  nagenoeg 
iedereen onbekend; nu komt men het overal tegen. Al onze weekbladen 
hebben al beschouwingen aan het existentialisme gewijd en soms rijst 
de vraag: weet men wel goed waar men het over heeft? Existentialisme 
is de naam geworden van een levenshouding, waarvoor niets heilig is. 
Existentialist is hij, die — zoals men dat gaarne noemt — „intens leeft” . 
Dat is niet alleen bij ons zo; het is ook het geval in België en Frankrijk. 
Existentialisme is een modewoord geworden en men voelt zich erg ge­
wichtig, als men met deze mode meedoet. Die mode uit zich dan — voor­
zover zij zich althans niet tot het veelvuldig gebruik van een woord be­
paalt —̂ in een meestal vrij opzettelijke houding van immoraliteit en 
cynisme. Aldus is het woord existentialisme een geschikt etiket, om er 
voor zichzelf en voor anderen een gewoon na-oorlogs reactie-verschijn- 
sel mee te bestempelen en daarmee te verontschuldigen.

Degene die er ongetwijfeld het meest toe bijgedragen heeft, dat het 
existentialisme een mode werd, Jean Paul Sartre, klaagt er zelf over: 
wanneer een dame zich in haar zenuwachtigheid een grof woord laat 
ontvallen, verontschuldigt zij zich met de opmerking: „Ik  geloof, dat 
ik existentialist word!”  *). Deze klacht kan zeer oprecht zijn. Wij willen 
immers niet beweren, dat Sartre eerst moedwillig reclame gemaakt heeft, 
om daarna de gevolgen een beetje pijnlijk te vinden. Wij willen enkel 
zeggen, dat Sartre met zoveel talent in litteraire en wijsgerige werken 
uitdrukking gegeven heeft aan een typisch na-oorlogse stemming, dat 
het ontstaan van een mode, van een „dilettantistisch existentialisme”  
niet uit kon blijven. Maar, zal men vragen: is dat hele existentialisme dan 
in zichzelf geen echt dilettantisme? Hierop antwoorden wij met Sartre: 
in het geheel niet; het existentialisme is een zuiver wijsgerige theorie 
enkel en alleen bestemd voor vakphilosophen 2). Maar wat hebben met 
die philosophie dan die romans en toneelstukken te maken? Zij horen

x) L ’Existentialisme est un Humanisme, Parijs 1946, blz. 12.
2) „C ’est la doctrine la moins scandaleuse, la plus austère; elle est strictement destinée 

aux techniciens et aux philosophes” , t.a.p. blz. 16.

73



erbij; zij worden door de techniek van deze philosophie vereist. Maar 
daarmee is inderdaad het gevaar van de mode gegeven. Er zullen er on­
der de velen, die zich zo graag existentialist noemen, wel zeer weinigen 
zijn, die de ruim 720 bladzijden van Uêtre et le nêant doorgelezen hebben 
en nog minder, die begrepen hebben, wat zij lazen. Doch de romans en 
toneelstukken van Sartre kan ieder lezen, die behoorlijk Frans kent!

Het is echter goed onze lezers te waarschuwen, dat wij reeds bezig zijn 
hen op verkeerd spoor te brengen. O f minstens althans zijn wij verplicht, 
hun aan te geven op wélk spoor wij hen brengen. Tot nu toe immers heb­
ben wij zelf op een zeer voornaam punt aan de existentialistische mode 
toegegeven, nl. door het existentialisme te vereenzelvigen met de phi­
losophie van Jean Paul Sartre. Deze bijna steeds toegepaste vereenzel­
viging is allerminst geoorloofd. Vooreerst is zij in strijd met de feitelijk­
heid en vervolgens verhindert zij ons in te zien, wat existentialisme 
eigenlijk is, doordat wij het wezenlijke en het bijkomstige gaan ver­
warren.

Wat zijn de feiten, wat zijn de oorsprong en de huidige stand van het 
existentialisme?

Alle existentialisten betuigen hun afhankelijkheid van den Deensen 
denker Sören Kierkegaard (1813-1855), die in reactie op de door hem 
abstract geachte dialectiek van Hegel (1770-1831) als uitgangs- en eind­
punt van alle denken de concrete existentie kiest. In mijn concrete be­
staan ontdek ik als mijn diepste innerlijk mijn schuld tegenover God. 
Deze erkenning roept de angst in mij op, die daardoor de fundamentele 
trek van heel mijn zijn vormt. De uit deze angst voortspruitende ver­
twijfeling drijft ons in de armen van God: een blind vertrouwen op God 
is onze enige redding.

Ook Friedrich Nietzsche (1844-1900) geeft in het denken de volstrekte 
voorrang aan de subjectiviteit. Maar hier eindigt het onderzoek van het 
eigen bestaan niet in een vertrouwvolle overgave aan God, maar in het 
stellen van zichzelf als volstrekt zelfgenoegzaam. God is een schepping 
van de zwakken, de sterke heeft aan zichzelf genoeg en voor hém is al 
het andere.

Hiermee zijn in de kern de beide grondrichtingen aangegeven, die 
men in het existentialisme aantreft. Wat nog ontbrak was de methode. 
Deze hebben de existentialisten gevonden in het werk van Edmund 
Husserl (1859-1938). Husserl was overtuigd van de noodzaak van een 
nauwkeurige beschrijving van de bewustzijnsinhouden, vóór men aan

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

74



de eigenlijke taak der wijsbegeerte kon beginnen. Zijn „phaenomeno- 
logie”  streeft er naar zonder vooroordelen de verschillende werkelijk­
heden in hun eigen wezen nauwkeurig te beschrijven. Het is nood­
zakelijk daartoe afstand te nemen van de „dingen”  en zichzelf in zijn 
subjectieve voorkeur uit te schakelen.

Zoals men reeds uit deze wel heel summiere beschrijving kan zien, is 
er nogal een grote tegenstelling tussen het subjectivisme van Kierke- 
gaard en Nietzsche enerzijds en het objectivisme van Husserl anderzijds. 
Het is Martin Heidegger (geb. 1889) die in zijn onvoltooid werk Sein und 
Zeit (1927) deze tegenstelling opgeheven heeft en aldus het leven heeft 
geschonken aan dc „Existenzphilosophie” . De phaenomenologie heeft 
volgens hem immers niet ten doel objectieve essenties te beschrijven, 
maar integendeel de subjectieve existentie, mijn eigen beleefde bestaan. 
Aldus wendt Heidegger de phaenomenologische methode aan, om het 
concrete bestaan van de mens (das Dasein) te beschrijven. Met behulp 
van deze methode ontdekken wij dan, dat de angst het eigenlijke wezen 
van het menselijk bestaan uitmaakt. De mens is immers „geworpen”  in 
de wereld, die zelf als het ware in het niets is opgehangen. Vandaar, dat 
al wat ik doe, in de grond voor niets is. Aldus vinden wij Kierkegaard 
bij Heidegger terug doch zonder diens religieuze oplossing voor de 
angst in het blinde Godsvertrouwen. Tegenover God staat Heidegger 
even afwijzend als Nietzsche.

Naast de existentie-philosophie van Heidegger staat die van Karl 
Jaspers (geb. 1883). Ook volgens Jaspers is de mens in zich een mis­
lukking, mislukking echter, die boven zichzelf uitwijst naar het Abso­
lute. De existentie-philosophie van Jaspers vindt zijn eindpunt in God, 
die van Heidegger in het niets. Aldus staan in de Duitse wijsbegeerte 
van na de vorige oorlog twee existentie-philosophieën — ondanks mar­
kante overeenkomsten — in scherpe tegenstelling tegenover elkaar.

Het existentialisme van Sartre is dus allerminst uit de lucht komen 
vallen. Het is een voortzetting van de existentie-philosophie van Hei­
degger, waar Sartre zelf dan ook herhaaldelijk op wijst. Maar is het on­
juist in Sartre het begin van het existentialisme te zien, het is evenzeer 
onjuist Sartre als den eersten Fransen existentialist te beschouwen. Ge­
heel onafhankelijk van Heidegger en Jaspers — en zelfs van Kierke­
gaard — is Gabriel Marcel (geb. 1889) tot een „philosophie de Fexis- 
tence”  gekomen, waarvan wij de eerste uiting in boekvorm aantreffen 
in zijn Journal metaphjsique (1927). Ook voor Marcel is de werkelijkheid

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

75



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

op de eerste plaats die van het concrete bestaan: het heeft geen zin zich 
in abstracte wezenheden te verdiepen, het gaat erom het concrete bestaan 
van de mens te doorgronden. Op tal van manieren heeft Marcel zijn 
beschouwingen ontwikkeld: in de oorspronkelijke vorm van zijn meta- 
physisch dagboek, in schetsen en uitvoeriger studies, in kritieken en 
daarenboven in drama’s. Aldus is Marcel de eerste existentie-philo- 
sooph, die de philosophie in de litteratuur introduceert of, zoals men 
beter nog kan zeggen, de litteratuur burgerrecht geeft in de wijsbegeerte. 
Een nauwkeurige beschrijving van de concrete mens in zijn concrete 
omstandigheden (de „situatie” , een categorie die voor het verstaan van 
Jaspers en Marcel van de allergrootste betekenis is) is de weg, die ons 
tot de metaphysiek moet brengen. In dit opzicht is er geen verschil met 
Heidegger. De beschrijving van het concrete mens-zijn vertoont echter 
bij Marcel tal van aspecten, die bij Heidegger totaal ontbreken. De 
menselijke existentie kan volgens Marcel enkel begrepen worden in 
haar noodzakelijk uitwijzen naar God, wederom een punt van over­
eenkomst met Jaspers. Vandaar, dat wij bij Marcel de beschrijving vin­
den van al die „structuren” , die Heidegger en Sartre krachtens hun hele 
denkwijze onmogelijk geven kunnen: het geloof, de hoop, het vertrou­
wen, de godsvrucht, de trouw, de gehoorzaamheid. Buiten iedere gods­
dienst opgevoed, is Marcel aldus steeds dichter bij het Christendom ge­
komen. Een aansporing van Fran£ois Mauriac was in 1929 door Gods 
genade voldoende, om Marcel tot de Kerk toe te doen treden.

Sartre is dus geen meteoor. Het terrein is voorbereid door Heidegger, 
Jaspers en Marcel. Welke plaats neemt Sartre nu in binnen het geheel der 
existentie-philosophie?

* * *

Sartre’s werk heeft dezelfde tweeledigheid als dat van Maréel: litte­
raire werken enerzijds, wijsgerige werken anderzijds. Doch ook bij hem 
vormen deze een eenheid. Als philosooph debuteerde Sartre (geb. 1905) 
in 1936 met Ulmagination, vervolgens verschenen Esquisse d*me théorie 
des êmotions (1939), Hlmaginaire (1940), JJE tre  et le Nêant (1943) en 
E'Existentialisme est un Humanisme (1946). Het eerste litteraire werk was 
L a  Nausêe (1938, roman in dagboekvorm), vervolgens verschenen Le 
Mur (novellenbundel), Les Mouches (toneelstuk in drie bedrijven), en 
Huis-Clos (toneelstuk in één bedrijf), tenslotte de eerste twee delen van

76



de roman-trilogie: Les Chemins de la Libertê, U A ge deRaison en Le Sur sis. 
Het derde deel L a derniere Chance is in voorbereiding evenals een bundel 
kritieken Significations.

In L ’Etre et le Nêant vinden wij de systematische fundering van het 
existentialisme, zoals men dat op het ogenblik het meest verstaat. Van 
dit boek is de huidige mode van het existentialisme uitgegaan, enkel be­
grijpelijk, als men bedenkt, dat dit zeer zware en uitermate technisch- 
philosophische werk verscheen tegen een achtergrond van romans en 
novellen, die reeds diepe indruk gemaakt hadden en vooral van toneel­
stukken, die juist in de tijd van verschijning een geweldige opgang 
maakten. In het kleine en buitengewoon helder gesschreven I JE x is ­
tentialisme est un Humanisme geeft hij een nadere toelichting van zijn 
opvattingen, om zich te verdedigen tegen de kritiek en verkeerde uit- 
leggingen1).

Wat is het nu vooreerst, dat Sartre met de genoemde existentie-philo- 
sophen gemeen heeft? Hij geeft hierop zelf het antwoord: alle existentie- 
philosophen komen hierin overeen, dat zij van mening zijn, dat de exis­
tentie (het bestaan) voorafgaat aan de essentie (het wezen) of m.a.w. dat 
men moet uitgaan van de subjectiviteit 2). Wat wil dit ‘zeggen? Er is 
minstens één wezen, wiens existentie aan zijn essentie voorafgaat en dat 
is de mens. De mens immers bestaat, voordat hij door enig begrip ge­
definieerd kan worden. De mens bestaat eerst en vervolgens definieert 
hij zichzelf. De mens immers zal zo zijn als hij zichzelf maakt. Dit nood­
zakelijk in vrijheid uitgaan van zichzelf is wat de existentialisten de sub­
jectiviteit noemen. Dit is volgens Sartre het grondbeginsel der existentie- 
philosophie en wij geloven inderdaad, dat de existentialisten van beide 
richtingen zich in dit program zullen willen herkennen 3).

Wat echter is het nu, dat Sartre van de andere existentie-philosophen 
onderscheidt? Hiervoor zullen wij een uiteenzetting van IJL ire  et le Né- 
ant moeten geven. Wij zullen dit echter zo beknopt en zo helder mogelijk

1) Ongeveer het derde deel van dit boekje is de weergave van een discussie over het 
existentialisme tussen Sartre en enkele anderen, waarvan de Hr. Naville de voornaamste 
woordvoerder is. Het wekt de indruk, alsof Sartre hier makkelijk spel wil hebben door de 
discussie af te laten drukken met een tegenstander, die in geen enkel opzicht tegen hem op­
gewassen is, doch vastgeroest zit in een onbegrijpelijk marxistisch dogmatisme.

2) „Ce qu’ils ont en commun, c’est simplement le fait qu’ils estiment que 1’existence 
précède 1’essence, ou, si vous voulez, qu’il faut partir de la subjectivité”  t.a.p. blz. 17.

3) Prof. de Waelhens (Revue Philosophique de Louvain, Mai 1946) toont zich niet zo 
erg geestdriftig over Sartre’s formulering. Wij bespreken die beneden. Is het niet vooral 
een kwestie van terminologie?

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

77



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

trachten te doen. Vooraf enkele opmerkingen. Sartre’s metaphysiek is 
vooral een voortzetting van die van Heidegger, een zeer zelfstandige 
overigens. Hij trekt de lijnen van Heidegger op veel punten verder door 
en wijkt op enkele andere punten zeer beslist van Heidegger af. Er is 
echter eveneens verwantschap met Marcel, zowel in de wijze van be­
schrijving der „phaenomenen”  als in het gebruik van litteraire procédé’s 
met een wijsgerig doel. De inspiratie van Kierkegaard werkt bij Sartre 
nog door zonder aan kracht in te boeten, maar — en dit lijkt mij een der 
meest merkwaardige verschijnselen bij Sartre — ook de invloed van den 
door Kierkegaard uitgewezen Hegel is bij hem zeer sterk. Wij zouden 
bijna geneigd zijn te zeggen: zijn inspiratie is die van Kierkegaard, zijn 
beschrijvingsmethode van Husserl en Marcel, zijn begrippenstelsel van 
Heidegger, maar zijn redeneertrant, zijn dialectiek, van Hegel. Titel, op­
zet en uitwerking van zijn hoofdwerk herinneren aan Heidegger, inder­
daad, maar onder ander opzicht evenzeer aan Hegel! De door Kierke­
gaard verworpen dialectiek is zeker reeds bij Heidegger weer aanwezig, 
doch onder andere vorm. Bij Sartre echter vertoont zelfs de vorm sterke 
overeenkomst met die van H egel*).

Dit zal de meeste lezers vermoedelijk maar matig interesseren. Gaan 
wij dus over tot onze schematische weergave van U E tre et le Néant. 
Wat is de grondgedachte van dit werk? Deze grondgedachte is dubbel. 
De eerste gedachte is die, waarop sinds Parmenides (6e eeuw v. Chr.) de 
hele wijsbegeerte gebouwd is: het zijn is, het niets is niet. De tweede 
gedachte is die van het onderscheid binnen het zijn tussen het zijn in 
zich (1’être en soi) en het zijn voor zich (1’être pour soi). Wat betekent 
dit onderscheid? Het is het verschil tussen het zijn, dat aan het bewust­
zijn verschijnt en het zijn van het bewustzijn zelf. Het aan het bewust­
zijn verschijnende zijn is volstrekt zichzelf, het is volstrekte identiteit. 
Er is in het zijn-in-zich niet de minste afstand t.o.v. zichzelf, het is „vol” ; 
het kent geen ander zijn, want het is volstrekt en alleen zichzelf, het is 
„massief” ; het is noch mogelijk noch noodzakelijk, het is volstrekt toe­
vallig, contingent; het is niet geschapen, het heeft geen enkele bestaans­
grond, het is er in volkomen willekeur: het is te veel voor de hele eeuwig­
heid 2). Het is wat het is, volstrekte positiviteit, tegelijkertijd contin-

*) Aldus brengt Sartre ons een flink eind in de richting van een synthese tussen dialectiek 
(Hegel) en existentialisme (Kierkegaard); hij gaat de weg niet ten einde, omdat zijn dialec­
tiek, maar vooral zijn existentialisme nog onvoldoende is!

2) „Incréé, sans raison d’être, sans rapport aucun avec un autre être, 1’être-en-soi est de 
trop pour réternité,,> L ’Etre et le Néant, blz. 34.

78



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

gent en absoluut, want het absolute is de contingentie 1). Aldus geldt 
Parmenides’ stelling zonder enig voorbehoud voor het zijn-in-zich.

Wat is daarentegen het bewustzijn, het zijn-voor-zich? Sartre drukt 
het zo uit — de voortreffelijke stylist van de romans gebruikt een af­
schuwelijk wijsgerig vak-jargon! — : het bewustzijn is een zijn, dat in 
zijn zijn de vraag stelt naar zijn zijn voorzover dat zijn een ander zijn be­
vat dan het zelf is 2). Wat wil dat zeggen? Bewustzijn is altijd bewust­
zijn van iets. Ieder bewustzijn brengt aldus een tweeheid, een gespleten­
heid mee. Dit geldt ook voor het zelfbewustzijn. Als ik mij bewust ben 
van mijn eigen zijn — en dat ben ik steeds — identificeer ik mij aan mij 
zelf, maar scheid ik mij tevens van mijzelf. Ik herken immers mijzelf 
in mijn „feitelijkheid”  (facticité 3) ): ik ben die feitelijkheid, ik ben wat 
ik ben door afkomst, milieu, karakter, verleden, godsdienst enz. Doch 
ik ben dat tegelijkertijd niet: ik ben immers vrij, ik kan altijd anders 
handelen, dan die feitelijkheid zou doen veronderstellen. Daarom iden­
tificeer ik mij nooit met mijn feitelijkheid, ik overstijg (transcendeer) 
steeds mijn feitelijkheid. A l heb ik nog zo dikwijls gestolen, ik zal mij­
zelf niet als dief beschouwen, omdat ik weet, dat ik de volgende keer 
niet weer hoef te stelen, maar vrij ben het te laten. Erken ik mijzelf als 
dief, dan betekent dit, dat ik niet meer zal stelen: dus geen dief meer ben; 
of geen schuld meer in de diefstal zie, dus mijzelf in mijn erkenning als 
dief, niet meer als dief erken! Het voor-zich-zijn is het zijn, dat zichzelf 
tot het bestaan bepaalt voorzover het niet met zichzelf kan samen­
vallen 4). Ik ben steeds wat ik niet ben en ik ben niet, wat ik ben, of — 
zoals Sartre het ook graag uitdrukt — ik ben wat ik ben op de wijze van 
het niet-zijn. Voor het voor-zich-zijn geldt Parmenides’ stelling derhalve 
niet. Aldus komt het niets door de mens in de wereld. Het niets is niet 
buiten de wereld, zoals Heidegger zegt: het is in de wereld en degene, die 
het in de wereld voortbrengt, is de mens. De mens is het zijn voorzover hij 
in en voor zijn zijn de enige grondslag is van het niets binnen het zijn 5).

x) „La contingence.... c’est 1’absolu” , La Nausée, blz. 167.
2) „La consciense est un être pour lequel il est dans son être question de son être en tant 

que eet être implique un être autre que lui” , L ’Etre et le Néant, blz. 29.
3) Geen criticus heeft er bij mijn weten tot heden de aandacht op gevestigd, dat Sartre 

met het woord „facticité”  een kunstig spel drijft: het betekent bij hem gelijktijdig feite­
lijkheid (factum) en denkbeeldigheid (factice).

4) „Le pour-soi est Têtre qui se détermine lui-même a exister en tant qu’il ne peut pas 
coïncider avec lui-même” , t.a.p. blz. 121.

ö) „La réalité humaine, c’est 1’être en tant qu’il est dans son être et pour son être fonde­
ment unique du néant au sein de 1’être” , t.a.p.

79



O f met een nog sterker formule: het zijn waardoor het niets in de wereld 
komt (dus de mens) is zijn eigen niets 1). Doch wat is in de mens de 
oorsprong van het niets? Dat is zijn vrijheid. Het is immers juist mijn 
vrijheid, waardoor ik niet ben, wat ik ben en ben, wat ik niet ben! Wij 
zijn gedoemd vrij te zijn! 2). Het niets nestelt zich als een worm in het 
hart van het zijn 3).

Het is in dit korte bestek onmogelijk dieper op dit alles in te gaan. 
Wij zullen volstaan met nog enkele fundamentele trekken van Sartre’s 
existentialisme aan te geven. De vrijheid is de reden van onze volstrekte 
verantwoordelijkheid: ik ben geheel verantwoordelijk voor mijzelf en 
daardoor voor heel de wereld. Hieruit spruit, evenals bij Kierkegaard 
en Heidegger, de vertwijfeling (Fangoisse) voort. Wij kunnen Sartre 
niet in al zijn scherpzinnige en dikwijls buitengewoon diepe ontledin­
gen van gemoedstoestanden en eigenschappen volgen. Daarom een an­
dere vraag. Wat wil eigenlijk het voor-zich-zijn? Het wil samenvallen 
met het in-zich-zijn. Ieder voor-zich-zijn wil een in-en-voor-zich-zijn 
worden, m.a.w. ieder bewustzijn wil God worden. Om het in-zich-zijn 
te bereiken maken wij steeds nieuwe ontwerpen (projets), die alle be­
stemd zijn om te mislukken. Wij kunnen het in-zich-zijn evenmin be­
reiken als wij het zijn van een ander kunnen bereiken. Ieder ander blijft 
voor mij steeds ontoegankelijk: alle pogingen om in hem door te drin­
gen — de liefde, de taal, het masochisme, de onverschilligheid, het ver­
langen, de haat, het sadisme — het is allemaal vergeefs. Trouwens alle po­
gingen om het zijn van den ander te bereiken zijn niets anders dan bewe­
gingen om mijn voor-zich-zijn met mijn in-zich-zijn te laten samen vallen. 
Doch dit is onmogelijk: het voor-zich-zijn is van nature het zijn, dat niet 
samen kan vallen met zijn in-zich-zijn 4). Aldus kan het bewustzijn nooit 
God worden en is eveneens het Godsbegrip zelf— nl. de identiteit van een 
in-zich-zijn en een voor-zich-zijn— tegenstrijdig. Wij verspillen ons leven 
voor niets: al ons leed dient tot niets 5). De walging (la nausée) is 
daardoor de grondtoon, het wezen van ons bestaan: wij %ijn walging.

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

x) „ L ’être par qui le Néant vient au monde doit être son propre Néant” , t.a.p. blz. 57.
2) „Nous sommes condamnés a la liberté” , t.a.p. blz. 565.
3) „Le néant.... est au sein même de 1’être, en son coeur, comme un ver” , t.a.p. blz. 57.
4) „Le pour-soi, par nature, est 1’être qui ne peut coïncider avec son être-en-soi” , t.a.p. 

blz. 502.
5) „Ainsi la passion de 1’homme est-elle inverse de celle du Christ, car 1’homme se perd 

en tant qu’homme pour que Dieu naisse. Mais 1’idéedeDieu est contradictoire et nous nous 
perdons en vain; 1’homme est une passion inutile” , t.a.p. blz. 708.

80



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

Wat wij hier gezegd hebben, is wel zeer schematisch en onvolledig, 
maar misschien kan het toch enig licht werpen op Sartre’s litteraire 
werken. De personen van Sartre’s romans en toneelstukken tekenen 
zich af tegen deze achtergrond, worden begrijpelijk vanuit deze philo­
sophie. Wij willen hiermee niet zeggen, dat deze personen niet leven 
voor hem, die enkel het litteraire en niet het wijsgerige werk van Sartre 
kent. Sartre is niet enkel een bijzonder begaafd wijsgeer, hij is evenzeer 
een uitzonderlijk begaafd litterator. Hoe duister en in zichzelf verwor­
den ook, zijn personen — een Antoine Roquentin uit L a Nausée, een 
Mathieu Delarue en een Daniël Sereno uit Les Chemins de la Liberté — 
l e v e n .  Zij worden ons met een angstwekkende en benauwende 
scherpte voor ogen gesteld. Men zou ze willen vergeten, maar men raakt 
ze niet meer kwijt. De alomvattende walging van Roquentin dringt zich 
aan ons op, met Delarue voelen wij ons te veel, met Sereno gevangen in 
ons zelf. In Huis-Clos — dat dit seizoen in ons land opgevoerd wordt— be­
leven wij de beklemmende onmogelijkheid van het contact met een ander.

Zijn wij geneigd, Sartre’s levensopvatting voor volstrekt pessimis­
tisch, uitzichtsloos en mensonwaardig te houden: Sartre zelf acht dit 
oordeel ten enenmale onjuist. Zijn leer is eerder optimistisch dan pessi­
mistisch, zij maakt het menselijk leven mogelijk 1). Zij beklemtoont de 
waardigheid van de mens, want bestaat die juist niet hierin, dat hij het 
enige wezen is, dat zichzelf maakt 2) ?

De illustratie van dit „optimisme”  geeft Les Mouches. Orestes ver­
moordt zijn vader en moeder, enkel en alleen om zijn vrijheid te tonen 
tegenover Jupiter en de mensen. Hij maakt er geen gebruik van om de 
troon van Aegisthus in te nemen: hij wil koning zijn zonder land en on­
derdanen, enkel en alleen door vrij te zijn. Aldus heeft de mens de mo­
gelijkheid om zich boven de volmaakte nutteloosheid van zijn bestaan 
te verheffen. Die nutteloosheid is zijn waardigheid: zich nergens aan 
hechten, zich nergens aan binden, zich nergens aan storen: dat is nutte­
loos zijn, maar ook vrij en koning. Koning is wie zijn nutteloosheid 
erkent, slaaf hij die denkt nuttig te zijn. Het menselijk leven begint aan 
de andere zijde van de wanhoop 3).

* * *
x) „Nous entendons par existentialisme une doctrine qui rend la vie humaine possible” , 

L ’Existentialisme est un Humanisme, blz. 12, vgl. blz. 15.
2) „ L ’homme n’est rien d’autre que ce qu’il se fait.... Mais que voulons nous dire par 

la, sinon que l’homme a une plus grande dignité que la pierre ou que la table?” t.a.p. blz. 22.
3) „La vie humaine commence de 1’autre cóté du désespoir” , Les Mouches, blz. 136.

8 l



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

Wat nu te denken van het existentialisme in het algemeen en dat van 
Sartre in het bijzonder? Moeten wij het existentialisme als zodanig af­
wijzen of alleen dat van Sartre? En als wij Sartre moeten afwijzen, gaan 
zijn opvattingen dan geheel aan ons voorbij o f hebben wij ons er toch 
mee bezig te houden als philosooph en als Christen?

Vooreerst het existentialisme in het algemeen. Het wordt gekenmerkt 
door de stelling, dat de existentie voorafgaat aan de essentie en wij bij­
gevolg geheel uit moeten gaan van de subjectiviteit.

Wat betekent het, dat de existentie (het bestaan) voorafgaat aan de 
essentie (het wezen)? Zoals wij reeds gezien hebben: dat ik mijn wezen
zelf -xrorm O1"'' o-t*rmrl von Daardoor is mijn wezen met iii
een definitie te vangen: de menselijke natuur is niet te definiëren. Wat 
moeten wij hiervan denken? Er is geen enkele reden, om ontsteld te 
zijn over deze gedachte. Inderdaad, mijn eigen wezen ligt nooit vast, 
het vormt zich voortdurend, juist omdat ik vrij ben, omdat de vrijheid 
wezenlijk is voor het mens-zijn. Maar als de existentialisten stellen, dat 
het wezen van de mens de vrijheid is, wat doen zij dan anders dan een 
definitie geven? Een definitie nog wel, die in de grond identiek is met de 
traditionele definitie van de mens als animal rationale, redelijk zintuige­
lijk wezen! Men loopt echter het gevaar twee gezichtspunten te verwar­
ren. Men wil de ene keer zeggen, dat het wezen van de mens de vrij­
heid is en de andere maal, dat zijn wezen die bepaalde vorm van zijn be­
staan is, die hij zich krachtens zijn vrijheid geeft. In het eerste geval drukt 
men zich meer abstract uit, in het tweede geval meer concreet. Zo kan 
men tegenover elkaar stellen de abstracte en de concrete essentie, maar 
die zijn niet in tegenspraak. Integendeel er is maar één essentie, die men 
op twee verschillende manieren kan beschouwen. Het lijkt ons, dat er 
op dit punt eigenlijk in het geheel geen verschil van opvatting bestaat 
tussen het existentialisme en de traditionele wijsbegeerte. De schijn­
bare conflicten komen o.i. geheel voort uit ondoordachte stellingname 
aan beide zijden, doordat men nl. aan beide zijden de abstracte essentie 
als de eigenlijke essentie beschouwt. Daarom reduceren vele existentia­
listen de essentie tot iets volstrekt bijkomstigs of zelfs tot niets en 
daarom hebben van de andere kant vele aanhangers der traditionele 
wijsbegeerte geen oog voor de concrete verschijnsvormen der essentie. 
Uitgaan van de subjectiviteit wil dus niets anders zeggen, dan dat wij 
in heel ons denken, willen en handelen uitgaan van ons concrete bestaan.
O.i. is dit een feit, dat men moeilijk kan ontkennen, zeker wanneer men

82



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

ervan overtuigd is, dat de ervaring het uitgangspunt voor de wijsbegeerte 
is. Een gevaar is er pas, als men zich opsluit in de ervaring van het 
eigen ik en de weg naar het andere en het absolute niet meer weet te 
vinden.

Tegen de grondstellingen van het existentialisme hoeft men dus geen 
bezwaar te hebben. Integendeel de philosophie kan er enkel nieuwe 
impulsen van ontvangen en het gevaar ontgaan van een te starre schema- 
tisatie, die haar van de werkelijkheid vervreemdt. Het existentialisme 
opent het onderzoek op terreinen, die tot heden zelden onderzocht zijn 
en het doet een methode aan de hand, die ons een groot stuk verder kan 
brengen. Het houdt ons in levend contact met de realiteit, het maakt 
van de wijsbegeerte weer een zaak, die de hele mens aangaat, waarin het 
gaat om ons diepste innerlijk. Daarom ook het gebruik, dat het existen­
tialisme maakt van litteraire procédé’s. Het gaat erom, ons wezen zo 
diep mogelijk te doorschouwden. Dat kan geschieden door een pene­
trante phaenomenologie in dienst van een systematische dialectiek, zo­
als in Sein und Zeit en LiEtre et le Néant; het kan ook gebeuren door een 
concrete suggererende beschrijving als in de toneelstukken en romans 
van Marcel en Sartre. Dat de eenheid van litteratuur en wijsbegeerte 
hervonden is, kan ons enkel verheugen.

Wat nu te zeggen van de speciale vorm, die Sartre aan het existentialisme 
gegeven heeft? Het is duidelijk, dat hij als zodanig voor een Christen on­
aanvaardbaar is. Niemand, die ons exposé gelezen heeft, zal daaraan willen 
twijfelen. Het lijkt ons daarom weinig vruchtbaar, daar dieper op in te 
gaan. Belangrijker lijkt ons de vraag: wat heeft de Christen van Sartre’s 
philosophie te leren? Maar vooraf een tweetal parallelle vragen: wat 
heeft de philosooph op Sartre aan te merken en wat heeft hij van hem 
te leren?

De wijsgeer erkent in Sartre’s werk dat van een denker van groot 
formaat. Sartre paart een uitzonderlijk talent voor phaenomenologische 
beschrijving aan een zeer subtiele en consequente dialectiek. De pro­
blemen van het zijn en van de mens worden met een (ondanks alle in­
vloed van Heidegger) grote oorspronkelijkheid gesteld en doorvorst. 
De phaenomenologische beschrijving vormt steeds een eenheid met de 
dialectiek en stelt ons dikwijls volkomen onverwacht maar verrassend 
helder voor metaphysieke vragen. Uitermate vruchtbaar lijken ons 
vooral de onderzoekingen over het menselijk zijn en het niets. Juist 
lijkt ons zijn bepaling van het menselijk zijn als datgene dat is wat het

83



niet is en niet is wat het is 1). Juist lijkt ons eveneens, dat bijgevolg 
door de mens het niets in de wereld komt. En toch liggen hier tegelij­
kertijd de fundamentele bezwaren tegen Sartre’s metaphysiek. Voor­
eerst ontkomt hij — na alle betuigingen van de onmogelijkheid hiervan 
— toch niet aan een zekere „hypostasiëring”  van het niets. Het niets is 
voor Sartre; Sartre ontkomt er niet aan het op een zekere wijze te ver­
absoluteren. O.i. maakt Sartre een sprong van de negatie van dit of dat, 
dat dan echter altijd dit of dat andere is, naar het volstrekte niets. Dat 
het niets volgens hem enkel wordt aangetroffen in de sfeer van het voor- 
zich-zijn, is enkel een verschuiving van de moeilijkheid. Sartre gebruikt 
het niets als een verklaring voor het menselijk zijn, maar door het niets 
verklaren, is niet verklaren. Waarom wij Sartre’s overwegingen over 
het niets desniettemin zo belangrijk vinden? Omdat hier wordt ingegaan 
op een mysterie, dat in zich onbegrijpelijk is, en een nieuwe wijze van 
benadering wordt aangegeven, die ons tot op zekere hoogte licht kan ver­
schaffen. Sartre’s overwegingen over het zijn-in-zich, het zijn-voor-zich 
en het niets geven niets anders dan een nieuwe belichting van de aloude 
metaphysieke vraag naar de verhouding van eenheid en verscheiden­
heid, identiteit en alteriteit, onbeperktheid en beperktheid. En hierom 
alleen reeds is zijn werk van grote betekenis.

Juist achten wij — gelijk reeds gezegd — Sartre’s bepaling van de 
menselijke realiteit als datgene dat is wat het niet is en niet is wat het is. 
Doch de bepaling is niet volledig. De lezer verontschuldige mij, maar de 
ingewikkelde formule is toch nog te eenvoudig! Zij dient als volgt 
aangevuld te worden: de mens is degene, die tegelijkertijd is en niet is 
wat hij is en eveneens is en niet is wat hij niet is. Men verdenke ons niet 
van woordenspel. Wij hebben hier een zeer ernstige fout op het oog, die 
zowel Sartre’s phaenomenologie als zijn dialectiek aankleeft, een fout, die 
geheel in de lijn der moderne Franse wijsbegeerte sinds Descartes (1596— 
165 o) ligt, evenals de neiging tot,,hypostasiëring”  van het niets in de lijn 
van Heidegger ligt. Sartre identificeert nl. voortdurend zonder enige aarze­
ling het zijn-voor-zich, het bewustzijn en de mens. Maar de mens is niet 
enkel bewustzijn of zijn-voor-zich. Hij is ook, in Sartre’s terminologie, in- 
zich-zijn. Daarom is de mens ook wat hij is en niet enkel wat hij niet is. 
Descartes heeft geen kans gezien in de mens iets anders te zien dan een *)

*) Het is in de grond enkel een enigszins ongewone manier om uit te drukken, wat de 
traditionele wijsbegeerte de „analogia entis”  noemt. Erich Przywara S.J. gebruikt hier­
voor de term: Sosein in-über Dasein. (Analogia entis, München 1932).

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

84



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

willekeurige verbinding van een ziel en een lichaam. Wij vinden deze 
onmogelijkheid om de mens als een eenheid te zien bij Sartre en de hele 
moderne Franse wijsbegeerte terug. Het is dus niet geoorloofd de mens 
te identificeren met het bewustzijn, het zijn-voor-zich. Ik ben altijd meer 
dan mijn bewustzijn alleen. Het zou onjuist zijn te zeggen, dat Sartre dit 
niet inziet, maar wel is het juist, dat het bewustzijn door hem steeds als iets- 
op-zichzelf staands beschouwd wordt. Wij achten het de fout van Sartre, 
dat hij te dikwijls vergeet, dat uitdrukkingen als het bewustzijn is, is vrij, 
stelt zich tegenwoordig, denkt enz. — enkel figuurlijk de plaats innemen 
van: ik (bewust wezen) ben vrij, stel mij tegenwoordig, denk enz.

Wij verwijten Sartre dus, dat hij niet genoeg.... existentialist is, ab­
stracte constructies stelt i.p.v. de concrete werkelijkheid, dat daardoor 
zijn phaenomenologie dikwijls scheef getrokken wordt en zijn dialectiek 
zich in abstracties verliest. Een herlezing van Sartre in concreet-existen- 
tiële zin zou merkwaardige resultaten opleveren!

Wij kunnen met andere critici op nog enkele fundamentele bezwaren 
wijzen. Prof. de Waelhens verwijt Sartre, dat hij een rasechte rationalist 
is en hij voegt er ondeugend aan toe, dat dat wel het verwijt is, waar 
Sartre het minst op zal rekenen1). Inderdaad Sartre zal dat wel niet 
verwacht hebben, maar het is er niet minder juist om. Reëel is voor 
Sartre enkel wat hij in een begrip kan vatten! Vandaar dat de kennis en 
de vrijheid niet zijn, hoewel het anderzijds juist het wezen van de mens 
is te kennen en vrij te zijn. Zo komt dus in Sartre’s wijsbegeerte de 
onherleidbare breuk tussen de beide zijnswijzen van in-zich en voor-zich- 
zijn. Eén bepaalde vooropstelling leidt heel Sartre’s denken: de dingen 
zijn op de eerste plaats, het bewustzijn (dus de mens) is maar een bijver­
schijnsel, en een noodlottig bijverschijnsel, omdat het de eenheid van 
het ding-in-zich mist. Geestig maar zeer raak, is daarom door Roger 
Troisfontaines Sartre’s wijsbegeerte bestempeld als „matérialisme a 
épiphénomène” , materialisme met een bijverschijnsel 2). Rationalisme 
en materialisme blijken wel zeer verwant: beide leiden er toe in de geest 
en zijn uitingen het minder werkelijke en dan ook minder waardige te 
zien, want zowel de werkelijkheid als de waardigheid van de geest, die 
Sartre zegt te willen handhaven, ontgaan ons in zijn wijze van voorstel­
len geheel. Als Sartre zegt, dat zijn wijsbegeerte niet pessimistisch is, 
maar optimistisch, omdat ^ij het menselijk leven mogelijk maakt, dan ant-

v) Tijdschrift voor Philosophie, Febr.—Mei 1945, blz. 112— 113.
2) Le Choix de J. P. Sartre, Parijs 1945, blz. 18.

85



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

woorden wij, dat hij die 20 zijn optimisme onder woorden moet bren­
gen ongetwijfeld de grootste pessimist is.

Daarmee zijn wij reeds op het terrein der moraal gekomen. De meeste 
critici merken op, dat in U E tre et le Néant ieder spoor van moraal ont­
breekt. Dat kunnen wij moeilijk onderschrijven. Dit boek is een zo we­
zenlijke methapysiek, dat het tegelijkertijd een moraal is, ook al is het 
waar, dat het weinig of geen expliciete moraal bevat: die vindt men tot 
nu toe nagenoeg alleen in Les Mouches. Het belangrijkste moraalelement 
bij Sartre lijkt ons dat van de keuze. De mens is vrij in een keuze de 
fundamentele richting van zijn zijn te bepalen. Van de keuze hangt zijn
r r - i-n r \  Q / u 4 4 * n ^ o  U o l o  K o o / ' V i t t 1 n  r v  i r n n  m o - r t f o l u l r  f - rH  -f
ï j Jl j x j .  c* .jl .  o  v m g  v a x i  n v u  i . i x v x j . o v - u . j u .  j c j j l j j l

tTTrv 4*<“1 -i- b-r-t<+-
W UiUL UWUi Ziiix

keuze bepaald. Sartre kent de leugen, de kwade trouw, de onverschillig­
heid, de haat, de hebzucht, de sexuele perversie, de vertwijfeling, de 
walging en de hoogmoed; hij kent niet de liefde, de vriendschap, de eer­
lijkheid, de onbaatzuchtigheid, het gebed, de nederigheid, het geloof, 
de hoop, het vertrouwen, de gehoorzaamheid, de vreugde en de vrede.

Zo naderen wij de beantwoording van onze laatste vraag: wat heeft de 
Christen van Sartre’s philosophie te leren? Vooreerst dit, dat zijn leven 
fundamenteel een keuze is, en dat het zijn diepgang eerst krijgt, wanneer 
de keuze consequent wordt doorgevoerd. Wie het menselijk zijn wil be­
grijpen, moet het in zijn diepte begrijpen, zoals Sartre duidelijk ziet. 
Waar wij die diepte vinden hangt van onze keuze af: met Sartre in een 
volstrekte opgeslotenheid in onszelf, o f met Marcel in een volkomen 
openheid voor God en „de anderen” . Wie zich in zichzelf opsluit en 
God een spookbeeld maakt, vormt zich noodzakelijk een waanbeeld van 
de wereld en een schrikbeeld van zichzelf. Het is het belang van Sartre’s 
werk, dat het ons de keuze duidelijk voor ogen stelt: als wij niet van God 
willen zijn, dan zullen wij worden, zoals Sartre ons tekent *). Heeft 
Paulus ons niet aldus reeds beschreven in het eerste hoofdstuk van de 
brief aan de Romeinen? Het zijn de figuren uit Sartre’s romans en to­
neelstukken, die Paulus in de Romeinen getroffen heeft!

Wat moet onze houding zijn tegenover Sartre en zijn aanhang, een 
Albert Camus, een Simone de Beauvoir, een Georges Bataille? De 
philosophen onder ons — d.w.z. niet zij, die ook „aan philosophie doen” ,

x) Vgl. Gabriël Marcel: „De ce point de vue, Pun des mérites de Pouvrage de M. Sartre, 
et non le moindre, consiste sans doute a montrer clairement qu’une métaphysique qui nie 
ou refuse la gr ace aboutit inévitablement a dresser devant nous Pimage d’un monde atrophié 
et contradictoire dans lequel le meilleur de nous-mêmes est en £in de compte incapable de 
se reconnaitre” , Homo Viator, Parijs 1944, blz. 255.

86



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

maar de vak-philosophen — moeten het existentialisme bestuderen. Zij 
kunnen er niet aan voorbij gaan. Zij kunnen er aan de ene kant veel van 
leren, aan de andere kant zullen zij gereed moeten zijn voor een bestrij­
ding, die op de hoogte van de bestredenen staat. Dit is geen gering werk 
— het vereist een zich volkomen eigen maken van de gedachtengang 
van den tegenstander — maar het is een noodzakelijk werk. De christen­
wijsgeer heeft niet het recht, zich te verlustigen in een kunstig gecon­
strueerd systeem van denkhokjes en van daaruit al wat nieuw en vreemd 
is als absurd af te wijzen1). Hij heeft— naar het grote voorbeeld van Tho­
mas van Aquino — in alle openheid te onderzoeken en het grootse 
arsenaal der wijsgerige traditie te gebruiken om al wat er in het nieuwe 
en vreemde goed is te assimileren: „Onderzoekt alles en behoudt het 
goede” . Hetzelfde geldt voor de theologen, psychologen en psychiaters: 
zij zullen de uiteenzettingen van Sartre niet kunnen missen (in dit ver­
band moge ook even gewezen worden op de invloed van Freud op 
Sartre!). Buiten deze vakkringen heeft men geen belang bij de lectuur 
van Sartre’s wijsgerig werk. En zij kan daar ook onmogelijk vruchtbaar 
zijn, omdat men Sartre enkel met een zeer technische scholing bereiken 
kan. Wat het litteraire werk van Sartre betreft, genoemde kringen zullen 
dit evenzeer moeten lezen als het wijsgerig werk. Daarenboven zullen 
de beoefenaars der litteratuurwetenschap er zich niet aan kunnen ont­
trekken. Verder zouden wij de lezing hiervan enkel willen aanraden aan 
degenen, die haar nodig hebben uit een oogpunt van apologie en in staat 
zijn haar te verwerken. Het lezen van Sartre’s romans en toneelstukken 
is in het geheel geen onverdeeld aangename zaak. Men heeft zeer dik­
wijls de neiging, het boek in een hoek te gooien, omdat men walgt van 
alle perversiteit. En men doet goed zich niet aan deze lezing te zetten 
zonder noodzaak. Maar heeft men haar nodig, dan kan men alles om­
draaien. Dan kan men uit Sartre’s werk leren, wat de wereld wordt, 
wat wij worden, wanneer God geen realiteit meer voor ons is. Men kan 
ook zien, welke reactie wij zelf oproepen, als wij het Christendom niet 
meer beleven, als het voor ons een aaneenrijging van formaliteiten wordt, 
als wij enkel nog maar de letter kennen en niet meer de geest. Tegenover 
Sartre’s mystiek van het isolement kan men enkel de mystiek van de ver­
eniging met Christus stellen. Een mentaliteit als waaruit Sartre’s werk

1) Hij heeft dus niet het recht te doen als Luc. J. Lefèvre in zijn volmaakt ondeskun­
dig boekje Uexistentialiste est-il un philosophe? (Parijs 1946). Voor Lefèvre is men enkel 
philosooph als men thomist is en aangezien Sartre geen thomist is. . .  .

87



voortkomt, kan enkel door een levend geloof opgeheven worden 1).
Menig niet-philosooph kan de behoefte voelen om iets anders van 

het existentialisme te weten. Het is moeilijk daarvoor litteratuur aan te 
geven, want het meeste wat over het existentialisme verschenen is, be­
hoort tot de strikte vaklitteratuur. Naast hetgeen Prof. Sassen over het 
existentialisme heeft geschreven in zijn Wijsbegeerte van on̂ en Tijd, meen 
ik drie kleine boekjes aan te kunnen bevelen. Vooreerst: Prof. Dr. M. 
van Rhijn, Sören Kierkegaard, Baarn 1941; een boekje, dat een goede in­
druk geeft van Kierkegaard’s leven en werken, voorzoover dat in een 
zo klein bestek mogelijk is. Vervolgens Roger Troisfontaines, E xis­
tentialisme et Pensée chrétienne, Leuvcn-Parijs 1940; een uitstekend over­
zicht van de verschillende vormen van het existentialisme en een diep­
gaande vergelijking met het christelijk denken. Tenslotte: het reeds 
meermalen genoemde boekje van Sartre zelf: UExistentialisme est un 
Humanisme, Parijs 1946, dat in beknopte en bijzonder heldere vorm de 
voornaamste gedachten van het existentialisme samenvat.

Wij hopen althans enige indruk van het existentialisme en in het bij­
zonder van dat van Sartre gegeven te hebben. Een andermaal hopen wij 
hier of elders het existentialisme van Marcel tegenover dat van Sartre 
te stellen. *)

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  J E A N - P A U L  S A R T R E

*) Dat het geloof in Frankrijk hiertoe levend genoeg is, bewijst wel de „Discussion sur 
le péché” , 5 Maart 944 ten huize van den Hr. Moré te Parijs gehouden, waar behalve den 
gastheer o.a. aanwezig waren: Georges Bataille, Simone de Beauvoir, Albert Camus, Maurice 
Merleau-Ponty en Jean Paul Sartre van existentialistische zijde; Pierre Burgelin, Jean Da- 
niélou S.J., Maurice de Gandillac, Jean Hyppolite, Jacques Madaule en Gabriel Marcel 
van katholieke zijde. Verslag in „Dieu Vivant” , Jrg. I nr. 4.

88



Storm over de Gereformeerde Kerken 
in Nederland

door TH. STELTENPO OL S.V.D.

I. D E O N TW IK K ELIN G  D E R  GEBEU RTENISSEN .

De kwestie-Schilder heeft veel stof opgejaagd en herhaaldelijk heeft 
men ons de vraag gesteld, wat nu eigenlijk de grond was van de moei­
lijkheden. In Het Schild heeft Pater Grollenberg O.P. reeds een beknopt 
overzicht gegeven van wat zich afspeelde. Hij achtte zich daarbij ver­
plicht op te merken, dat men van synodale zijde niet geheel tevreden 
was over zijn weergave der feiten. Wij willen opnieuw een poging doen 
om de gebeurtenissen zo zuiver mogelijk te reconstrueren, daarbij iets 
verder teruggaande omdat wij van oordeel zijn, dat men de juiste strek­
king eerst zal doorzien, als men voortdurend rekening houdt met het 
eerste begin van een stroming, die later oorzaak werd van zulke felle 
tegenstellingen. i.

i. Het voorspel der moeilijkheden.
Samen met Prof. F. L . Rutgèrs, Ph. J . Hoedemaker, A. F. de Savornin 

Lohman heeft Dr. A. Kuyper in 1876 de Vrije Universiteit gesticht om 
het Calvinistische ideaal in alle richtingen wetenschappelijk uit te wer­
ken. Hij wilde mannen vormen, die een verantwoorde Calvinistische 
levensbeschouwing konden uitdragen onder het Nederlandse volk. 
Kuyper maakte daarbij zijn eigen ideaal tot ideaal van de universiteit. 
Het werd een nieuwe poging om zijn kerkvolk te brengen tot cultuur- 
aanvaarding zonder daarbij echter ook maar iets prijs te geven van wat 
hij zag als behorende tot de specifiek gereformeerde overtuiging. Hoe 
bewust dit doel werd nagestreefd, bleek duidelijk uit de pijnlijke ge­
schillen met de medestichters, eerst met Prof. Hoedemaker en later met 
Prof. de Savornin Lohman.

Ondanks de vastheid, waarmede Kuyper derhalve zijn ideaal hand­
haafde, kwam dit in zijn actieve vooruitstrevendheid op den duur toch 
wel een beetje sterk op den achtergrond. Hijzelf wees daarop in de jaar­
vergadering van 1912, de laatste, welke door hem werd voorgezeten. 
Wanneer men de vele moeilijkheden overweegt, waaraan de jonge

89



S T OR M OVER DE G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

universiteit, verstoken van alle staatssubsidie, het hoofd moest bieden, 
wekt dit verschijnsel geen verwondering. Men heeft echter de oor­
spronkelijke doelstelling nooit losgelaten en toen de professoren Dr. 
H. Dooyeweerd en Dr. D. H. Th. Vollenhoven in 1926 aan de Vrije 
Universiteit werden verbonden, ontstond er een sterke stuwing naar 
oorspronkelijk werk, op de eerste plaats op wijsgerig en rechtskundig 
gebied, dat tenslotte echter ook zijn weerslag had op de theologie.

Men kan in het algemeen zeggen, dat de nieuwe beweging zich aan­
sloot bij de grondgedachten van den ouden Kuyper en van Dr. H. 
Bavinck. Deze bewering behoeft echter onmiddellijk een nadere toe­
lichting. In de uitwerking kwamen er wel degelijk diepgaande tegen­
stellingen aan de dag met deze beide meest markante figuren uit de 
eerste dagen der verenigde kerken. Men kan trouwens niet zonder grond 
beweren, dat Kuypers werk eerder een élan, dan een omschreven pro­
gram inhoudt. Gegrepen door dit élan stelden Dooyeweerd en Vollen­
hoven zich niet minder ten doel dan een volledige zuivering van de 
Calvinistische denkwijze. Naar hun opvatting was deze sterk besmet 
met een massa heidense termen en ook wel met heidense ideeën, die 
vanuit de Griekse wijsbegeerte — zulks vooral via de scholastiek — 
waren binnengedrongen in heel het Westers denken. Zij wilden daar­
tegenover een tot in zijn diepste gronden vernieuw'd wijsgerig stelsel 
opbouwen, dat zij aandienden als een „Schriftuurlijke Wijsbegeerte” .

Hun ideaal was derhalve om zich los te maken van de scholastieke 
verwarring in het gereformeerde denken en terug te grijpen naar de 
zuivere waarheid der Schriften *).

Voor ons is vooral van belang, dat men bij het streven naar dit ideaal 
de reeds verworven inzichten wel niet voorbij wilde zien, maar toch 
in een zeer critische geesteshouding kwam te staan tot al wat tot dusver 
in de kerken was geleerd. Voor deze groots opgezette onderneming kon 
men overigens aansluiten bij het vernieuwingswerk, dat op exegetisch 
terrein reeds was verricht door mannen als de professoren van Gelderen, 
Grosheide, Greydanus, Ridderbos. Ter vermijding van misverstand 
dient men bovendien goed in het oog te houden, wat onder de term 
„Schriftuurlijke Wijsbegeerte”  moet worden verstaan. Men wil iets tot 
stand brengen, dat niet valt onder de theologie. Wel gaat men uit van

x) Het is merkwaardig hoe dit ideaal herinnert aan verschillende strevingen, die men 
ook elders vindt. Of deze telkens gedeeltelijke overeenkomst ook op verwantschap 
wijst, willen wij hier niet uitmaken.

90



S TORM O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

alle gegevens der H. Schrift als a priori vaststaande onfeilbare waar­
heid, maar, voortbouwende op deze gegevens, tracht men te komen 
tot een alomvattende wijsgerig verantwoorde kijk op het leven en de 
wereld. Het wijsgerig karakter ligt hier derhalve in de wijze, waarop de 
schriftgegevens worden verwerkt en ten dele ook in de keuze der 
onderwerpen.

Ieder, die zich rekenschap geeft van de draagwijdte dezer onderne­
ming, begrijpt, dat de jonge professoren op den duur moesten komen 
te staan voor moeilijkheden, die enigszins herinneren aan de eerste 
christelijke eeuwen en de bloeitijd der scholastiek. Daarbij kwam echter, 
dat de oude uitdrukkingen, die inderdaad ten dele uit heidense schrijvers 
werden overgenomen, in het christelijke denken bewust of onbewust 
een geheel andere waarde hadden gekregen. In deze nieuwe waarde 
waren zij aanvaard door de gehele Kerk en o.a. opgenomen in de uit­
spraken van verschillende algemene concilies. Wie al deze termen zo­
veel mogelijk wilde vermijden of door nieuwe vervangen, moest er nood­
zakelijk toe komen om ook gangbare gereformeerde opvattingen in zijn 
strenge critiek te betrekken. Wegens de innerlijke samenhang van heel 
het christelijke denken kwamen op deze wijze ook enkele in gerefor­
meerde kring ingeburgerde theologische uitdrukkingen in het gedrang. 
Men verwierp bijv. het gezegde, dat de mens is samengesteld uit ziel 
en lichaam, wat dan weer zijn consequenties meebracht bij de leer over 
het voortbestaan van den mens en over de verhouding van Godheid 
en mensheid in Christus. Ook het gecompliceerde vraagstuk van de 
algemene genade en daarmede dat van de waarde van het menselijk 
denken en de menselijke natuur werd opnieuw in discussie gesteld. Het 
is inderdaad alles van ingrijpende betekenis. Toch mag men o.i. niet 
zover gaan als prof. Hepp, die voor zover wij zien, ook van gerefor­
meerd standpunt de „funeste”  gevolgen van deze streving sterk heeft 
overdreven in zijn brochure over Dreigende Deformatie. Hetgeen daar 
wordt gezegd is zeker niet de zuivere weergave van wat leeft in de gere­
formeerde kringen. Dit kan trouwens reeds worden afgeleid uit de 
sterke nadruk, die wordt gelegd op de „algemene menselijke natuur”  
van Christus, een opvatting van Kuyper, die zeker geen algemene in­
stemming meer vindt.

Al zal men derhalve op zijn hoede moeten zijn voor alle overdrij­
ving, het is zeker, dat het nieuwe streven en vooral ook de critiek op 
de grote Dr. A. Kuyper bij velen een zekere weerstand vond. De situatie

9 1



S TORM OVER D E G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

werd niet gemakkelijker, toen er ook nog een aantal problemen naar 
voren kwamen, die zuiver tot het gebied der godgeleerdheid behoor­
den. Het vraagstuk der pluriformiteit in kerkvorm en belijdenis werd 
opnieuw aan de orde gesteld. Geen wonder, daar uiteindelijk de op­
vatting van Dr. A. Kuyper leidde tot een tekstuitleg over de door Chris­
tus gewilde eenheid der Kerk, die de opvatting van de gehele christelijke 
geschiedenis (Calvijn meegerekend) bewust terzijde stelt, om alleen 
eigen interpretatie als „zuiver schriftuurlijk”  te handhaven. Dit pro­
bleem was niet het enige, dat in het geding werd gebracht. Ook het 
vraagstuk van de zeggingsmacht der meerdere vergaderingen werd in 
deze dagen actueel. 'Waarschijnlijk hebben de moeiiijKnenen Dij cte be­
kende kwestie-Geelkerken zich hierbij laten gelden. Hoe dit ook zij, 
onder leiding van Prof. H. H. Kuyper ontstond er een streving om 
grotere zeggingsmacht toe te kennen aan de meerdere vergaderingen. 
De publicaties, welke in dit opzicht het meest opzien baarden, waren 
een artikel van Prof. Hepp in de studentenalmanak van de Vrije Univer­
siteit in 1932 en een dissertatie onder leiding van prof. H. H. Kuyper 
door Dr. M. Bouwman geschreven over het kerkrecht bij Voetius. Wie 
enigszins op de hoogte is met de opvattingen, waarop de oude Kuyper 
zijn Doleantie heeft gebouwd, zal onmiddellijk aanvoelen hoe sterk 
men hier afbuigt van de toen getrokken lijn.

In het eigen blad van Dr. A. Kuyper, de bekende Heraut, verdedigde 
men vooral na 1937 derhalve een richting, die op het eerste gezicht in 
onverzoenlijke tegenstelling staat tot diens meest uitgesproken opvat­
tingen over de unieke rol der plaatselijke kerk 1). De strijd verliep aan­
vankelijke zonder dat bizonder scherpe tegenstellingen aan den dag 
traden. Men kreeg de indruk van een levendige, ietwat geanimeerde 
wetenschappelijke belangstelling. De vrees, dat er een storm op handen 
was, leek te midden van het in menig opzicht nog bloeiende kerkelijke 
leven in geen geval gerechtvaardigd. De professoren Dooyeweerd en 
Vollenhoven wonnen meer en meer terrein. Zij konden hun stempel 
drukken op de meeste jongeren. Hun leerlingen bezetten steeds meer 
plaatsen, die direct of indirect van betekenis waren voor het kerkelijke 
leven. De nieuwe wijsbegeerte met de gehele theologische achtergrond, 
die er bij behoorde, sloeg diep wortel in de gereformeerde bodem. Prof. *)

*) Wij kunnen het niet eens zijn met Dr. M. Bouwman, die in zijn verdienstelijke bro­
chure Tweeërlei Kerkrecht de hier vermelde tegenstelling op o.i. niet verantwoorde wijze 
minimaliseert.

9 2



S TORM O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  IN N E D E R L A N D

Dooyeweerd smaakte het genoegen, dat zijn grote werk: De wijsbegeerte 
van de Wetsidee werd uitgegeven op kosten van de Kuyper-stichting. Dit 
alles had zoveel te gemakkelijker plaats, omdat door deze professoren 
de strijd niet werd gevoerd op het terrein der godgeleerdheid1). Zij 
trachtten de theologische vraagstukken, die hun werk vanzelf naar 
voren bracht, zooveel mogelijk te vermijden. Beiden waren zij trouwens 
van een rustige geesteshouding, die de polemiek allerminst uitlokte.

Dit zou spoedig anders worden. In het oude Kampen werd professor 
Schilder benoemd, die in menig vraagstuk de zijde koos der genoemde 
hoogleraren aan de Vrije Universiteit. Prof. Schilder was theoloog, dog­
maticus. Van nature tot de strijd uitgerust, openhartig, scherp van visie 
en boeiend van zegging, ging er van zijn geschriften en persoonlijke 
voordracht een stuwing uit, welke reactie wekte. Gemeenschappelijk 
met de richting Vollenhoven-Dooyeweerd heeft hij met name de sterke 
nadruk gelegd op de geloofsgehoorzaamheid aan de H. Schrift. Aan­
vankelijk bracht ook hij vooral het probleem der algemene genade ter 
sprake, al werden ook vele andere kwesties, vooral die van het verbond, 
tegelijkertijd aan de orde gesteld. Terstond valt op, hoe Schilder in zijn 
critiek op het wetenschappelijk stelsel van Dr. A. Kuyper veel scherper 
is dan de beide anderen, die bij alle critiek steeds uitdrukkelijk hun 
waardering doen uitkomen. Onder invloed vooral van prof. Greydanus 
is Schilder later ook de kerkrechtelijke zijde van het probleem gaan be­
handelen. En daar staat hij nu juist helemaal op het standpunt van den 
ouden Kuyper.

Dit laatste verdient onze volle aandacht. Het illustreert namelijk, hoe 
in de jaren waarover wij nu spreken, de eenheid tussen de beide in 1892 
bijeengebrachte groepen zo sterk was geworden, dat men eigen­
lijk niet meer kon spreken van een richting oud-A (Afscheiding) en 
oud-B (Doleantie). Wel gaat het voor een goed deel over problemen, 
die ook toen aanleiding waren geweest tot moeilijkheden, maar de schei­
dingslijnen lopen nu anders. De opvattingen van dr. A. Kuyper worden 
verdedigd en bestreden zowel door mannen van de Vrije Universiteit 
als van de Theologische Hogeschool. Toch mag men niet vergeten, dat 
prof. Schilder, die voor zijn promotie (hij promoveerde aan de univer-

x) Prof. Vollenhoven studeerde eerst theologie, maar richtte zijn aandacht later naar de 
philosophie. Hij zocht vooral naar een weerlegging van het Neo-Kantianisme op ontische 
basis. Prof. Dooyeweerd promoveerde in de rechten, ook hij ging later zijn belangstelling 
richten op de wijsbegeerte.

93



S T OR M OVER D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  IN N E D E R L A N D

siteit van Erlangen op proefschrift Zur Begrijfsgeschichte des Paradoxons, 
Kampen 1933) als predikant werkzaam was in het Westen des land, *) 
zich altijd meer is blijven oriënteren naar de Oostelijke provincieën 
(oude Afscheiding). De vraagstukken, die tot 1905 met zoveel animo 
waren behandeld, blijven in deze jaren nog min of meer op de achter­
grond, al laat de kwestie over het verbond met alle daaraan verbonden 
consequenties reeds zijn invloed gelden. De bladen, waarin de verschil­
lende opvattingen het scherpst naar voren komen, zijn De Heraut, waar­
in de professoren H. H. Kuyper en Hepp (beide van Amsterdam) de 
toon aangegeven, en De Reformatie, die geheel onder leiding staat van 
prof. Schilder.

2. De wrijving ter synode van 1936.
Te midden van deze moeilijkheden kwam in 1936 de gewone synode 

bijeen. Om de gang van zaken te verduidelijken moet hier nog worden 
opgemerkt dat op een dergelijke synode niet slechts de plaatselijke ker­
ken zijn vertegenwoordigd, maar dat ook de hoogleraren in de theolo­
gie hun praeadviezen aan de synode kunnen voorleggen. Natuurlijk zijn 
deze adviezen als zodanig niet beslissend, waar echter de afgevaardigden 
slechts zelden volledig op de hoogte zijn van de diepere gronden en de 
consequenties van de problemen, die ter tafel komen, gaat er van deze 
professoren een ver strekkende invloed uit 2).

Prof. Hepp had als prof. aan de Vrije Universiteit reeds in 1930 op 
de synode van Arnhem een concept ingediend betreffende de algemene 
genade. Dit concept was toen ter zijde gelegd. De vraag was nu, hoe 
de synode zou reageren, als dit vraagstuk samen met de andere omstre­
den kwesties in behandeling zou worden genomen.

Op de synode werd de zaak aanhangig gemaakt, maar toen de namen 
van Dooyeweerd, Vollenhoven, Schilder werden genoemd, verwezen 
naar een commissie ad hoe. De meerderheid in deze commissie was meer 
ingenomen met de richting Hepp-Kuyper. Daar echter ook de professo­
ren Greydanus, Schilder en Vollenhoven in de commissie zaten kon 
worden verwacht, dat het vraagstuk van alle kanten zou worden bezien.

x) Prof. Schilder is eigenlijk afkomstig uit Ned. Hervormd milieu. Hij studeerde echter 
te Kampen bij de professoren Bouwman, Greydanus, Lindeboom. Hij heeft gedurende 
achttien jaar als predikant gewerkt in verschillende gemeenten van de Geref. Kerken, het 
laatst in Rotterdam.

2) Een der voornaamste grieven tegen Schilder zal juist zijn, dat hij om persoonlijke 
reden deze hem tot plicht gerekende invloed niet heeft aangewend.

94



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N I N  N E D E R L A N D

Nu gebeurde er iets, dat de sfeer ernstig heeft vertroebeld. Onder de 
zware en sterk agressieve titel Dreigende Deformatie begon prof. Hepp 
met een reeks brochures, waarvan de eerste de nieuwe richtingen tot 
hun grondstrevingen trachtte te herleiden. Prof. Hepp meende te moe­
ten waarschuwen voor een latent biblicisme en een daarmede onmiddel­
lijk samenhangende onderschatting van het gezag, dat men tot dan toe 
steeds aan belijdenis en dogmatiek had toegekend. Deze brochures wer­
den later gevolgd door andere, die de tegenstellingen op de verschil­
lende punten ter sprake brachten. Prof. Hepp sprak op een vaderlijke 
toon, iets uit de hoogte. Namen werden niet genoemd, maar ieder wist, 
wie bedoeld werden. Het werd een pijnlijk geval, daar prof. Hepp samen 
met de aangevallen personen in één commissie zitting had. Hij was vol 
kerkelijke ijver en achtte zelfs de artikelen in De Heraut niet meer vol­
doende. Zo begon hij tegelijk een sterke actie in het door hem geleide 
Credo. De tegenstanders waren echter evenzeer overtuigd, dat zij de 
ware gereformeerde gedachten vertegenwoordigden. Zij voelden zich 
allerminst ingenomen met de beschuldiging, dat zij de kerken in de rich­
ting van een dreigende ontaarding stuwden. Tegelijk kwam in deze 
dagen nog de schorsing van ds. Staal uit Drachten. Die schorsing had 
een pijnlijke kant, daar zij geschiedde door de meerdere vergadering, zon­
der dat de plaatselijke kerk er in werd gekend. Nu liepen de meningen 
sterk uiteen over de vraag, of een dergelijke handelwijze tot de compe­
tentie van de synode behoorde. Zo kwamen ook de kerkrechtelijke pro­
blemen op een zeer onaangename wijze aan de orde.

De vraagstukken, die bij een aldus geprikkelde stemming moesten 
worden behandeld waren niet gemakkelijk. De gedachten over wat wel 
en wat niet tot algemeen aanvaarde gereformeerde overtuiging was 
geworden, liepen sterk uiteen. De oude prof. Greydanus stelde zich op 
het standpunt, dat men derhalve de problemen, welke aan de orde 
waren, moest laten rusten tot een verheldering in de inzichten zou zijn 
tot stand gebracht. Dit was natuurlijk tegen de wensen van degenen, 
die de kerken wilden redden uit de dreigende deformatie. De omstreden 
kwesties werden niet van het programma geschrapt. En nu gebeurde 
er opnieuw iets zeer ernstigs. Professor Greydanus trok zich uit de com­
missie van voorlichting terug. De richting, welke hij voorstond, kwam 
aldus zeer sterk in de minderheid. Bovendien had Schilder reeds gewei­
gerd om deel te nemen aan de vergaderingen der deputaten, zulks op 
grond van zijn bezwaren tegen de brochure van prof. Hepp en diens

95



weigering om in te gaan op een voorstel tot samenspreking. Daarop 
weigerde de commissie hem verder mededelingen te doen.

3. Het conflict breekt uit. De extra-moeilijkheden van Schilder.
De sfeer was met onweer geladen. Op den duur liepen de zaken zo, 

dat de professoren Vollenhoven en Schilder een minderheidsrapport 
gingen uitbrengen aan de synode, welke in 1939 te Sneek bijeenkwam. 
Toen ook het meerderheidsrapport werd ingediend, bleek dat de vijf 
anderen professor Schilder beschuldigden van leringen, welke ingingen 
tegen het Woord Gods. Daarop wilde deze zich uit de commissie van 
praeadvies geheel terugtrekken. Tenslotte deed hij dat niet, omdat hij 
toch de gelegenheid zou krijgen om zich in het openbaar te verdedigen.

Tot overmaat van ramp stokten nu de werkzaamheden door het uit­
breken van de oorlog. De Duitsers vielen ook ons land binnen. Prof. 
Schilder werd gevangen genomen. Tijdens zijn gevangenschap werden 
de leergeschillen ter synode niet behandeld. Na verloop van tijd werd 
hij echter weer vrijgelaten maar met verbod ook maar iets te publiceren. 
Dit feit heeft de moeilijkheden nog verscherpt. Zeker, de houding tegen­
over de bezetters had op zichzelf met de zaak niets te maken, maar het 
is waarschijnlijk, dat het geschil een minder onaangename wending had 
genomen, als de politieke achtergrond de kerkelijke gebeurtenissen 
niet in een bizonder onaangenaam licht had geplaatst. Men vergete 
niet, dat Prof. Schilder nog steeds de beschuldiging handhaaft, dat o.m. 
prof. H. H. Kuyper (de zoon van den ouden Kuyper, die merkwaar­
digerwijze gedurende de wereldoorlog van 1914 de Duitse inval in 
België trachtte te verdedigen) een veel te slappe houding aannam tegen­
over de bezettende macht. Het gereformeerde kerkvolk was er trouwens 
lang niet mee ingenomen, dat Max Blokzijl kwam te zitten op de Redac- 
tiestoel van den ouden Kuyper en dat De Heraut de Duitsers naar de 
mond ging praten.

In 1941 bracht Prof. H. H. Kuyper de omstreden vraagstukken op­
nieuw openlijk ter sprake in deze Heraut. Schilder kon zich nu niet in 
het openbaar verdedigen. Hij protesteerde echter op zijn colleges. Uit 
deze tijd stamt het gehectografeerde tractaat De Kerky een verslag van 
colleges tussen Januari en Juni 1942, uitgegeven buiten verantwoorde­
lijkheid van Prof. Schilder.

In December 1941 werd door de Sneeker synode besloten de leer­
geschillen opnieuw te behandelen. Daartoe zou men in Mei 1942 bijeen­

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

96



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

komen, thans te Utrecht. Dit was tegen de opvatting van vele kerken, 
die intussen als hun mening te kennen gaven, dat men tot rustiger tijden 
diende te wachten. Ter synode was een slechts kleine meerderheid van 
gedachte, dat uitstel aan de kerken tot al te groot nadeel zou strekken. 
Tevens werd besloten eventueel eerst in. 1.943 een nieuwe synode bijeen 
te roepen. De zittende synode bleef derhalve voortduren, wat op zich 
al zeer sterk herinnerde aan het zo gevreesde „hiërarchische”  instituut 
van een als bestuursorgaan blijvend zetelende synode (in plaats van een 
vergadering, die voor bepaalde aangelegenheden bijeen komt). Boven­
dien bleef zij aan, nadat het gewone tijdsbestek van drie jaar verstreken 
was, met de bedoeling aldus zelf de eindbeslissing te kunnen nemen.

Toen had de gebeurtenis plaats, die men wel als het beslissende psy­
chologische moment zal moeten beschouwen, van waaruit de ontwikke­
ling in de verkeerde richting is gegaan. Professor Schilder trok zich 
terug als praeadviseur en daarop hield ook prof. Vollenhoven zich ver­
der afzijdig. -1) Professor Schilder wees op het feit, dat de theologische 
school van Kampen niet op dezelfde voet ter synode vertegenwoordigd 
was als de Vrije Universiteit. Dit was natuurlijk een gevoelig punt. De 
verhouding van de beide opleidingsscholen in de theologie was eigen­
lijk nooit geheel tot klaarheid gebracht. Bavinck heeft de knak van zijn 
leven gekregen bij het zoeken naar een oplossing voor dat probleem. 
Nu Schilder op dat punt terugkwam antwoordde men van de andere 
zijde, dat dit niet ter zake deed en bovendien niet juist was daar er slechts 
één hoogleraar van Kampen ontbrak, als prof. Greydanus ter vergade­
ring wilde komen. Schilder achtte zich bovendien in zijn vrijheid be­
perkt door het schrijfverbod, terwijl zijn tegenstanders doorgingen met 
de zaak in het publiek te behandelen. Ook hield hij vast aan zijn eis tot 
openbare behandeling (zie boven). Het antwoord was, dat de beraad­
slagingen niet door de publicaties werden beinvloed en dat de behande­
ling tegen de gewoonte in niet in het openbaar kon geschieden vanwege 
de tijdsomstandigheden. — Het voornaamste bezwaar van Schilder was 
echter, dat de synode zich gedroeg alsof zij een hiërarchisch bestuurs­
lichaam was en niet slechts een vergadering ad hoe en dat men zelfs 
zover ging, om op eigen gezag en tegen de kerkorde in aan te blijven,

1) Prof. Schilder had de plicht als adviseur de synode bij te wonen, prof. Vollenhoven 
had deze plicht niet. Ook hij keurde de methode om een publiek ingediende aanklacht in 
comité-generaal te behandelen beslist af. Na al wat er gebeurd was streefde hij verder naar 
een vredebewarend compromis.

97



zolang men het zelf verkoos. Hierop werd later geantwoord met een 
verwijzing naar de kerkvergadering van Dordrecht.

Op 26 Mei 1942 heeft Schilder zijn bezwaren schriftelijk ingediend. 
Zelf verscheen hij ondanks herhaalde dringende oproep niet meer ter 
vergadering. Hij zou dat slechts hebben gedaan als de synode af wilde 
zien van de behandeling der leergeschillen.

Dit waren de omstandigheden, waaronder de synode een aantal con­
clusies aanvaardde, waarvan men verwachtte, dat zij algemeen instem­
ming zouden vinden. Verschillende punten werden niet behandeld. Om­
trent de algemene genade waren de uitspraken uiterst voorzichtig ge­
formuleerd. Verder werd slechts gehandeld over het genadeverbond en 
het zelfonderzoek. Ook op dit punt bevatte de verklaring in hoofdzaak 
echter slechts wat reeds in 1905 gezegd was.

En nu gebeurde er iets, dat men niet had voorzien. Ondanks de in 
acht genomen voorzichtigheid rezen juist in verband met het genade­
verbond de moeilijkheden van alle kanten. De gevoerde strijd had de 
gemoederen veel scherper tegenover elkander geplaatst dan het geval 
was geweest bij de toch ook gespannen toestand in 1905. Bovendien 
had men — wel zonder opzettelijke bedoeling — een kleine zinsnede 
weggelaten, waaraan toen door de A-Broeders veel gewicht was ge­
hecht. Ofschoon men zich in 1905 in formulering schijnbaar eerst aan­
sloot bij dr. A. Kuyper, had men daaraan toegevoegd, dat de grond voor 
de toediening van het Doopsel eigenlijk niet was de menselijke ver­
onderstelling, dat dit bepaalde ten doop gehouden kind was weder­
geboren, maar het gebod van Christus om te dopen. De zijnsgrond van 
het Doopsel had men aldus toch weer enigszins buiten bespreking ge­
houden. Tevens had men er op gewezen, dat een kind zowel voor als 
onder als na het Doopsel kon worden wedergeboren. Daardoor was 
Kuypers opvatting, dat men doopte op grond van de veronderstelde 
wedergeboorte (we geven het hier vrij simplistisch weer) opnieuw in 
het gedrang gebracht. Men heeft in verband met deze kwestie een nogal 
uiteenlopende verklaring gegeven van de gebeurtenissen in 1905. Feit 
is wel, dat de conciliante geest van Bavinck eigenlijk de oplossing aan 
de hand heeft gedaan en dat deze oplossing door allen werd aanvaard. 
Nu wordt van de zijde der „bezwaarden”  (technische uitdrukking om 
degenen aan te duiden, die zich in geweten verplicht achten om bij de 
kerkelijke instantie een bezwaarschrift in te dienen tegen een opvatting 
in de voorgedragen kerkelijke leer, die naar hun overtuiging niet over­

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

98



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

eenkomt met het Woord Gods) beweerd, dat de toen gevonden op­
lossing eigenlijk maar een compromis was, dat men moeilijk als kerkelijke 
leer kan voorstellen. Inderdaad krijgt men een dergelijke indruk. Wij 
hebben niet de gelegenheid gevonden om op deze historische vraag in 
te gaan, maar men zal ons sterke bewijzen moeten geven, om ons van 
het tegendeel te overtuigen.

Hoe dit alles ook zij (men zal straks zien, dat het wel degelijk van 
betekenis wordt), de synode citeerde uit de formulering van 1905 „dat 
het zaad des verbonds krachtens de belofte Gods te houden is voor 
wedergeboren en in Christus geheiligd, totdat bij het opwassen uit hun 
wandel of leer het tegendeel blijkt”  met alleen de toevoeging, dat dit 
„geenszins zeggen wil, dat daarom elk kind waarlijk wedergeboren zou 
zijn” . Wij willen niet ingaan op de vraag of men in een ander punt van de 
verklaring toch eigenlijk niet prof. Schilder heeft willen treffen. In ieder 
geval heeft men dit niet effectief bereikt. De moeilijkheden zullen ver­
der vooral het hier weergegevene betreffen.

De synode, welke zelf had uitgesproken, dat het genadeverbond een 
fundamentele betekenis heeft voor het geloofsleven, had een uiterst 
gevoelige en door de voorafgaande debatten zelfs overgevoelige zenuw 
geraakt in het lichaam der Gereformeerde Kerken. De reactie was fel. 
Een deel der vroegere A-broeders protesteerde onmiddellijk tegen wat 
zij zagen als een poging om het wetenschappelijk systeem van dr. A. 
Kuyper tot kerkelijke leer te verheffen. Veel van wat er aan oude grie­
ven nog in de herinnering lag, leefde weer op. Zo kwam er opnieuw 
een gevoelselement in de kerkelijke discussies, maar nu een gevoels­
element, dat gedragen werd door een diepgaand verschil in overtui­
ging, dat in 1905 wel overbrugd leek maar geenszins tot oplossing was 
gebracht. Over de draagwijdte van dit geschil komen wij nog te spre­
ken. Hier geven wij slechts het verloop der gebeurtenissen weer.

4. „In den Chaos” .
Op 1 Sept. kwam de synode opnieuw bijeen. Zij stond tegenover een 

niet bepaald vredelievende stemming. Bovendien werd haar zeggings­
macht mede in het geding gebracht. Prof. Schilder gaf aanstonds te ken­
nen, dat hij haar wettigheid in twijfel trok en dat hij haar zeker niet 
meer zou erkennen, als zij buiten haar aan de kerken bekend gemaakt 
agendum zou gaan. Op een vrij scherp gesteld schrijven van prof. Schil­

99



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

der en een ander van prof. Greydanus reageerde de synode met de eisy 
dat de beide hoogleraren zich althans de facto zouden conformeren aan 
de besluiten en dat zij zich moesten verplichten, om aan de uitvoering 
op loyale wijze mede te werken. Hun werd opgelegd om dienaangaande 
een categorische verklaring af te leggen zonder dat eerst nader werd 
omschreven, welke deze besluiten waren.

Tegelijk -— en dit was van zeer veel gewicht — nam de synode op 
7 October 1942 met algemene stemmen het volgende besluit: „de synode 
acht het nodig, dat de classicale vergaderingen bij kerkelijke examens 
zich vergewissen, dat de candidaten instemmen met de leeruitspraken 
van Sneek-Utrecht van 1942” . Dat was een soort oorlogsverklaring. 
De synode bleek besloten om door te zetten, kost wat kost. De discus­
sies over het gezag der meerdere vergaderingen (wij komen ook daarop 
terug) werd aldus met een praktische maatregel beslist. Op de achter­
grond stond de vraag, of aan de beslissingen van een gewoon alge­
meen concilie dezelfde waarde moet worden toegekend als aan de formu­
lieren van enigheid. Dit zou eigenlijk verwondering moeten wekken. 
Immers, waarom zou een kerkvergadering als die van Dordrecht eigen­
lijk een zo unieke zeggingsmacht hebben gehad? Kwam dat door de 
aanwezigheid van buitenlandse kerken of is dat te danken aan de lang­
durige instemming van de Kerk zelf? Beide beweringen lijken ons van 
gereformeerd standpunt nogal gewaagd. Van de andere kant was de 
omstreden uitspraak van 1905 nu werkelijk niet een geschikt punt om 
er deze kwestie door een praktische maatregel mee tot een oplossing te 
brengen.

Nog erger werd dit alles gemaakt door een derde maatregel. De 
synode benoemde een plaatsvervanger voor prof. Greydanus, die de 
leeftijd had bereikt. Daarmede ging zij duidelijk buiten haar agendum. 
Opnieuw werd aldus een kerkrechtelijk geschil door een praktische maat­
regel beslist.

Prof. Schilder bevond zich na dit alles wel in een zeer moeilijk par­
ket. Hij was van opvatting, dat de synode door al deze daden haar be­
voegdheden te buiten ging. Zweeg hij, dan zou men later wellicht mis­
bruik maken van het adagium: „wie zwijgt stemt toe” . Dat mocht hij 
dus in geen geval doen. Een uiteenzetting van zijn standpunt in de pers 
was onmogelijk. Hij zocht dus een andere uitweg, waardoor hij tege­
lijk hoopte niet al te openlijk in botsing te komen met de beslissingen 
der synode. Evenals prof. Greydanus antwoordde hij op de boven ver­

1 0 0



melde eis met een weigering. Prof. Greydanus werd op uiterst voor­
komende wijze behandeld op grond van een lichte aanwijzing, dat hij 
bereid was zich de facto aan de nieuwe benoeming te conformeren. Prof. 
Schilder heeft het echter intussen als zijn plicht aangezien om zijn kerke- 
raad — die van Kampen -— in een uitvoerige missive te verzoeken, om 
duidelijk uit te spreken, dat de synode onwettig was geworden en om 
enige dienovereenkomstige maatregelen (die practisch neerkomen op een 
poging om de synode het leven verder onmogelijk te maken) te treffen.

Natuurlijk groeide intussen de onrust in de Kerken, zulks wel niet 
zonder toedoen van Schilder. Aan een uitnodiging tot samenspreking 
meende deze niet te kunnen voldoen. Schriftelijke onderhandelingen 
mislukten eveneens. De standpunten liepen te ver uiteen. Bovendien 
waren er nu allerlei meer persoonlijke kwesties mee gemoeid, waar­
mede men, naar ons lijkt, bewust weliswaar geen rekening heeft willen 
houden, maar die onbewust wel een woordje zullen hebben meegespro­
ken.

De toestanden, die nu langzaamaan ontstaan, zouden later door ds. 
C. Veenhof worden behandeld in een brochure met als titel: In den 
Chaos. Dit is niet te verwonderen. In een Toelichting maakte de synode 
nl. haar standpunt duidelijker kenbaar. Het gezag van deze Toelich­
ting, die de tegenstanders wind in de zeilen blies, door in te gaan op 
kwesties, die steeds als „vrij”  waren beschouwd, werd door de synode 
stevig gehandhaafd, maar toch werd verklaard, dat de Toelichting minder 
officieel was dan de leeruitspraken. Later werd er bovendien nog een 
Praeadvies aan toegevoegd als nadere verklaring. Ook over de preciese 
gezagswaarde van dit praeadvies tast men in het duister. Tenslotte ont­
brak het niet aan persoonlijke verklaringen van synodeleden, alle min 
o f meer als gezaghebbend aangediend. Voor de gewone gelovigen en 
ook voor de predikanten werd het werkelijk een warnet. Het ergste 
was, dat men niet kon uitgaan van vaststaande kerkrechtelijke opvat­
tingen, want die waren juist mede in geding gebracht en werden nu 
door omstreden practische maatregelen beslist. Ook ontbrak het aan 
de nodige gegevens daar de behandeling ter synode tegen de eis van 
Schilder in, niet in het openbaar geschiedde.

5. De Ontknoping,
In 1943 gaat de zittende synode eindelijk heen. Zij komt een maand 

later bijna ongewijzigd weer bijeen. Schilder, die de wettigheid der

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

1 0 1



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

nieuwe synode natuurlijk niet ontkent, kan als intussen „ondergedo­
ken”  praeadviseur de vergaderingen niet bijwonen. De synode ver­
gadert overigens thans in het openbaar en wijst alle gravamina — waar­
onder wel een van prof. Greydanus maar geen van prof. Schilder — af, 
terwijl de binding der candidaten blijft gehandhaafd. Een nadere „ver­
klaring van gevoelen” , waarin de „bezwaarden”  aantoonden, dat de 
synode hen niet had begrepen, wordt door deze laatste genegeerd. Een 
intussen nog binnengekomen verzoek om ook aan Kampen het promo- 
tierecht toe te staan, wordt afgewezen. Dat geeft aan de grief van Schil­
der, dat de Vrije Universiteit door de synode wordt voorgetrokken, nog 
een argument meer. De tegenstelling oud-A en oud-B laat zich door dit 
alles heen opnieuw gelden.

Dan verzoekt Schilder, dat men de bindendverklaring zou intrekken. 
De synode wil daarop begrijpelijkerwijze niet ingaan. Bovendien spreekt 
zij haar verwachting uit, dat geen predikant iets zal leren, dat strij­
dig is met de door de vorige synode genomen beslissingen. Zelf in 
een dwangpositie geraakt, zendt Schilder nu zijn niet gepubliceerde 
Brief aan de Synode op 14 Jan. 1944 aan alle kerkeraden, ten einde aldus 
de gewenste openbaarheid van behandeling te forceren. Hij wijst er in 
deze brief op, dat het hem niet mogelijk is een bezwaarschrift in te 
dienen, daar hij (hij is ondergedoken) geen bibliotheek ter beschikking 
heeft. Z.i. zijn de uitspraken der synode echter deels tegenstrijdig en 
deels onjuist. Hij kan zich derhalve niet laten binden om niets te leren, 
wat met de besluiten in strijd is. Toch is hij bereid om te zwijgen, mits 
de synode intussen afziet van de bindendverklaring. Hij zal dan een be­
roep doen op de volgende synode. Wanneer men ook op deze voor­
waarde niet meent te kunnen ingaan, aldus de slotzin, dan is z.i. de teer­
ling geworpen. Men begrijpt de ontstemming der synode over deze 
brief. Vooral het laatste zinnetje wordt hoogst kwalijk genomen. Men 
ziet er een bedekte bedreiging in, die Schilder naderhand zal ontken­
nen. Hij had slechts een zeer duidelijke tekening willen geven van de 
feitelijke toestand, terwijl hij er tegelijk als ambtsdrager (hoogleraar in 
de dogmatiek) een advies aan toevoegde.

De synode meent niet te kunnen dulden, dat Schilder zich als een 
partij op gelijke voet tegenover haar plaatst. Men besluit hem een aantal 
vragen voor te leggen, die hij binnen de veertien dagen met ja of neen 
moet beantwoorden. Deze wijze van doen is volgens Schildert opvat­
ting wederom tegen het geldende kerkrecht. Hij beantwoordt echter

1 0 2



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

alle vragen met een gemotiveerd neen. Tegelijk beklaagt hij zich over 
het feit, dat men hem niet heeft gehoord, en dat anderen in gelijksoortige 
omstandigheden heel anders worden behandeld. Later zal hij opmerken, 
dat de synode der Ned. Herv. Kerk, tegenover de vaders van Afschei­
ding en Doleantie met minder overhaasting te werk ging, dan nu ge­
schiedde tegenover een zoon der Geref. Kerken. Hij wijst er op, dat 
hij steeds tot samenspraak is bereid geweest (de voornaamste grief van 
de synode), uiteindelijk met als enige voorwaarde, dat zijn antwoord 
in de acta zou worden opgenomen. Bovendien waren de tegen hem ge­
richte beschuldigingen uitgesproken, nadat de slotrede van de synode 
reeds was gehouden en derhalve behoorde het niet meer tot de bevoegd­
heden der synode om deze kwestie te behandelen. De reactie van de 
synode is kort en krachtig. De opvattingen van Schilder worden afge­
wezen, zijn beweringen niet aanvaard. Hij had bovendien door zijn 
voorwaarden iedere samenspreking onmogelijk gemaakt. De synode 
was slechts voorlopig gesloten.

Vanuit Amsterdam werd nu nog een bemiddelingspoging onderno­
men met steun van de professoren Dooyeweerd en Vollenhoven en van 
ds. de Graaf. Deze bemiddelaars wensten in de kwestie over het ver­
bond het standpunt van Schilder wel niet voor hun rekening te nemen 
en waren evenmin diens opvatting toegedaan over de kerkrechtelijke 
kant der moeilijkheden. Het was echter hun wens, dat er binnen de ge­
reformeerde kerken omtrent deze vraagstukken vrijheid van discussie 
mogelijk zou blijven. De poging mislukte.

Een nieuwe verwikkeling deed zich nog voor, toen candidaat Schil­
der, neef van den Professor, bij zijn examen struikelde over de bindend­
verklaring. Dit was des te erger, daar er allerlei onaangenaamheden mede 
gepaard gingen zoals de niet volledig officiële, maar toch eigenlijk ook 
weer wel officiële uitspraak, dat de opvattingen van dezen candidaat in 
strijd waren met de belijdenis. De synode mag nu nog een poging tot 
verzoening doen door er op te wijzen, dat de geschillen eigenlijk maar 
klein waren, zij herroept haar uitspraak niet. Bovendien maakt de bin­
dendverklaring alle compromis onmogelijk. Intussen bepalen de mindere 
vergaderingen hun houding tegenover candidaten en predikanten min 
of meer naar eigen goeddunken. Van eenheid is op dit punt geen spoor 
te bekennen.

Temidden van deze verwarring neemt prof. Schilder, die intussen als 
scheurmaker (dus niet als ketter!) is geschorst, de beslissing. Hij ver­

1 0 3



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

breekt op elf Augustus 1944 de gemeenschap met de kerken, welke 
zich aan de synodale beslissing onderwerpen en begint een actie om te 
komen tot een nieuw kerkverband. De verwarring bereikt haar hoogte­
punt. De tegenstellingen spitsen zich tot het uiterste toe en dat te mid­
den van de moeilijkste oorlogsomstandigheden. Als de walm van het 
slagveld is opgetrokken blijken 77.303 leden der Gereformeerde Kerken 
zich achter Schilder te hebben geschaard. Vooral in Groningen en Over­
ijssel, waar vroeger de Afscheiding haar grootste aanhang vond, blijkt 
men verontwaardigd over het gedrag der synode. De afgescheidenen 
houden — zoals zulks ook vroeger bij de afscheidingen het geval was 
en om gelijksoortige motieven — vast aan de naam „Gereformeerde 
Kerken in Nederland” . Slechts werd er ter verduidelijking aan toege­
voegd : „.... onderhoudende artikel 31 K .O .” . De meerderheid der 
Kamper studenten staat achter Schilder, die met den ouden Greydanus 
en enige anderen de colleges voortzet en ook de doctortitel toekent. Een 
poging tot verzoening van Utrecht uit ondernomen moet als mislukt 
worden beschouwd. De nieuwe synode in Februari van dit jaar bijeen­
gekomen heeft niet veel bereikt. Wel heeft men een vervangingsformule 
willen geven, maar waar men de eerste formule zakelijk niet terug wil 
nemen, is deze voor de afgescheidenen niet aanvaardbaar. Trouwens, 
op de synode, welke in April door deze laatsten is gehouden, hebben 
zij het besluit van 1905 uitdrukkelijk afgewezen. Ook al heeft men dan 
besloten om althans schriftelijk weer contact te zoeken met de synoda- 
len, het ziet er niet naar uit dat dit op het ogenblik veel zal opleveren.

Wanneer wij al deze gebeurtenissen nog eens overzien, menen wij 
het recht te hebben tot het volgende oordeel, dat trouwens naar onze 
indruk over het algemeen door de meeste Gereformeerden zelf wordt 
onderschreven: Het is geen verkwikkelijke geschiedenis. Wij bedoelen 
daarmede niet een oordeel uit de hoogte uit te spreken. Wij zijn ons te 
goed bewust van menselijkheden in eigen kring. Wij constateren slechts 
een betreurenswaardig feit, dubbel betreurenswaardig, omdat vele diep- 
christelijke mensen zich ten gevolge daarvan juist op dit beslissende 
moment geschokt hebben gevoeld in hun overtuiging en daaruit niet 
de meest gunstige conclusie hebben getrokken.

Ieder ziet onmiddellijk dat er verschillende punten zijn, die men niet 
gemakkelijk kan prijzen. Over de brochures van prof. Hepp en over 
de methode om zich onder bepaalde omstandigheden uit de commissies

104



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

terug te trekken, is al zoveel te doen geweest, dat wij er liever over 
zwijgen. Een ding valt sterk op. De synode kwam bijeen om een leer- 
geschil op te lossen van diep-ingrijpend karakter en kon voor haar zeker 
niet normale handelwijze slechts voldoende grond vinden in de zeer 
bizondere omstandigheden door de leergeschillen geschapen. Nu is het 
wel eigenaardig, dat al haar beraadslagingen, geen ander besluit op­
leverden dan de herhaling van wat vroeger reeds was beslist. Waren de 
leergeschillen zo gevaarlijk, waarom dan geen besluit? En waren zij het 
niet, waarom dan deze wijze van doen? Men voelt hoe gemakkelijk het 
is om hier allerlei persoonlijke motieven te vermoeden. De beschuldi­
ging, dat men bepaalde figuren van de Vrije Universiteit wilde sparen, 
terwijl men andere van de Theologische Hogeschool trof, lag voor de 
hand.

Van de andere kant: toen de synode eenmaal met zo weinig tevreden 
bleek en daardoor een wijze matiging betrachtte, had men de zaak in de 
doofpot kunnen doen met de opmerking, dat er dan feitelijk nauwelijks 
iets beslist was. De binding was dan wellicht achterwege gebleven. 
Want die is het eigenlijk, die de grootste moeilijkheden veroorzaakte. 
Uiteindelijk werd door die binding de kerkrechtelijke vraag, de gevaar­
lijkste van allen, aan de orde gesteld en.... door een feit opgelost. Men 
zou haast kunnen zeggen, dat er een politiek van het fait accompli werd 
toegepast. Men vergete niet, hoe groot de verdeeldheid was met be­
trekking tot de kerkrechtelijke kant van het vraagstuk. De voorstanders 
van het sterker synodaal gezag waren zelf in de loop der jaren van in­
zicht veranderd. Zeer frappant zijn de uitspraken, welke prof. Schilder 
in Eerste- en Tweedehands-Ge^ag p. 22 v. aanhaalt van prof. H. H. Kuyper. 
En dat nog wel uit De Heraut van 1938. Men bedenke van de andere 
kant, dat de synode in een zeer moeilijk parket was geraakt door de 
feiten zelf. Als zij haar gezag wilde redden moest zij iets doen. O f daar­
tegenover de juiste methode werd gevolgd door rondzendbrieven is een 
andere vraag. Maar wat had men anders moeten doen?

Hoe het ook zij, men staat voor de feiten. Wij wachten de verdere ont­
wikkeling af. Natuurlijk heeft het daarbij onze bizondere aandacht, of 
er uit de leergeschillen eventueel een mogelijkheid kan geboren worden, 
waardoor de Gereformeerden de Katholieke opvattingen beter begrij­
pen en misschien ook met meer sympathie begroeten. Dat is het wat wij 
in het tweede gedeelte nog betrekkelijk kort willen beantwoorden.

1 0 5



Christendom en Humanisme
Kanttekeningen hij een actueel probleem
door Dr. M. M. J . SMITS V A N  W AESBERGH E S.J.

„ L ’homme est a Tordre du jour. Comme c’est bien, 
quand ce n’est pas aux dépens de Dieu et, par ce 
détour, aux dépens de Thomme” !

SERTILLANGES.

„Men vergisse zich niet. Men roept om Hurranisme, en die kreet in 
doodsnood kan niet worden misverstaan.... Het wordt inderdaad tijd 
om den mens weer grond onder de voeten te geven.... Daarom is de 
welbegrepen humanistische roeping der Kerk dringender dan ooit” . *)

Met deze woorden wees Bernard Verhoeven op een der meest bran­
dende na-oorlogse problemen: de vraag naar een meer humanistische 
levenshouding. Zo is het inderdaad. Een oorlog is het meest on-huma- 
nistische, dat zich denken en volvoeren laat. De mens die den mens 
miskent en veracht in zijn rechten, zijn plichten, zijn eigendom, zijn 
cultuur en welvaart, kortom in zijn bestemming en waardigheid als 
mens. Hierom kan het geen bevreemding wekken, dat de mens, geplaatst 
voor het raadsel van zich zelven, zich bezint op zich zelven, en de hu­
mane levenswaarden en de humane levensbestemming opnieuw aan een 
onderzoek onderwerpt. Hoe kan de mens als mens leven, als mens zo 
rijk en gelukkig mogelijk leven? — deze bezinning stelt hem voor het 
probleem van het Humanisme. De Christenmens moet hiet antwoord 
geven op het vraagstuk van het Christelijk Humanisme.

De feiten staven deze beschouwing. Publicaties verschenen na de 
Bevrijding over de problemen van het Humanisme en het Christelijk 
Humanisme. Congressen werden aan deze vraagstukken gewijd. In ons 
land en buiten ons grensgebied rezen humanistische stromingen, soms 
in kerkelijk, soms in geheel on-kerkelijk en on-Christelijk verband. De 
lezer heeft zich hiervan in dagblad en tijdschrift op de hoogte kunnen 
stellen — ik ga er niet nader op in. Doch met dit al blijft het probleem 
van het Humanisme, dus voor ons van het Christelijk Humanisme, een

*) Roeping, Mei 1946.

106



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

probleem, omdat men er geen bevredigend antwoord op weet te vinden. 
Het probleem van het Christelijk Humanisme raakt aan de fundamenten 
van onze Christelijke levensbeschouwing. Hierom zij dit vraagstuk nog 
eenmaal in breed perspectief onderzocht.

* * *

Het probleem van het Humanisme, en dus ook van het Christelijk 
Humanisme beweegt zich tussen de driehoek: God — de mens — de 
wereld. Uit deze voorstelling kan men aanstonds een bepaalde eigen­
schap van het Humanisme aflezen. Het bezit nl. in zijn probleemstel­
ling de eigenaardigheid om den mens tegenover God en tegenover de wereld 
te plaatsen. Op zich genomen behoeft men hiermede niets verkeerds te 
bedoelen, doch de wijze, waarop de Humanist deze verhouding conci­
pieert en formuleert, getuigt doorgaans wèl van een verkeerde opvat­
ting. Wanneer men van Humanisme spreekt, maakt men openlijk o f 
stilzwijgend de veronderstelling, dat er tussen den mens en het doel 
zijns levens, God, een z.g. ,,;niemandsland”  ligt, het „neutrale”  gebied der 
humane levenswaarden, waartegenover hij naar persoonlijk inzicht een 
meer of minder aanvaardende of afwijzende houding kan aannemen. 
Dit persoonlijk inzicht hangt af van de aard zijner levensbeschouwing. 
Hier scheiden de Humanisten zich af van de niet-Humanisten. Genen 
accentueren het instemmend gebaar ten opzichte van de humane levens- 
normen en levensvormen. Dezen maken voorbehoud of laten een af­
wijzend geluid horen. Wat hiervan ook zij — men gaat uit van de pre­
misse, dat de mens tegenover het „onzijdig”  gebied van de „wereld”  
staat, waarvan hij zich overeenkomstig zijn opvatting op een afstand 
houdt of dat hij dichter tracht te benaderen.

Sommige Humanisten gaan nog verder en plaatsen den mens niet 
alleen tegenover de wereld, doch ook tegenover God, en wel in dien 
zin, dat hij van zijn zelf heerlijkheid uit, rekenende naar de schaal ener 
bijna autonome persoonlijkheidscultuur, zijn verhouding tot God nader 
vaststellen kan. Zulk Humanisme mag men niet aanstonds als „onchris­
telijk”  brandmerken. Het kan zijn, dat de Humanist in het bestaan van 
God gelooft; dat hij het Christendom als de enige door God geopen­
baarde godsdienst aanvaardt. Doch nu roept hij een gebiedend: halt. 
Hij wil den Christelij ken God dienen, in zover dit geen beletsel stelt aan 
het vrije en bijna onbeperkte gebruik der humane levenswaarden. De

1 0 7



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

Humanist dient de wereld, en ook God, voor zover hij God In de wereld 
dienen kan.

* * *

Het Humanisme spant zijn eigen valstrik, doordat het scheidt en niet 
verbindt. Het verwerpt de ène harmonische levensconceptie. In de 
meeste gevallen belijdt het dit „Verdeel en heers”  weliswaar niet bewust, 
doch men moet helaas erkennen, dat in de halfheid van zijn leer de 
kracht van zijn invloed schuilt.

Dat de tweede veronderstelling, de verhouding tegenover God, voor 
den Christen onaanvaardbaar is, dat wij in deze veronderstelling van 
geen positief, en nog minder van een Christelijk Humanisme spreken 
kunnen, behoeft geen betoog. God is het eerste levensdoel en de eerste 
levensnorm van den mens. Als ondergeschikte kan en mag de mens de 
verhoudingen niet omkeren. In vele kringen heeft men met deze opvat­
ting dan ook terecht afgedaan. Men verwerpt haar als een zeer beden­
kelijk erfstuk van vroegere generaties. Het inzicht is gerijpt: men keert 
terug naar God als tot den waren Souverein, de enig hechte Rots in het 
brandend wereldgetij.

Doch ook de eerste veronderstelling, de verhouding tot de wereld, 
is niet-Christelijk en hierom niet-juist. Dit vergeet men al te licht, en 
omdat men zich hiervan niet klaar genoeg bewust is, stelt men het pro­
bleem van het Christelijk Humanisme zo verward en is de oplossing, 
die men voorstaat, vaak zo onvolledig en zelfs verkeerd.

Voor den Christelijken mens, die zich op het standpunt der volle wer­
kelijkheid plaatst — en dit verkrijgt men enkel door het theologische, 
niet door het wijsgerige zicht op het wereldplan —, bestaat er geen 
„niemandsland” , geen „neutrale, onzijdige wereld” . De mensheid, en 
niet deze of gene mens, is door God tot een bovennatuurlyk levensdoel 
verheven, het bezit van God in de genade en in de glorie, en al wat God 
buiten den mens schiep, is voor den mens bestemd om hem dit boven­
natuur lijke levensdoel te helpen bereiken. De voortreffelijkheden van 
Gods heerlijke schepping: ze zijn den mens geschonken met het oog op 
het bovennatuurlijke levensdoel. Gelijk de schepping oorspronkelijk 
deelde in de „glorie der kinderen Gods” , zo zucht en smacht zij sinds 
het luistervolle begin „in barensweeën tot heden toe” , „totdat zij we­
derom bevrijd zal worden van de slavernij der vergankelijkheid” . (Rom.

108



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

8,19 vlg.) A lle levenswaarden zijn dus uiteraard goddelijke > en sinds de 
komst van Christus, Christelijke levenswaarden, geschonken om het éne 
en énige Christelijke levensdoel te bereiken. Zij mogen en kunnen zelfs 
niet anders dan op Christelijke wijze besteed worden.

Het is voor den theologisch denkenden mens onaanvaardbaar om 
van „Christendom en Humanisme”  te spreken, alsof hier twee groot­
machten tegenover elkander staan, gereed om zich wederzijds te be­
vechten of om vrede met elkaar te sluiten. Er bestaat geen Humanisme 
als afzonderlijk levensgebied, Humanisme, waartegenover het Chris­
tendom zijn houding zou moeten bepalen. Zelfs de uitdrukking: „Chris­
telijk Humanisme”  werkt verwarrend, omdat er van geen „Christelijk”  
Humanisme sprake kan zijn als antipode van „Heidens”  Humanisme. 
Zoals het Humanisme geen op zichzelf staand levensgebied is, zo 
is ook het Heidendom geen onafhankelijke grootmacht. In het licht 
van Gods scheppingsplan bestaat er geen Humanisme en geen 
Heidendom als „neutraal”  levensgebied. Er bestaat op de wereld 
alleen Christendom, dat wel of niet, onvolmaakt of volmaakt Christelijk 
beleefd wordt.

Het is absoluut nood^akelijk om het probleem van het Humanisme van 
dezen kant te bezien en te benaderen. Immers, wanneer het Humanisme 
de houding van den mens wil bepalen ten aanzien van God en de wereld, 
wanneer men moet toegeven, dat deze houding wezenlijk bepaald wordt 
door de verhouding tussen „Natuur en Bovennatuur” , tussen „Wereld 
en Openbaring” , is het voor ieder begrijpelijk, dat men van die feitelijke 
verhouding, van de realiteit van het wereldplan moet uitgaan en hieraan 
zijn verdere conclusies vastknopen. Doet men dit niet, dan stelt men 
het probleem noodzakelijk verkeerd, vervalt men in een onvermijde­
lijke verwarring der begrippen — niemand zal bijv. kunnen zeggen, 
wat men onder „Humanisme”  als levensgebied of als levensbeschouwing 
dient te verstaan —, geeft men een oplossing, die niet of slechts ten dele 
aanvaardbaar zal blijken. Grondslag moet zijn dt ène en enige Christe­
lijke levensvisie. Eén — omdat zij het wereldplan als een totaliteit be­
schouwt; énig — omdat zij alléén rekening houdt met en wortelt in de 
feitelijke ordening der dingen. Gaat het om déze levensvisie, dan zal de 
Katholieke opvatting zich vaak afscheiden van de algemeen-Christe- 
lijke. De Katholiek beschouwe zijn kijk op het Humanisme als een bij­
zonder voorrecht, doch ook als een bijzondere opdracht, een culturele 
plicht, waarvan hij zich diep bewust behoort te zijn. Voorrecht en plicht:

1 0 9



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

beide zijn de consequentie van zijn levensbeschouwing, een consequen­
tie, die hij niet mag ontwijken en waarmede hij niet mag schipperen.

*  *  *

Wij zullen nu trachten een positief antwoord te geven op het vraag­
stuk, dat ons bezighoudt. Het Humanisme van Katholiek-theologisch 
standpunt bezien, zou men in vraag en antwoord aldus kunnen omschrij­
ven. Hoe kan de mens de waardigheid van <%ijn natuur het volledigst tot gelding 
brengen? Door ^ijn verhouding tot God, overeenkomstig het plan der feitelijke 
orde. vrij en bewust te aanvaarden en te beamen. Vervolgens door van de levens­
waarden op die wij^e gebruik te maken, gelijk %ij passen in het plan dier feitelijke 
orde en dienstig efjn voor efjn verwerkelijking. Uit de eerste daad volgt nood­
zakelijk de tweede, omdat men de middelen niet scheiden kan van het doel, 
waarvoor zij bestemd zijn. Gaat de mens zo te werk, dan zal hij aan de 
verheffing en veredeling van zijn humane waardigheid de meest kansrijke 
mogelijkheid bieden. Zo is hij Humanist in den waren zin des woords.

Stelt men het probleem van het Humanisme of van het Christelijk 
Humanisme — ’t geen in dit verband hetzelfde is — op deze wijze, dan 
is de schijnbaar ingewikkelde knoop niet zo moeilijk te ontwarren. Het 
antwoord is betrekkelijk eenvoudig, omdat men zich op enkele algemeen- 
geldende wijsgerige en theologische waarheden beroepen kan. Ignatius 
van Loyola heeft men geprezen als een bij uitstek Christelijken Humanist. 
Dit heeft men algemeen erkend, wijl hij „een ruim standpunt inneemt 
ten opzichte van de natuurlijke levenswaarden” . Doch wat men niet 
genoegzaam erkent, dat is zijn scherp inzicht in de probleemstelling van 
het Humanisme. Hij geeft een antwoord even kort als krachtig, even 
begrijpelijk als alomvattend, en men vraagt zich glimlachend af, waarom 
het probleem toch zoveel hoofdbrekens kost, wanneer het zo scherp 
gesteld en zo simpel opgelost kan worden. Zoekt men problemen, om­
dat men zichzelven gaarne problemen schept? Van de eenvoudig spre­
kende, volle waarheid is men somstijds niet gediend.

Bij Ignatius van Loyola zijn leer en leven innig versmolten. In de 
Geestelijke Oefeningen, onder den titel Grondbeginsel en Grondslag, geeft de 
Humanist antwoord op het probleem van het Humanisme. Men beproeve 
de logische kracht van deze vier schakels. Aan deze keten kan men ruk­
ken en wringen; haar vèrwringen kan men niet. Ignatius ontvouwt zijn 
Levensprogram in de vier fundamentele punten:

IIO



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

1. De mens is geschapen om God onzen Heer te loven, Hem eerbied 
te bewijzen en Hem te dienen, en daardoor zijn ziel zalig te maken.

2. Het overige op het aanschijn der aarde is geschapen voor den mens, 
om hem te helpen in het nastreven van het doel, waartoe hij geschapen is.

3. Hieruit volgt, dat de mens die middelen in zover dient te gebrui­
ken, als zij hem behulpzaam zijn tot het doel, en er zich in zover van moet 
ontdoen, als zij hem daartoe hinderen.

4. Hierom is het nodig, dat de mens zich onverschillig, dit is zich vrij 
en los make van alle schepselen, voor zover dit aan de vrije keus van 
zijn vrije wil toegelaten en hem niet verboden is.

Deze beginselen zijn eng en ruim tegelijk. Zij openen de weg tot elk 
goed gebruik der humane levenswaarden, en snijden den pas af van elk 
verkeerd gebruik daarvan. Zowel om het eerste in toepassing te brengen 
als om het tweede te vermijden heeft men „onverschilligheid”  nodig. 
Alleen op het fundament der innerlijke vrijheid bouwt men een werke­
lijk humaan levensgeluk.

* * *

Het antwoord van den schrijver der Geestelijke Oefeningen is goed, doch 
het is nog niet volledig. Wij lieten reeds uitkomen, dat niet de rede, 
doch het geloof, niet de philosophie, doch alleen de theologie het pro­
bleem van het Humanisme tot in zijn diepste kern ontleden kan. Geleid 
door de theologie stoten wTij op het eigenlijke „zijn”  der dingen. Ignatius 
van Loyola heeft zijn Grondbeginsel en Grondslag dan ook uitsluitend als 
een soort „propadeuse”  bedoeld, als een voorbereiding op de gelovige 
doorvorsing van het probleem.

Wij gaan derhalve het probleem van het Humaisme in theologisch 
perspectief bezien. Hierbij moet men ook op een viertal punten acht slaan.

1. Bij zijn oorspronkelijke bestemming heeft God den mens zö ge­
schapen en verheven, dat de schoonheid van de schepping voor hem een 
allerfijnste, een allerrijkste en tegelijk een allerzuiverste genieting was. 
Immers het gebruik der scheppingsgaven in al hun bekoorlijkheid en 
verscheidenheid was door de bijzondere gesteldheid van den mens har­
monisch verbonden met den dienst en de verheerlijking van God.

2. Door de zondeval is er in de bestemming van den mens geen 
wezenlijke verandering gekomen. Echter wèl in zijn toevallige, feite­
lijke verhouding ten opzichte van die bestemming. In zijn verhouding

i i i



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

tot God staat hij voor een onoverbrugbare kloof. Hij heeft zich van Hem 
losgescheurd door de zonde. Hij is evenwel niet zö slecht, dat alles in 
hem „zonde”  is. Wel bemerkt hij bij het gebruik der scheppingsgaven, 
dat de harmonie plaats heeft gemaakt voor disharmonie. Door de ge­
spletenheid in zijn natuur, de strijd tussen vlees en geest, lokken de schep­
pingsgaven hem verder weg van zijn levensdoel, God.

3. Jezus Christus heeft door Zijn komst de verhouding van den mens 
ten opzichte van het laatste levensdoel gezuiverd en hersteld. Dit is de 
weldaad der Verlossing. Het Kruis, waaraan de stervende Zaligmaker 
hangt, met uitgestrekte armen, is het teken van verzoening tussen de 
aarde en den hemel. „"Wanneer ïk  van de aarde omhoog ben geheven,
zal Ik alles tot Mij trekken”  (Jo. 12,32). Aldus is de kern van zijn wezen 
hersteld, kan de mens weer op goede en heilzame wijze van de schep­
pingsgaven gebruik maken, mits hij de eerste wet van het Christendom 
wil aanvaarden. Die wet is de leer van het Kruis. Zij ligt uitgedrukt in 
het gebod van Christus: „Z o  iemand Mijn volgeling wil zijn, moet hij 
zich zelf verloochenen....”  (Mt. 16,24).

4. Stelt de mens zich op dit Christelijk standpunt, dan kan het leven 
opnieuw zijn volle schoonheid ontplooien. Dan is al wat God schiep 
weer „goed”  en zelfs „zeer goed.”  Kunst, Wetenschap, Cultuur, Wel­
vaart, de heerlijke genietingen en vreugden des levens, — dit alles ver­
hoogt de waardigheid van den mens, verruimt en verdeelt zijn mens­
waardig bestaan. Hier kan men werkelijk van Christelijk Humanisme 
spreken, van humanistisch beleefd Christendom. Men houde echter onwrik­
baar vast, dat het Christelijk Humanisme in déze orde, in dit wereld­
plan niet de eerste, doch de laatste phase vormt van een lang en moei­
zaam proces, het eindpunt van een ontwikkeling: de geleidelijke ont­
worsteling van de geest uit de beklemming van het vlees. Wanneer men 
op deze rangorde geen acht slaat, miskent men het Christendom in een 
van zijn primaire bestanddelen. De feitelijke wereldorde kent waarden, 
die boven de humanistische levensgenieting gaan. Zij zijn de consequen­
ties van de leer en de wet van het Kruis, als versterving, boete, offer, 
de vrijwillige afstand van het aardse om het meer volmaakte bezit van 
God en van de dingen om God. „Immers de prediking van het Kruis 
is wel een dwaasheid voor hen, die verloren gaan, maar voor ons, die 
behouden blijven, is ze een kracht Gods” . Hiermede legt Sint Paulus 
getuigenis af van het geopenbaarde Woord des Heren. (I Cor. 1,18)

* * *

112



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

Als conclusie uit het voorafgaande volgt vooreerst, dat alleen het 
Christelijk Humanisme waarachtig humanistisch zal zijn. Immers de 
mens kan zijn gevestigd-zijn-in en zijn geordend-zijn-op de bovennatuur 
niet ontkennen, wel miskennen. Aan de werkelijkheid vermag hij zich 
niet te onttrekken. In het gebouw der bovennatuur is Christus de Hoek­
steen. „En  wie in Hem gelooft, wordt niet beschaamd”  (I Petr. 1,6). 
De humanistische levensopvatting zal dus Christelijk zijn, of zij zal niet 
of slechts in schijn humanistisch zijn. Het waarachtige Humanisme ver­
onderstelt derhalve de cultivering van den innerlijken mens in Christe- 
lijken geest. Het is een „geestelijk ^probleem, dat de mens allereerst in 
zichzelf, door geestelijke zelftucht, tot oplossing moet brengen. „La  pri- 
mauté du spirituel”  geldt hier als onverbiddelijke wet.

Waarachtig Humanisme kan met het Christendom niet in tweestrijd 
geraken. Het Christendom biedt veelmeer den deugdelijken waarborg 
voor een alzijdige ontplooiing van de humanistische levensbeschouwing. 
Het Christendom kent evenwel ook waarden, die blijkbaar niet aanstonds 
met de humanistische levensvisie stroken. Hieruit kan men als tweede 
conclusie afleiden, dat, hoewel het Christendom de humanistische le­
venshouding bevorderen zal, het toch niet tot zijn zending behoort, die 
houding steeds en overal tot hoogste ontplooiing op te voeren.

De waarheid dezer stelling kan men toetsen aan de „Christenen”  bij 
uitstek, de Heiligen. Er zijn Heiligen, aan wie men gaarne het praedicaat 
„humanistisch”  toekent. Sint Franciscus van Sales, Ignatius van Loyola, 
Philippus Nerius kan men hieronder rekenen. Er zijn er ook, die beslist 
„niet-humanistisch”  waren. Het zijn de Heiligen van de bewuste wereld­
verachting, als Benedictus Labre, of van het volkomen offer in onuit- 
puttelijken lijdensmoed, als Gemma Galgani en Margaretha Maria 
Alacoque. De Christelijke Humanist verloochent het wezen en de zen­
ding van het Christendom, wanneer hij ten aanzien van die Heiligen een 
misprijzend woord zou durven spreken. Weer anderen — en dit is de 
wonderlijke alomvattendheid van het Christendom — lijken juist In 
hun totale ontlediging en verzaking het humanistische ideaal te berei­
ken. Sint Franciscus van Assisië heeft men den Troubadour der godde­
lijke minne genoemd. Hij zong het Zonnelied uit verrukking om Gods 
luisterrijke schepping. En toch, hij vluchtte de wereld en droeg de stig­
mata van Jezus in zijde, handen en voeten.... Wonderlijke synthese van 
lijden en geluk, van levens verachting en levensbegroeting. En het ge­
heim hiervan? De genade veredelt en vervolmaakt — ook en ju ist in deze

1 1 3



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

orde van schending en verwonding der natuur — den mens. Alleen de 
Christen, die door kruisiging, offer en dood den weg naar God hervon­
den heeft, die hem durft bewandelen op de wijze, waarop men nü tot 
God kan naderen, door de geestelijke gelijkheid en vereendheid met 
Christus, zal het ware en volle mens-zijn in zich bereikt zien. Ook Mys­
tiek en Humanisme — deze twee schijnbaar tegenstrijdige grootmachten 
— liggen dus niet ver van elkaar. Ja, zij grijpen in elkaar. Het is niet 
moeilijk om in den mystiek gelouterden en gerijpten mens, die Ruus- 
broec een ghemein mensce noemt, omdat hij in zijn volstrekte beleving 
van God alle mensen in liefde omvat en zich uit liefde aan hen toewijdt 
en wegschenkt, den waarlijk humanen en humanistischen mens te zien. 
En nu zwijgen wij van den „idealen”  mens, Jezus Christus. Hij was 
volmaakt in de natuur en volmaakt in de bovennatuur. Ja, volmaakt 
in de natuur omdat Hij volmaakt in de bovennatuur was. In hem werd 
God mens, door Hem en in Hem verheft de mens zich tot God. „En  toen 
Hij uiterlijk als een mens werd bevonden, heeft Hij Zich nog vernederd, 
door gehoorzaam te worden tot den dood, ja, tot den dood van het 
Kruis” . Dit was de schijnbare vernietiging van Zijn mens-zijn. Schijn­
baar! Want „daarom ook heeft God Hem verheven”  (Phil. 2,8-9). Hij 
verrees in glorie uit Zijn schande — öm zijn schande. Hij verscheen 
opnieuw in den glans van Zijn allerschoonste en allerbeminnelijkste 
Mensheid. Met eeuwige vreugde zullen wij bewonderend opzien naar 
Zijn beleven van de ware Humanitas, en naar de maat ons gegeven, 
ons aan Zijn Heerlijkheid spiegelen.

Deze laatste beschouwingen lijken misschien bijkomstig ten aanzien 
van het probleem, dat wij stelden. Zij laten echter zien de breedte en 
diepte van de opgeworpen kwestie. De vraag: hoe kan de mens de waar­
digheid van zijn natuur het volledigst tot gelding brengen, geeft ant­
woord op de gehele Christelijke levensbeschouwing, antwoord ook op 
het Christelijke en Katholieke Humanisme.

* * *

Het is goed, dat wij den Christen „humanistisch”  leren leven. Toen 
Christus in de Bergrede verkondigde: „Zoekt eerst het Rijk van God 
en zijn gerechtigheid, en dit alles (wat gij vraagt) zal u worden geschon­
ken als toegift” , vatte Hij het humanistische ideaal in een zeer begrijpe­
lijke formule samen (Mt. 6,33). De Christen herscheppe zich naar den

1 14



nieuwen mens, hij omklede zich met geloof en liefde, en zich verheugend 
over Gods goedheid en mildheid, over den onuitputtelijken rijkdom 
Zijner schepping, zal de blijdschap der kinderen Gods zijn deel zijn. 
Zo leeft hij „humanistisch55.

Doch is het ook goed om van het probleem van het Humanisme zoveel 
gewag te maken, als thans geschiedt? Hier menen wij een waarschuwend 
woord te moeten laten klinken. Zeker, het kan van nut zijn om met hen, 
die het integraal-Christelijk standpunt niet aanvaarden, over het probleem 
van het Humanisme van gedachten te wisselen. Dit vraagstuk immers, 
gezien als een onderzoek naar de juiste verhouding tussen God, den 
mens en de wereld, staat noodzakelijkerwijs in het brandpunt van elke 
positieve levensbeschouwing. En dit probleem grijpt des te benauwder 
en te beklemmender om zich heen, naarmate men zich van het integraal- 
Christelijk standpunt, van het enig ware uitzicht op deze kwestie, verder 
verwijdert. Dan lijkt het probleem nog ingewikkelder en nog moeilijker 
oplosbaar. Wanneer men de kwestie dan zuiver stelt en men geeft met 
tact en beleid de steekhoudende bewijsgronden voor de Katholieke op­
vatting, dan mag men waardering en toenadering verwachten. „Wat 
begeert de (eerlijke) mens vuriger dan de waarheid?55, zo klinkt een hoop­
vol woord van Sint Augustinus. Juist het probleem van het Humanisme 
biedt vele punten van contact en een behandeling van dit vraagstuk kan 
verblijdend resultaat afwerpen.

Doch afgezien van deze confrontatie met de mening van andersden­
kenden lijkt het mij niet geschikt en niet gewenst om aan het probleem 
van het Humanisme van Katholieke zijde en in Katholiek verband die 
levendige aandacht te schenken. Niet alleen omdat de behandeling van 
dit onderwerp zo gemakkelijk tot verwarring en misvatting aanleiding 
geeft, omdat men de kwestie niet zuiver en niet breed genoeg stelt — 
hierop zij nogmaals en met nadruk gewezen —, doch voornamelijk om­
dat in de aanprijzing van het Humanisme zo gemakkelijk een compromis 
besloten ligt. Bezien wij deze geestesrichting historisch, gelijk zij zich in 
de laatste vijf eeuwen aan ons vertoonde, dan is de strekking bijna steeds 
deze: Ook de Christen kan te kust en te keur van Gods schone gaven 
genieten. Het leven en al wat het leven biedt, heeft ook voor hem zijn 
hoog-menselijke waarde. Hij doet dwaas en onverstandig, wanneer hij al 
dat heerlijke van de hand wijst. Op zich is deze houding niet verkeerd. 
Wij zagen het. Doch men vergeet hierbij zo licht, wat wij de „tweede 
en derde phase55 noemden: de begeerlijkheid en de onverbiddelijke wet

C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

van het Kruis. Men grijpt aanstonds naar de „vierde phase” . En toch, de 
conclusie, die niet op de juiste premissen steunt, leidt onvermijdelijk 
tot een compromis, Is reeds vaak een compromis.

Zo kan het probleem van het Humanisme -— met de beste bedoelingen 
overigens — aanleiding geven tot een vervlakking van het Christendom. 
Men riet de leer van Christus te aards, te uiterlijk, te natuurlijk. Heeft 
men in verband met de thans oprijzende stromingen niet terecht ge­
sproken van een „ontgoddelijking”  van het Christendom? Christendom 
zonder kruis is géén Christendom. Het is een „verburgerlijkt”  Chris­
tendom. Wij leven in een tijd, die verdieping van innerlijke beleving

x j —  ___ r j  _____ _ - i  _ i _ i . . . i n . . .  - i v  icjlöl. „jL^cii ucictiu v_jljl±.jli>LciiLiuxn ziti uil ziuiizcii oczieimg Drengen, een
Goddelijke bezieling, die alle denkbare hinderpalen stormerhand zal
nemen”  *).

En deze reden klemt te meer, wanneer wij denken aan den strijd op 
leven en dood, dien het Christendom thans moet voeren. Wanneer wij 
zien, hoe de golven van een materiële welvaart zich over ons uitstorten* 
een welvaart, die de geestelijke waarden, allereerst de zedelijke en gods­
dienstige, doet kwijnen en verstikken en de begeerte naar geld en goed 
steeds hooger opdrijft. Dienen wij dan met zoveel kracht beroep te doen 
op de humanistische levensbeschouwing en levenshouding met haar 
aanprijzing van de natuurlijke levenswaarden? Is dit nuttig en verstan­
dig? Moeten wij het niet als doeltreffender en heilzamer beschouwen om 
te grijpen niet naar de bekroning, doch naar de kern van de Christelijke 
levensleer: de prediking van het Kruis, het zo noodzakelijke gebod van 
de onthechting en zelfverzaking? Hier raken wij het hart der huidige 
actualiteit. Want niet door het Christelijke Humanisme, maar door de 
Christelijke Verkondiging van strijd en overwinning, van lijden en 
zegen, van dood en opstanding, van Kruis en Triomf, herstellen wij de 
wereld.

En dit te meer daar wij in déze wereld, op dit tijdstip voor onze ogen 
het woord van Christus bewaarheid zien: „Wie niet met Mij is, is tegen 
Mij”  (Mt. 12,32). Niet door uiterlijke toevalligheden, maar door een 
verborgen innerlijke dynamiek, een proces van ontbinding, dat de goe­
den doet botsen tegen de kwaden en de kwaden afstoot van de goeden, 
scheidt de wereld zich in twee kampen. Zoolang men niet bij machte is 
om dit proces van ontaarding en ontbinding te stuiten, zal de scheiding 
zich noodzakelijk immer straffer en duidelijker voltrekken—  men be- 

*) De Nieuwe Eeuw, 14 Sept. 1946, blz. 1.

I l 6



C H R I S T E N D O M  E N  H U M A N I S M E

denke dit wel, wanneer men spreekt over isolement en doorbreking! 
Een compromis brengt in dit allerscherpste conflict geen oplossing en 
verzoening. Het is een dam, die den opdringenden vloed niet kan stu­
wen of keren. Ware het hierom niet beter om op Congressen en Studie­
dagen niet aan de levensvisie van het Humanisme, doch aan de ideologie 
van het Communisme en haar bestrijding de zo dringend nodige aandacht 
te wijden? Het Humanisme brengt nauwelijks redding in het huidige 
conflict, in den barren en bitteren strijd der geesten. Hier baat alléén het 
Christendom, dat ten volle wordt aanvaard en beleefd. Het Christendom 
van Christus Zelf. Het Christendom met in zijn vaan: het Kruis!

I 1 7



Internationaal W erk in Londen
Historisch-critisch betoog over de Nederlandsche 

Katholieken en het Gezantschap bij den Paus

door Prof. Dr. J . A. V E R A A R T

Een van de zaken, die in Londen een gelukkige oplossing 
hebben gevonden, was het Gezantschap bij den Paus. 
Enkele maanden voor de benoeming van Jhr. van Weede 
— wiens benoeming algemeen en voortdurend tot zoo 
groote instemming aanleiding geeft —  werd onderstaande 
rede door mij, zoowel voor de International Democratie 
Christian Union als voor haar Nederlandsche Afdeeling 
uitgesproken.

J. A. V.

I

Hebt Gij een juist denkbeeld over de wereldbeteekenis van den Paus?
Deze vraag wordt U niet gesteld als Katholieken, die uit Evangelie en 

Traditie weten, dat de Paus is de Stedehouder van Christus op aarde, 
dat Hem de Sleutelmacht is gegeven en dat Hem het weiden van de kud­
de is toevertrouwd.

Maar deze vraag wordt U gesteld als Nederlandsche staatsburgers, 
die belangstelling koestert voor de groote wereldproblemen en daarvoor 
belangstelling koesteren moet — ik zou mogen zeggen als wereldbur­
gers, die ook wilt uitzien boven het heden en U vragen stelt omtrent de 
wereld, die na dezen oorlog moet worden geschapen.

Het antwoord wordt gegeven in alle nuchterheid. Ik voel mij vrij 
van alle romantiek, die U misschien — het is een meesterwerk overi­
gens — in Le Pape van Louis Veuillot kan hebben geïrriteerd.

En dan moet het doodnuchtere antwoord zijn: de Paus is de grootste 
staatkundige wereld-grootmacht — en niets minder.

De verklaring van dit merkwaardige en belangrijke feit heeft uiteraard 
velen bezig gehouden. Er zijn een aantal theorieën opgesteld en ver­
dedigd, waarover ik U eenigen tijd zal moeten bezig houden. De meeste 
van deze theorieën zijn volstrekt onhoudbaar, bezwijken voor de kracht 
der feiten.

1 1 8



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

De zwakste van deze theorieën — nochtans een, zooals wij aanstonds 
zullen zien, waaraan men zich met name in Nederland heeft vergaapt — 
is die van de souvereiniteit van den Vans over een stuk grondgebied. Het feit, 
dat reeds in de oudste tijden van het Christendom dit grondgebied door 
keizerlijke schenkingen tot stand kwam en de Pauselijke Staat een Staat 
tusschen de Staten werd, die zich, met vele verwikkelingen, tot 1870 
handhaafde, zou de verklaring zijn van de staatkundige beteekenis van 
den Paus. Reeds een staatsman als Napoleon I heeft met deze theorie den 
spot gedreven — en terecht. Het zal U misschien teleurstellen en anderen 
onder U wellicht kwetsen in nog bestaande romantische gevoelens op 
dit punt, maar de waarheid gebiedt te zeggen, dat die Pauselijke Staat, 
ook in de beste tijden, een zeer zwak en vrijwel steeds slecht bestuurd rijk 
is geweest; dat in sommige tijden en stellig in het midden der 19e eeuw 
zelfs van een zeer achterlijken staat, met opvallend veel misstanden, kon 
worden gesproken. De staatkundige beteekenis van dit gebied ging eigen- 
lijk nooit uit boven die van een mogendheid van den derden of vierden 
rang. Welke staatkundige beteekenis zou dan de vorst van zulk een staat 
in de wereld bezitten? De vraag stellen is haar beantwoorden. Niet noe­
menswaard natuurlijk. Voor het feit, dat de Paus is, wat Hij is, levert de 
tijdelijke macht van den Paus geen enkele bijdrage.

Zoo is het ook door alle staatkundige machten van beteekenis na 1870 
begrepen. Als — om maar een enkel voorbeeld te noemen — de Czaar 
van Rusland ernstig overweegt, of hij niet tegen Italië ten oorlog zal 
trekken, om den laatsten aanval op de tijdelijke macht van den Paus te 
helpen afslaan en deze schismatieke vorst zich met name door geogra­
fische moeilijkheden daarvan tenslotte laat terughouden, is zijn gezind­
heid allerminst te verklaren uit zijn sympathie voor een staatje meer o f 
minder op het Italiaansch grondgebied, maar — en dit brengt ons reeds 
op het spoor van de juiste verklaring — omdat hij vreest, dat de staatkundige 
macht van den Paus ^ou worden beschadigd door gemis aan eenige tijdelijke macht. 
Dit is wel een heel andere sfeer van denken dan in de ongelukkige theo­
rie, die ik U hier noemde....

Nadat de tijdelijke macht van den Paus was verdwenen en deze letter­
lijk de gevangene van het Vaticaan was geworden en nadat de ervaring 
had geleerd, dat — met name onder den grooten Leo den XlIIden — 
de staatkundige positie van den Paus grooter was dan ooit, zocht men 
naar verklaring van dit zoo interessante feit. Twee theorieën begonnen 
opgeld te doen, die van de politieke macht der Katholieken en die van

1 1 9



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  T E  L O N D E N

het ontzien of ter wille zijn van de belangrijke katholieke volksgroepen.
Wat die eerste theorie betreft: over de staatkundige macht der Katho­

lieken hebben wij, Nederlandsche Katholieken in Engeland, wel eenige 
ervaring. Als wij ons herinneren een bijzonder gunstige en geheel excep- 
tioneele positie — van een tijdlang slechts en met groote schaduwzijden 
— in ons eigen Vaderland; als wij ons dan ook nog herinneren een pe­
riode van het Duitsche Centrum — het tijdvak van Windthorst, de 
Reichensperger’s, Mallinkrodt —; als wij misschien nog even denken 
aan een tijd van overwicht van een katholiek-staatkundig georganiseerde 
groep in België — wel, dan zijn wij over de politieke macht der Katho- 
lieKen over de geheele wereld uitgepraat. Vhj allen kennen het lamen­
tabele feit, dat juist in de katholieke landen — Frankrijk, Spanje, de 
Zuid-Amerikaansche republieken — de staatkundige macht der Katho­
lieken volstrekt nihil is. Wij kennen veel van de verklaring daarvoor en 
wij weten ook, welke treurige gevolgen het voor het algemeen staat­
kundige leven en voor de maatschappelijke plaats der katholieken heeft 
meegebracht. Van de beide martelarenlanden — het katholieke Polen, 
het katholieke Ierland — behoeft wel in het geheel niet te worden ge­
sproken; wat hebben zij in het moderne Europa beteekend, als over ka­
tholieke staatkundige macht wordt nagedacht?

Is de situatie niet veeleer zoo, dat als wij het Pausdom moeten zien 
in zulk een grootsche positie, wij juist een onmetelijken afstand moeten 
vaststellen tusschen den inspireerenden factor en hen, die allereerst door 
het pauselijk woord moesten worden geïnspireerd? Was het zoo niet 
met Rerum Novarum in 1891, met Quadragesimo Anno in 1931 — en is 
het vandaag met nieuwe pauselijke uitspraken niet nog evenzoo? Wij, 
die hier welbewust samenwerken in de International Christian Demo­
cratie Union met zooveel katholieke staatkundige leiders van vele lan­
den — en onderschatten wij de beteekenis daarvan niet, want wat zou 
er van staatkundige macht der Katholieken over de wereld nog over 
zijn, indien wij dit niet hadden? — wij weten maar al te goed, hoe be­
droevend klein nationaal en internationaal de welbewuste macht van 
moderne katholieke staatkunde eigenlijk is. Wij weten, hoever fascisme 
en half-fascisme hebben ingevreten in de katholiek-staatkundige milieus 
— ziet, wat wij met onze geloofsgenooten in de Vereenigde Staten, in 
Canada, in Zuid-Amerika hebben te stellen. Wij weten, om wat voor 
treurige excuses zelfs Katholieken uit het land met de hoogste katholieke 
organisatie — ons eigen land — ons hun medewerking weigeren en zoo

120



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  T E  L O N D E N

het Katholicisme een speelbal laten zijn van al de stormen van anti­
christendom, die nu over deze aarde woeden en aanstonds, na den oor­
log, wellicht met verdubbelde kracht. Het wenkbrauwfronsen van een 
zekere vrijzinnigheid — zonder eenigen geestelijken inhoud overigens! 
-— is voldoende om hen zich te doen verstoppen, of desnoods hen luid­
keels te doen verklaren, dat zij geen deel hebben aan zoo iets als „de 
Katholieken zich laten bezinnen op hun staatkundige taak van de toe­
komst” .

Wat zou men ons dan komen aandragen met een theorie, die de mach­
tige positie van het pausschap uit de macht van de Katholieken in het 
staatkundige zou willen verklaren? Wij weten, hoe weinig het is inder­
daad, hoe het juist altijd de Katholieken zijn en blijven, die — daarge­
laten hun belijden in kerk en binnenkamer — de openbare beteekenis 
van den Paus voor maatschappelijke orde, voor internationale orde, 
voortdurend practisch loochenen of zelfs metterdaad bestrijden.

De tweede theorie na 1870, die van „het ontzien of ter wille zijn van 
belangrijke katholieke volksgroepen” , maakt het wat beter, al is ook zij 
tenslotte voos. Wat wij, Nederlandsche Katholieken in Engeland, uit 
pijnlijke ervaring zoo wel weten, weten niet-christelijke o f anti-christe- 
lijke staatslieden even goed: dat onze politieke macht als Katholieken 
bedroevend klein is. Maar er zijn tenslotte, hoe treurig ook gescheiden 
op zooveel gebied, groote katholieke volksgedeelten —- en moet men 
die niet ontzien? Deze menschen, die van de sociologie van Sint Thomas 
van Aquino, van Leo X III en Pius X I, die van de vredesnota’s van 
Benedictus X V  en Pius X II, zoo weinig terecht brengen — zij knielen 
tenslotte voor dezelfde altaren, kennen hun momenten van geestelijke 
verheffing, vinden elkaar dan toch nog wel somtijds in openbaar samen­
zijn. Het niet eerbiedigen of althans erkennen van een zoo hooggeplaatste 
als den Paus van Rome zou het nationaal leven, misschien zelfs het natio- 
naal-staatkundig leven schade kunnen berokkenen. Is dan vertegen­
woordiging bij het pauselijk hof, althans het niet verbreken van betrek­
kingen daarmee, niet een verstandige daad? Zijn er ook niet gebieden 
van overzee, die met den godsdienst van dezen hoogsten vertegen­
woordiger te maken hebben — en is met name de Missie niet iets, wat 
de zoozeer verdeelde Katholieken zeker samenbindt? Zou het dus geen 
nationaal voordeel hebben, op de hoogte te zijn van wenschen, direc­
tieven, daar in het Vaticaan geuit —> te voorkomen al te groote mis­

121



grepen in het behandelen van de groep vraagstukken; die met de Missie 
b.v. samenhangen?

Er zit iets in dezen gedachtengang — maar dan toch wel bitter weinig. 
Het is niet zoo absurd als de theorie van den Paus als tijdelijk souverein 
o f die van de staatkundige macht der Katholieken. Maar wat verklaart 
deze theorie omtrent de houding van het Czaristisch Rusland of van het 
Groot-Brittannië van Disraëli en Gladstone? Niets hoegenaamd. Wat 
hadden zij met het ontzien van katholieke groepen van doen? En als wij 
aan den oorlogsstrijd van het heden denken: wat verklaart zulk een 
theorie voor al de pogingen van een Finland, een Hongarije, een Bul­
garije, een Japan? Waarom al die pogingen, zoodat een reis van een Mgr. 
Spellman President Roosevelt tot allerlei verklaring noopt — en zulk 
een reis de internationale pers wekenlang bezig houdt?

Het is duidelijk, dat deze theorie volkomen inadequaat is en dat dieper 
moet worden gepeild om tot een behoorlijke verklaring van het groote 
verschijnsel te komen.

I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  T E  L O N D E N

II

Deze theorieën hebben alle afgedaan; de laatste twee met haar poging 
tot een verklaring „van buiten uit” , zijn geheel mislukt, nadat de eerste, 
zonder eenige innerlijke waarde altijd, noodzakelijk voor de naakte feiten 
was bezweken.

E r is echter wel een voortreffelijke theorie, een verklaring „van bin­
nen uit”  — de historische theorie. Dit pausdom is een monument, voor 
vriend en vijand en onverschillige, dat reeds boogt op een meer dan 
duizendjarige openbare traditie, na eeuwenlang leven in de verborgen­
heid van catacomben. Duizend jaar internationale en staatkundige tra­
ditie, alleen reeds van het Edict van Milaan tot het Concilie van Bazel toe.

Ik zal mij wel wachten, U als leidsman aan te bevelen den katholieken 
revolutionnair van de negentiger jaren en van de jaren vóór den eer­
sten wereldoorlog, Léon Bloy. Maar in zijn L e Désespérê en in zijn La  
Femme Pauvre heeft hij onsterfelijke bladzijden geschreven over de be­
teekenis van die duizend jaar.

„ L ’homme est tellement éternel, que les idéés qu’il réalise le moins 
sont les idéés du temps et de Fespace.”

Met dezen prachtigen zin leidt hij in: duizend jaren, tien eeuwen, ge­
weldig als de geboden van Sabaoth! En steeds gaat het voort, zoodat de

1 2 2



woorden van den grooten protestantschen geschiedschrijver Macaulay 
bijna een gemeenplaats zijn geworden: en nog zal het Pausdom onge­
broken staan, als de reiziger van Nieuw Zeeland op de ruïnes van Londen 
een schets maakt van de bouwvallen van London Bridge.

En altijd is er — want daarover gaat het thans alleen — de staat­
kundige macht van den Paus. O f Charlemagne wordt gekroond, de Hoh- 
enstaufen teruggedrongen, o f Napoleon I moet capituleeren, o f Bis- 
marck zijn binnenlandsche politiek moet wijzigen. Vo or Hem zullen Mus- 
solini en Hitler in het stof verdwijnen, zal een wereld-communisme moe­
ten wijken, zal een wereldplutocratie eenmaal zijn een belachelijk en 
vergeten hoodstuk van economische wereldwanorde.

Al de ellendige mislukkingen van de Renaissance-pausen en de groote 
zwakheid in het grootste deel van 17e en 18e eeuw, met het bijzonder 
critieke punt van de Fransche Revolutie — leest erover de tragische 
bladzijden bij den historischen grootmeester Godefroy Kurth — heb­
ben dit machtigst historisch gegeven ternauwernood kunnen beschadi­
gen. Als die Fransche Revolutie in de ijzeren knuisten van Napoleon 
komt, is het deze geweldigste aller staatslieden, die het eerst de wereld- 
grootmacht, den Paus, ondergaat — en openlijk erkent. Onmiddellijk 
na den zwakken Pius V I komt Pius VII; uitwendig even zwak, schijn­
baar nietig, maar bewust beladen met die traditie van duizend jaren 
staatkunde — en daardoor een grootmacht zonder gelijke, de wereld- 
grootmacht. Bladert eens in de grandiose werken van Aulard, Sorel, 
Vandal, Madelin — allen geschiedschrijvers van wereldfaam. Hun be­
wondering en verwondering spreken uit elke letter van hun machtige 
boeken. En met Pius V II begint een nooit gekende herleving van het 
Pausdom van de 19e en 20e eeuw, begint een ongebroken glorieuse dynas­
tie — Gregorius X V I, Pius IX , Leo XIII, Pius X , Benedictus X V , 
Pius X I — en de onvergankelijkheid van de groote staatkundige macht 
wordt voortdurend bevestigd.

I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  T E  L O N D E N

III

Vraagt dan niet, bij een critisch onderzoek naar het wezen van die 
grootmacht, naar de meening van den een of anderen staatsman van den 
derden of van den tienden rang. Het zij ons voldoende, de getuigenis te 
hooren van de drie grootste staatslieden van de 19e eeuw, Napoleon I, 
Bismarck en Gladstone. Bij herhaling spreken zij zich uit. Het meest

123



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  T E  L O N D E N

welsprekend en tot Sint Helena toe de Fransche tiran; met een zekere 
grimmigheid — en een schouderophalen van niet verstaan — Bismarck; 
met groote koelheid, omdat het gaat om iets dat van zelf spreekt — 
raadpleegt zijn levensbeschrijver John Morley in de al te omvangrijke 
driedeelen — Gladstone. Bij de eerste twee spreekt vooral het gevoel van 
het eigen tijdelijke en voorbijgaande — bij Napoleon is dat altijd heel 
sterk — tegenover zulk een macht van de eeuwigheid. Zeer realistisch, 
worden zij juist geïrriteerd door geestelijke lieden om den Paus heen; 
dikwijls laten zij hun verachting voor dezen den vrijen loop. Een halt 
is er steeds, als de Paus zelf in het geding komt. Met Britschen eigenwaan 
en bedenkelijk opgetrokken wenkbrauwen spreekt Gladstone over den 
pauselijken Staat — vergetend het armzalig huishouden van Ierland, dat 
Engeland naast eigen deur kan vinden — en daar veroorzaakt heeft. 
Met een heel ander lijden stellig dan dat van de Romeinsche boeren uit 
het erfdeel van Petrus. Maar de Paus zelf is geen oogenblik in discussie 
— hier ontmoet de eene grootmacht de andere en twijfelt een internatio­
naal ver ziende en eentrotsche vertegenwoordiger van Groot-Brittannië 
niet, welke de grootste is van de twee.

IV

Met groote nationale schaamte herdenken wij dan ook den blunder, 
door Nederland in 1871 geslagen, toen het nauwelijks zijn weder-intre- 
den in de groote internationale maatschappij had gedaan. Dan voor het 
eerst oprijzend uit een nationaal leven, zonder eenige grootheid van 
cultuur, door onze beste historiekenners en kunstenaars terecht genoemd: 
een nationaal moeras, begint ons land met den ezelstrap, daartoe geïn- 
ïnspireerd door het zoozeer van den grooten Thorbecke afgeweken 
liberalisme van Kappeyne van de Coppello. Wat weet de poovere Dum- 
bar meer dan het theorietje van den Paus, vorst van den Pauselijken Staat? 
En zoo komt een meerderheid tot de onnoozele meening, dat met het 
Pausdom is afgerekend, omdat de ongelukkige en niets ter zake doen­
de Pauselijke Staat is verdwenen. Waarom dan niet een ezelstrap? Al- 
berdingh Thijm en Nuyens, reeds lang verbijsterd door het in ons land 
weer oplaaiend anti-papisme, met zooveel staatslieden van internationale 
reputatie terecht van meening, dat het negatief gedeelte van de tijdelijke 
macht van den Paus zeker beteekenis heeft voor de vrije meeningsuiting 
van den Paus; deze groote leiders van de Katholieken van die dagen, zij

1 2 4



zien vooral — en terecht — de kwaadaardige poging om het Neder- 
landsch Katholicisme te grieven. Tot een juiste stelling van het groote 
probleem kwamen zij nog niet — kwam geen Katholiek in dien tijd. Zoo­
veel jaren later zou pas de kranige dissertatie verschijnen aan de Amster­
dams che Universiteit van Jan Willem Schneider — den zoo spoedig 
voor het openbaar leven der Katholieken van Nederland verloren ge- 
ganen jongere van groot talent.

Het Gezantschap bij den Paus verdwijnt. Het blijft opgeheven, tot 
dat in den eersten wereldoorlog de groote liberale staatsman Cort van 
der Linden — altijd open voor alle meeningen en zeker voor die van 
Struycken, die hem tijdig over de juiste beteekenis van den Paus als 
internationale grootmacht had ingelicht — zich die grootmacht in den 
zoo critieken tijd herinnert. Het Gezantschap bij den Paus herleeft; ons 
land wordt bij het Vaticaan door eerste klas staatslieden — een Louis 
Regout, een Octave van Nispen tot Sevenaer — vertegenwoordigd.

Maar in 1925 neemt een politieke imbeciel, een Ds. Kersten, in dit ge­
weldige internationale vraagstuk de leiding. Profiteerend van een tot 
in het absurde doorgevoerd evenredig kiesrecht, viert hij uit zijn anti­
papisme van den nieuweren tijd. Wat deert hem de theorie over de staat­
kundige beteekenis van den Paus? Wat deert hem het buitenlandsche 
prestige van Nederland? Maar erger dan dit is het, dat partijen van aan­
zien dit buitenlandsch prestige opofferen aan binnenlandsch partij-kra- 
keel of aan voldoening van het belachelijk anti-papisme van groepen 
van haar leden of aan de'concurrentie onder het kiezerscorps. En zoo 
vergrijpt een kleine meerderheid zich opnieuw aan het Gezantschap bij 
den Paus en verdwijnt dit ten tweeden male.

V

Laat ik eenigen tijd stil staan bij de ellendige fouten, die bij dit alles 
zijn begaan. Laten wij beginnen met de hand in eigen boezem te steken.

Zeker, er was volop reden tot groote verontwaardiging onder de 
Nederlandsche Katholieken. Zij wisten, dat juiste redeneering en zui­
vere theorie niets te maken hadden met de gepleegde wandaad. Zij wis­
ten, dat een deel van hun landgenooten — in het land van orde en vrij­
heid! — hen wilden kwetsen en dat zij, de Katholieken, daarvoor geen 
enkele aanleiding hadden gegeven. Daar was bovendien een bijzondere 
reden tot verontwaardiging. De zaak van het Gezantschap was een

N T E R N A T I O N A  A L  W E R K  T E  L O N D E N

125



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

nationale zaak, zoo goed als de sociale directieven van Kerum Novarum 
en Quadragesimo Anno wereldzaak zijn. Maar wie eerder dan de Katho­
lieken hadden voor al deze zaken in de bres te staan? Wie waren beter 
ingeleefd in de eeuwenoude traditie van de wereld-staatkundige betee­
kenis van den Paus? Wie kenden beter dan zij de feiten, hoe die staat­
kundige macht altijd op wereldvrede is gericht, in het staatkundige zoo­
wel als in het sociaal-economische? Wisten de Katholieken niet, dat het 
maar enkelen zijn onder de niet-katholieken — een President Roosevelt 
b.v., die er zich openlijk op beroemde, dat hij voortdurend Quadragesimo 
Anno raadpleegde — die zich zelfs met wetenschappelijke impulsen in 
de buurt van het pausschap wagen? Kenden zij niet zooiets van geheel 
bevooroordeelde wetenschap — onder het mom van vrije wetenschap — 
die stelselmatig de rijkste objecten, de meest zich opdringende objecten, 
negeert, zoodra zij daar iets meenen te zullen vinden, dat niet past bij 
a priori aanvaarde en geheel vastgeroeste geesteshouding? Voor de zaak 
in kwestie konden zij er zeker van zijn, dat maar een enkele, zeer hoog­
staande niet-katholieke Nederlander nog een paar dagen bedrukt zou 
zijn om dit erbarmelijk votum van de Tweede Kamer!

Intusschen rijst de vraag: zijn er geen tactische fouten door de Katho­
lieken gemaakt bij de Gezantschapskwestie? Ik meen van wel — en zelfs 
zeer ellendige fouten.

Toen Cort van der Linden het klare inzicht had gewonnen, dat, zij 
het aanvankelijk tijdelijk, de verbinding met den Paus moest worden her­
steld, had het toen niet van wijzen tact getuigd, het voorbereiden van 
het herstel dezer betrekking op te dragen aan een gezaghebbend pro- 
testantsch diplomaat? Moesten de eenvoudigen van geest — zoo al niet 
van hart — die nu eenmaal door allerlei anti-papistischen rimram waren 
misleid en die in deze ingewikkelde vraagstukken uiteraard moeilijk weg­
wijs raken, worden opgeschrikt door de zending van Mgr. Nolens? 
Moest de zending van een prelaat van de R. K . Kerk, zijn veel te veel 
op den voorgrond treden bij deze aangelegenheid, niet volkomen mis­
leidend werken? Terwijl zij toch ook in het geheel niet paste bij de so- 
liede, door alle internationale grootmachten aanvaarde theorie? Werd 
dan het voorbeeld o.a. van Groot-Brittannië nog altijd zóó slecht be­
grepen? Waarom werd — en iedereen zal begrijpen, dat hiermee niets 
wordt gezegd tegen twee van de grootste glories van de katholieke 
staatkundige partij in ons land! — tweemaal een katholieke Gezant ge­
kozen?

1 2 6



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

Toen het gevaar in 1925 dreigde, waarom werd toen niet tijdig dat 
aantal eerste-klas niet-katholieke Nederlanders gemobiliseerd, de man­
nen met inzicht in internationale verhoudingen, in de wereldpositie van 
Nederland, mannen uit de school van de Beaufort, persoonlijkheden, 
die te juister tijd op de partijen van links met name gunstigen invloed 
konden uitoefenen? Zelf heb ik getuige mogen zijn van de meer dan 
slordige voorbereiding van het Kabinet-Colijn van 1925 — ik ga thans 
niet in op de geheel verkeerde ontwikkeling van onze binnenlandsche 
politiek in dien tijd, die ook voor deze zaak zooveel op haar geweten 
heeft; mijn inzichten daarover zijn U voldoende bekend! — en ik weet 
dus, hoe over deze allerbelangrijkste kwestie in katholiek-staatkundigen 
kring werd heengeloopen. Ik weet dus ook, dat toen reeds vast stond, 
dat de Heer van Karnebeek niet de portefeuille-kwestie zou stellen, 
dat op de Chirstelijk-Historischen niet te rekenen viel; en dat — lamen- 
tabile dictu! — toch de steun aan een Kabinet-Colijn werd doorge­
dreven....

VI

Zien wij nog eens om ons heen.... Bekijken wij maar de Engelsche 
kranten van een veertien dagen.... Finland, Hongarije, Italië, Japan, 
Bulgarije, de Vereenigde Staten — en het Vaticaan. Het pauselijk Hof 
wemelend van buitenlandsche diplomaten — en wij ontbreken.

Gaan wij nog even wat dieper in op de historische theorie — op de 
traditie. Dit is niet alleen een zaak van uitwendige, maar ook van in­
wendige beteekenis. Wat de geheele wereld, met haar diep-christelijke 
overlevering, ondanks ontkenning en bestrijding, ten diepste weet is 
dit: Daar in het Vaticaan is het eenige wereldcentrum, waarvan wezenlijke ge­
rechtigheid in het internationale is te verwachten. Daar is niet alleen geen enkel 
materieel belang van grooter of kleiner orde, daar is de handhaving van 
de leer: aan ieder het zijne, met meer omzichtigheid en verfijning, met 
meer historischen zin dan waar ook toegepast, ten bate van allen. Daar 
is de veroordeeling van allen machtswaan, de veroordeeling van alle 
tirannie, de veroordeeling van alle vernietiging van het zwakke. Daar is 
ook de cultuur van een positieve internationale rechtsorde, zonder ge­
weld van den een en zonder vrees van den ander. Daar reikt het recht 
in het sociaal-economische — waardoor het recht zijn grootsten inhoud 
krijgt. Machtsfilosofie wordt daar veroordeeld — en de wijsbegeerte,

1 2 7



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

die Grieksche Oudheid met het licht van Thomas van Aquino verbindt, 
inspireert daar de wereldwijsheid.

Voor de Nederlandsche Katholieken als staatsburgers, in samenwer­
king met zooveel verstandige volksgroepen, is thans groot werk te doen. 
Zooals bij de groote sociale Encyclieken — waarover ik reeds vroeger 
tot U mocht spreken —, die veel verder reiken dan de Katholieken, 
maar voor de geheele menschheid zijn bestemd, hebben wij, Katholie­
ken, in staatkundige vereeniging, in dienst van onze aanstonds herboren 
nationale gemeenschap, een belangrijke staatkundige taak te verrichten.

Op de komende algemeene vergadering van de International Chris- 
tian Democratie Union, waar generaal Haller, Dr. Slavik, Dr. Batista 
i Roca en ik zullen spreken over De Volkenbond — nu!, zal ik het voor­
recht hebben te bepleiten, dat in de Council van The Commonwealth of 
Nations, die wij af bidden, een permanente zetel van Advies voor het 
Vaticaan wordt ingeruimd. Daarvoor is de steun van de Nederlandsche 
Katholieken onontbeerlijk — maar ook van zooveel anderen, met in­
zicht in het nieuwe internationale leven en vol goeden wil.

Gezamenlijk moeten wij uitwisschen alle teekenen van internationale 
onmondigheid bij een volk, dat internationaal thans terecht zoo groot 
aanzien geniet en aan een Grotius en een Asser voor internationale wijs­
heid en wetenschap zooveel is verschuldigd.

1 2 8



Onderwijsvernieuwing door Kees Boeke
door P. ELLERBECK S.J.

Er is in de wereld van onderwijs en opvoeding veel gerucht rond Kees 
Boeke en rond de ideeën en methodes die hij toepast in zijnKindergemeenschap 
te Bilthoven. Op velerlei gebied wordt hij aangevallen en de bezwaren die 
men hoort, spreken elkaar soms lijnrecht tegen: zijn methodes zouden heidens 
en amoreel zijn en.... hij handelt uit een piëtistisch christelijke mentaliteit. 
Hij gaat individualistisch te werk en.... hij laat het individu ondergaan in de 
gemeenschap. Wat daarover te denken?

Als een schilder over velerlei levensgebieden gaat schrijven en tot veel 
omstreden theorieën komt, moet men, om hem als schilder te kennen, niet 
naar zijn theorieën luisteren, maar gaan kijken naar zijn werk. Daarin zal 
hij zich beter uitdrukken dan in getheoretiseer over aesthetiek, wijsbegeerte 
of politiek, waarin hij slechts amateur is.

Gegeven de disputen over de theorieën van Kees Boeke lag het voor de 
hand zijn „Werkplaats Kindergemeenschap”  eens te bezoeken, om te zien 
wat hij tot stand gebracht had en hoe hij zelf in zijn werk stond. De heer 
Boeke was zo bereidwillig een dag van zijn druk bezet leven vrij te maken 
om mij rond te leiden en mij zijn ideeën uiteen te zetten in een eerlijk gesprek. 
De oprechte bewondering die ik voor hem kreeg, geeft me de moed om ook 
eerlijk mijn indrukken en reflexies weer te geven in het besef niet aan dank­
baarheid te kort te schieten voor zijn vriendelijk onthaal.

Zeker een ééndaags bezoek op zich is niet voldoende voor een definitief, 
naar alle kanten uitgewogen oordeel, maar men doet er toch feiten op en 
hoort gedachten die een verantwoord totaal beeld kunnen geven. Laat ik 
dus met de feitelijke gegevens beginnen om van daaruit de diepere aspecten 
te beschouwen.

* * *

Aan het station van het mooie Bilthoven wachtte de heer Boeke me op: 
een lange goed gebouwde zestiger, nog weinig grijs en in zijn volle kracht. 
Hij beantwoordt aan de voorstelling, die we ons van een moderne dominé 
maken: er ligt een rustige mildheid over hem, een mensenvriend, die niet 
uitbundig is, maar met wien men graag over zijn miserie zou praten. Hij 
heeft iets sereens, maar niet die klare, realistisch-diepe sereniteit van een 
Benedictijner monnik.

De kinderen, die we onderweg passeerden, begroetten hem eenvoudig: 
„Dag Kees” . Dat klinkt vreemd, maar het heeft niets van een vulgaire frère 
et compagnon-houding. ’t Is een vertrouwdheid van een eigen soort, die hem 
niet naar beneden haalt en die door een oud-bewoner van een klein democra­
tisch Achterhoeks stadje best in te denken is. Boeke vertelde dat deze begroe- 
tingswijze vanzelf is gegroeid.

We gingen nu de Kindergemeenschap bekijken. Duitsers en Canadezen

1 2 9



O N D E R W I J S V E R N I E U W I N G  D O O R  K E E S  B O E K E

hebben haar bezet en hun sporen achtergelaten. Alles ligt nog uiteen in ten 
dele geïmproviseerde gebouwen, die echt uitgewoond zijn. Vooral in het 
Zuiden kennen we dat beeld. Ik was me bewust dat dit milieu en de nood­
zakelijke uitwerking ervan op de kinderen mijn oordeel over Boeke’s werk 
niet mochten beïnvloeden. Bijna iedere onderwijs- en opvoedingsinrichting 
heeft in het uiterlijk aspect geleden en gewoonlijk is dit slechts het geringste 
deel van de algehele ontreddering die over de jeugd zelf is gekomen.

Een 250 kinderen, jongens en meisjes van 3 tot 18 jaar, vormen de kinder- 
gemeenschap, te samen met een staf van docenten of* werkers. De kinderen 
zijn vooreerst verdeeld in vijf grote groepen die volgens de kleuren van het 
spectrum worden aangeduid: paars de kleuters, blauw de kinderen van de 
eerste klassen L.O., groen die van de laatste klassen L.O., geel de groep 
van hen die we met de leerlingen van de M.U.L.O. of eerste drie klassen 
M.O. kunnen gelijkstellen, het z.g. I.V.O. (individueel voortgezet onderwijs), 
oranje, die daarna nog dóórwerken.

Voor het onderwijs zijn er geen klassen maar leeftijdsgroepen.We moeten 
hier afstand doen van onze gewone voorstelling van een school, waar de 
leerstof volgens jaren is ingedeeld, waar men cijfers krijgt en op het eind 
van het jaar overgaat of blijft zitten. Hier krijgt men geen cijfers, men blijft 
niet zitten, men gaat in verschillend tempo vooruit. Om die vooruitgang aan 
ieders individueel tempo aan te passen zijn de vakken verdeeld in groepen: 
de doegroep, de talengroep, de wiskundegroep enz. Iedere groep omvat ver­
schillende vakken, ieder vak een aantal vakdelen. Zo zijn er op de school een 
400 vakdelen, die elk hun eigen eisen hebben, waaraan door tentamen of proef 
moet voldaan worden. Ieder hoeft niet alle vakdelen te doen. Er is specialisa­
tie mogeiijk b.v. in technische of zelfs huishoudelijke richting. Er zijn mini- 
mum-eisen en men kan zich aanpassen aan de individuele begaafdheid en ont­
wikkeling. De kinderen krijgen niet alle dezelfde maaltijd van kennis opge- 
dist, maar ze kunnen a la carte dineren. Om hen in de keuze en de uitwer­
king te helpen hebben ze in groepjes van ongeveer 12 kinderen een mentor, 
één der onderwijskrachten.

Het princiep der zelfwerkzaamheid geldt hier: geen hoorschool, maar een 
doeschool, en daardoor wordt het onderwijs in de gehele opvoeding die de 
Kindergemeenschap geven wil en waarvan dit beginsel een der hoofdpeilers 
is, ingebouwd. De andere hoofdpeiler is het beginsel dat men de kinderen 
tot gemeenschapsmensen moet opvoeden. Dat vraagt de vorming van een 
groot verantwoordelijkheidsbesef en daartoe gééft men de kinderen ook grote 
verantwoordelijkheid.

Iedere week b.v. is er een vergadering die door de kinderen zelf geleid en 
genotuleerd wordt. Elkeen mag kwesties op het program zetten en de pro­
blemen die de gemeenschap stelt, moeten daar worden opgelost, niet door 
stemming, de minderheid kan immers gelijk hebben. Als er geen eensgezind­
heid komt, neemt men geen beslissing, maar komt men later op de zaak terug.

Men wil van buiten af niets opleggen (behalve dan de boven gegeven rege­
ling), alles moet van binnen uit aanvaard worden. Er wordt niet gestraft, de 
overtreder moet zelf tot inzicht komen van wat hij misdeed en in overleg met

1 3 0



O N D E R W I J S V E R N I E U W I N G  D O O R  K E E S  B O E K E

de anderen de zaak goed maken. Ondanks de publieke behandeling tracht 
men de individuele beschaming zoveel mogelijk te voorkomen.

De kinderen houden zelf de gebouwen schoon, vervaardigen meubels en 
onderwijsmateriaal en onderhouden de tuin. Handenarbeid staat er hoog in 
ere. Kunst is een zeer voorname factor in de opvoeding en de prestaties zijn 
hoger dan men van zulke jonge kinderen zou verwachten. Men speelt Shake- 
speare en zingt de Matthauspassion van Bach. Door het leren waarderen van 
goede kunst en het vieren van verzorgde feesten vragen ze niet meer naar het 
minderwaardige. Er wordt ook aan sport en aan rythmische gymnastiek ge­
daan. Alles is er op ingericht ook een goede lichamelijke vorming te geven.

Op al deze gebieden leert het kind zich uiten in een gemeenschap waar de 
meest uiteenlopende sociale verhoudingen verwerkelijkt zijn: tussen klei­
nen en groten, tussen jongens en meisjes, tussen minder-en meerbegaafden, 
tussen kinderen en volwassenen. Eén verhouding wordt echter zorgvuldig 
geweerd: de zuivere gezagsverhouding; daarmee, zo zegt men, wil men de 
kinderziel niet forceren.

Dit zijn de grote lijnen van de Kindergemeenschap. Er zijn mooie aspecten 
in deze opzet, maar we hebben toch ook kritiek. Eerst willen we ons echter 
afvragen: welke geest bezielt dit alles? Dat is immers het voornaamste.

Men merkt aanstonds dat een grote toewijding al deze bemoeienissen rond 
het kind beheerst. Kees Boeke is een practische idealist, iemand die zich zelf 
geeft. Hij is een belichaming van de geest die hij anderen wil bij brengen. 
Naast hem staat zijn vrouw Mevr. Boeke Cadbury; hoewel uiterlijk niet zo 
opvallend, schijnt ze mij werkelijk een onmisbare zorgende figuur in deze 
gemeenschap. Beider geest heeft zich medegedeeld aan de uitgebreide staf van 
medewerkers, die bij een belachelijk lage salariëring leven voor het mooie 
werk.

Maar welk doel bepaalt die schone toewijding, men sprak immers wel van 
amoreel, heidens, communistisch? Dit is zeker niet juist. Kees Boeke is een 
Christen met hart en ziel, maar nu is het zo tragisch dat het begrip „Christen”  
zovele betekenissen heeft. De volheid van het Christendom is het Katholicis­
me, en waar daarvan wordt afgeweken, blijft het een torso, schoon misschien, 
maar onaf. Boeke’s Christendom is het best gerakteriseerd door de mentaliteit 
der Quakers, die hij in volle consequentie wil doorvoeren. Zelf is hij zende­
ling geweest voor deze Society of Friends in Syrië.

Ik meen dat dit feit het duidelijkste licht werpt op het grondplan van zijn 
opvoedingsmethode. Als men een korte beschrijving van deze secte leest, dan 
heeft men tevens de beginselen waarvan dit syteem de consekwente toepas­
sing is en allerlei eerst onverklaarbare aspecten worden dan duidelijk.

De secte der Quakers wordt door Algermissen het tot het laatste subjec­
tivisme doorgevoerde Protestantisme genoemd. Geen dogma’s, geen pries­
ters, geen sacramenten, zo weinig mogelijk organisatie, maar alleen de inner­
lijke Christus wil men er. Niet het uiterlijk licht van de bijbel, maar alleen het 
innerlijke licht is van belang. Het goddelijk zaad valt in de ziel, het groeit op 
onder werking van Christus’ licht en daardoor, en alleen daardoor, wordt

1 3 1



de mens van de zonde bevrijd, met Christus verenigd en tot goede werken 
bevrucht. De godsdienstige houding is er een onbepaalde en onbepaalbare 
gemoedstoestand van waaruit dan de houding van aanbidding en de goede 
daden voor de naasten moeten volgen. Dat godsdienst ook waarheid is, door 
God geopenbaard en door de Kerk voorgehouden, en dat die waarheid het 
enige veilige richtsnoer is voor de goedheid van de godsdienstige daden, 
wordt er niet geaccepteerd. En hoewel men er de realiteit van de zonde er­
kent, durft men toch het dogma der erfzonde in alle consekwentie niet te 
aanvaarden en houdt geen rekening met het feit dat juist in het godsdienstig 
gevoel deze zonde zich kan verhullen en tot de ergste excessen kan leiden, 
juist omdat dit gevoel niets boven zich erkent.

Me dunkt deze band met het Quakerisme geeft ons te denken. Kees Boeke 
is een verklaard tegenstander van confessioneel onderwijs, dat verdeling zou 
brengen onder de kinderen. Welnu als men dieper ziet merkt men dat zijn 
opvoeding ook geen neutraal onderwijs is, — dat bestaat immers nergens — 
maar een bepaalde vorm van confessioneel onderwijs, maar dan van zijn 
confessie. Omdat deze echter zeer vaag en ondogmatisch is en niemand wil 
vastleggen aan een vaste formule, wekt ze de indruk neutraal te zijn. Men is 
er tevreden met een algemene godsdienstig-affectieve houding, die nog tot 
allerlei bepalingen kan voeren. Maar dat is nog geen godsdienst, omdat gods­
dienstige daden helderheid en zekerheid, een ongeschokte overtuiging vragen. 
Wat moet zo’n opvoeder antwoorden als een kind nu de vraag stelt: is Chris­
tus nu werkelijk God? Toch een zaak van het grootste gewicht!

We gaan hier echter niet verder op in. Een feit is dat er een vage religieuse 
sfeer hangt in Boeke’s stichting en dat deze zich vooral uit in de aesthetische 
beleving van grote christelijke kunstwerken. En dit is zeker een groot voor­
deel boven het platmaterialisme en oppervlakkig sciëntisme van menige neu­
trale school. Boeke is een oprecht Christen, die zeker een goede invloed heeft 
op allen die ver van godsdienst en menselijke waardigheid zouden opgroeien 
zonder hem. Hij bereidt de bodem voor op het zaad, maar wat zou zijn werk 
vruchtbaarder zijn als hij niet alleen beploegde en wiedde maar ook de be­
stemming van iedere akker wist en het juiste zaad mocht mee zaaien met den 
Goddelijken Zaaier: ,,Zoals de hemelse Vader Mij gezonden heeft, zo zend 
Ik u”  (Jo. 20, 21). Boeke gelooft in de inwendige Geest, wij ook, maar die 
Geest spreekt niet alleen in het mensenhart, maar ook in degenen die door 
Hem gezonden worden: ,,Die u hoort, hoort Mij”  zeide Christus (Luc. 5, 16). 
We moeten niet alleen geïnspireerd worden door de figuur van Christus, maar 
Hem, geheel en al zoals Hij verschijnt in Evangelie en Kerk, aanvaarden.

De bewoners van Galilea werden ook geboeid door Christus’ persoon, 
door Zijn goedheid tegenover de zieken die Hij genas, door de waardigheid 
die van Hem uitstraalde. Maar toen Hij te Capharnaum over het brood sprak 
dat Hij zelf was zeiden ze: „Dit woord is hard, wie kan naar zo iets luisteren?” 
(Jo. 6. 60) en toen trokken velen zich terug en bleven niet langer bij Hem. Het 
godsdienstig gevoel kwam in opstand, ze aanvaardden niet de hele Christus, 
ze wilden uit Christus’ leer kiezen wat hun beviel, het waren heretici, mensen 
die een keuze doen. De individuele benadering van Christus is zo onvolledig.

O N D E R W I J S V E R N I E U W I N G  D O O R  K E E S  B O E K E

132



O N D E R W I J S V E R N I E U W I N G  D O O R  K E E S  B O E K E

Heel het leven der Kerk is uitwerking van het wezen der menswording. Eén 
mens kan dat niet omvatten en als hij dat toch wil, maakt hij zich zelf tot een 
Christus, niet in de zin van St. Paulus „alter Christus” , waarbij het ik ver­
dwijnt, maar tot een pseudo-Christus.

Boeke leert ons zoals zovele vrome Quakers te leven volgens het geloof, 
maar de vraag is of het het ware geloof is. Zijn gebouw is niet opgetrokken 
op het enige fundament en hoe schoon het dan ook lijkt, beter als andere 
totaal ongodsdienstige systemen, het blijft een verminking van het beste dat 
we hebben: de openbaring Gods in Christus.

Hoe staat het nu met de practijk van de opvoeding, die we boven schetsten? 
Laat ik trachten de sfeer te beschrijven, zoals ik die aanvoelde. Er is een rustige 
en beschaafde sfeer. Waar gestudeerd werd, merkte men dat de kinderen ont­
spannen geconcentreerd waren. Er heerste in die lokalen de stemming van 
een universiteitsleeszaal, waar mensen zitten die weten wat rustig studeren 
is. Dit contrasteert wel sterk met wat ik in andere scholen zag. In het geheel 
ontbrak er echter iets wat men elders soms te veel vindt: een uitbundigheid, 
een jolige jongensachtigheid. De grotere jongens maakten op mij geen 
frisse indruk, ze leken me te oud, te verstandig, haast een beetje levensmoe. 
Me dunkt dit milieu zal goed zijn voor zenuwachtige kinderen, die er tot 
rust komen, ook wel voor meisjes, maar voor jongens ontbreekt te veel het 
rivaliteitsmoment in de opvoeding, de competitie, de strijd. Eerlijk gezegd 
het was me te weinig mannelijk.

Misschien is die indruk van enkele uren vals, of een verkeerde generalisa­
tie, maar als men nu merkt dat de kinderen voortdurend aangemoedigd wor­
den, dat hun prestatie’s hoog worden aangeslagen, waar ze mij nog heel nor­
maal voorkwamen, dat men niet straft, dat de jongens altijd met meisjes samen 
zijn, dan schijnt het me toe dat mijn observatie niet louter een visueel toe­
vallig beeld was, maar een inzicht werd dat telkens groeide en door het uiter­
lijk beeld gevoed werd.

Zeker het is erg gelukkig dat de kinderen rust vinden voor hun geest, niet 
overladen worden met nodeloze kennis, dat in prettig en vormend werk aller­
lei spanningen worden afgereageerd. Maar zou het slappe Quakeridee van 
gezag zich niet wreken? Vormt men zo niet harmonische, maar slappe, hyper- 
beschaafde mensen die de kleine, door de gemeenschap gestelde eisen wel 
aankunnen, maar die niet de eis van een absolute norm voelen, omdat zij die 
niet krijgen? Ligt er in het geven van de verantwoordelijkheid aan kinderen 
in zo grote mate, niet een onverantwoordelijkheid bij de opvoeders, die geen 
sterke beslissingen aandurven? Worden de kinderen zo niet vroegtijdig onder­
gedompeld in de gemeenschap waardoor ze niet tot zichzelf kunnen komen?

En dan: er bestaat geen straf. Hoe kan men mensen opvoeden zonder dat 
ze ook aan de lijve voelen wat op de zonde volgt? De mens is ook lichaam 
en we mogen hier wel eens naar de goddelijke economie zien, waarin de zon­
daar ook gestraft wordt, hier op aarde tot zijn heil, daarna voor eeuwige ver­
gelding. In de Hebreënbrief staat: „Want de Heer kastijdt dien Hij bemint, 
tuchtigt eiken zoon dien .Hij liefheeft. Verdraagt het dus als een kastijding; 
God behandelt U als zonen. Want is er wel een zoon, die door zijn vader niet

133



wordt gekastijd? Zo ge dus zonder kastijding zoudt wezen, waarvan allen 
hun deel krijgen, dan waart ge bastaards en geen zonen (Hebr. 2 1: 6—9). Daar 
waar men de straf wil afschaffen vergeet men weer de realiteit der erfzonde, 
in ieders vlees aanwezig.

Opvoeden is klaarmaken voor de wereld van de volwassenen, zoals ze is, 
om ze beter te maken. Daartoe is nodig dat de mens zelfstandig en desnoods 
eenzaam zich te weer kan stellen tegen bederf van buiten en van binnen. En 
dat moet hij leren door strijd tegen de hartstochten en strijd tegen de onge­
zonde invloeden in de gemeenschap. De jongens van Kees Boeke vechten 
niet. Op vele neutrale scholen zijn de gevaren te groot, zijn ze hier niet te 
klein? Zo kweekt men kasplanten.

Bouwt men een ideale jeugdgemeenschap, waar, onder een soort collec­
tieve suggestie de driften weinig aan het woord komen en alles gemakkelijk 
in der minne geschikt wordt, dan kunnen de kinderen wel gelukkig zijn — 
ook dat kan gesuggereerd worden — maar dat is toch geen voorbereiding 
voor het leven, dat nu eenmaal anders is. Daar zijn wèl sterke gezagsverhou­
dingen, waaraan men zich moet onderwerpen en waarbij men toch vrij moet 
blijven; daar worden de driften geprikkeld en toch moet men zich rein be­
waren. Er moet gestreden worden voor het goede, tegen het kwade. Hoe 
verruwend, hoe onaesthetisch en onprettig dat vechten ook is, mijn hemel, 
het goede is het waard!

Opvoeding moet normen bij brengen op de allereerste plaats, het moet leren 
hoe er volgens die normen geleefd kan worden, en daar is de opvoeder met 
klaar inzicht voor nodig. Ook het psychisch apparaat moet gevormd worden 
in harmonie, maar op slot van rekening, hoe nuttig een gemeenschap daar 
ook voor is, dat gaat eerder vanzelf dan het verwerven van normen.

Maar als men vindt dat alles eerst in eigen gemoed verantwoord moet zijn 
volgens een samenklank van gevoelens, en niet volgens beginselen die klaar 
en ongeschokt aanvaard worden, als men alles slechts van harte wil doen, dan 
kan men beter over de beginselen praten en alles in ’t vage laten. Maar dan is 
men ondanks alle praten over gemeenschap toch individualist omdat de 
eigen subjectiviteit norm is geworden.

Onzepractische bezwaren komen zo samen met de theoretische. Chestertonzegt 
dat alle oorlogen godsdienstoorlogen zijn. Alleen een grote goede zaak als een 
godsdienst brengt de mensen er toe te strijden. Onder alle verschillen in opvoe­
dingssystemen ligt de godsdienstverscheidenheid. Hier is het de gemoedsgods- 
dienst van de Society of Friends. De gemeenschap dient er alleen om het gevoel te 
stimuleren, maar de mens staat er in alles eenzaam tegenover God en Christus.

We hebben groot respect voor het werk van Kees Boeke. Hij heeft het niet 
gelaten bij getheoretiseer over opvoeding, maar hij is met inzet van geheel 
zijn persoon zelf begonnen. En juist het werk zal, hopen we, de nodige cor­
recties brengen op wat in aanzet minder juist was.

Moge zijn geest steeds open blijven voor de lessen van het leven èn van de 
genade, en zo door blijven werken, niet in getheoretiseer maar zoals hij reeds 
zolang deed in de onbaatzuchtige dienst van de opvoeding. Dan is hij zeker 
een paedagoog naar Christus.

O N D E R W I J S V E R N I E U W I N G  D O O R  K E E S  B O E K E

*34



Politiek Overzicht
De troonrede, door Hare Majesteit de Koningin op 23 Juli ter opening van 

de Staten-Generaal uitgesproken, bevatte een uitvoerig werkprogram, waarbij 
200 goed als geen gebied, waarop DE REGEERING haar werkzaamheid 
kan of moet uitoefenen, onvermeld is gebleven. Van de Staten-Generaal 
mag men veronderstellen, dat zij gaarne willen medewerken om chaotische 
toestanden op te ruimen. Nauwelijks echter had de nieuwe Minister van 
Onderwijs het mes ter hand genomen om in zijn departement eenige bezui­
niging, waarvan hij de noodzakelijkheid kon bewijzen, aan te brengen, of 
vooral de leden van de Partij van den Arbeid zagen in die maatregelen 
een aanslag zoowel op de opbloei van de kunst als op het welzijn van be­
ambten, waarvan velen toevallig tot hun Partij behoorden. Zijne Excellentie 
had met de opgeschroefde oppositie makkelijk spel en reduceerde den wervel­
wind tot een storm in een glas water. Met dat al was de houding van de vroe­
gere socialistenpartij een symptoom van de onwennigheid samen te gaan 
met de R.K.V.P. Met meer succes traden beide partijen eendrachtig op tegen 
de communisten. Nadat deze een „spontane” staking te Amsterdam hadden 
uitgelokt, z.g. als protest tegen de uitzending van onze troepen naar In­
donesië, en daarbij den overmoed hadden de regeering omtrent deze relletjes 
te interpelleeren, was de P. v. d. A. zoo verstandig openlijk het drijven der 
communisten af te keuren en zich met de regeering eens te verklaren.

Niet minder voortvarend als zijn ambtgenoot van Onderwijs blijkt de 
minister van JUSTITIE te zijn. Reeds twee jaar zit ons land met het probleem 
der politieke delinquenten. Het vorige ministerie wist daar geen raad mee. 
Minister van Maarseveen pakt de koe bij de horens. Hij kondigde richtlijnen 
af, waarbij hij de delinquenten in bepaalde categorieën verdeelde en onder 
de lichte gevallen een streep wilde zetten, zich daarbij beroepend op het 
christelijk gevoel van barmhartigheid. Bij velen vond dit denkbeeld, dat ook 
het nederlandsch Episcopaat had aanbevolen, eerder spot dan instemming.

Het is ons niet duidelijk, waarom in een christelijken staat geen barmhartig­
heid mag worden toegepast. Maar laat het zijn dat barmhartigheid te zeer op 
wraakgevoelens stuit, voor het utiliteitsargument, dat het vasthouden van 
zeventigduizend burgers, die jarenlang op hun berechting zouden moeten 
wachten, een definitieve kloof maakt tusschen Nederlandsche burgers en 
dat al deze slachtoffers vroeg of laat naar het communistisch kamp gedreven 
of gelokt worden, kan toch niemand blind blijven.

Hoever de vervolgingszucht gaat, blijkt uit de beschuldigingen tegen het 
Driemanschap der Unie, dat men ook al onder de politieke delinquenten 
heeft willen indeelen. Het Driemanschap is zoo verstandig geweest een 
commissie van onderzoek aan te vragen ter beoordeeling van zijn gedrag 
tijdens de Duitsche bezetting. Het rapport van de commissie-Schermerhorn 
was: dat de Unie, onder hun leiding goed werk heeft gedaan en dat zij vrij 
van alle schuld uitgaat, al hebben de leiders fouten gemaakt. Maar wie geen 
fouten heeft gemaakt in die jaren, hij moge den eersten steen werpen!

135



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

Al de mooie woorden van Van Mook ten spijt, is de verhouding tot de 
REPOEBLIK nog lang niet opgeklaard. De conferentie van Malino heeft 
de ILepoeblik eenigszins verzwakt, want het bleek, dat met de buitengewesten 
best te praten viel. Er werd besloten te stichten De Vereenigde Staten van 
Indonesië, bestaande uit de volgende vier: Java, Sumatra, Borneo en de Groote 
Oost, welke vier staten weer verdeeld zullen worden in autonome gebieden. 
Dit alles voorloopig onder erkenning van het Nederlandsch gezag. Uiteraard 
waren Sumatra en Java op deze bijeenkomst afwezig. Op Java werd op 
17 Augustus het eenjarig bestaan der 'Kepoeblik herdacht, waarbij Sjahrir 
zijn volgelingen opwekte om „sportief en beheerscht”  te zijn, twee eigen­
schappen, die tot nog toe, getuige de moorden en het herhaaldelijk stop­
zetten der evacuaties der Europeanen, hun absoluut ontbraken. Intusschen 
heeft de regeering gemeend, haar doel beter te kunnen bereiken, indien zij 
een commissie-generaal naar Indonesië zond. Ook vroeger in moeilijke 
overgangstijden had het staatsgezag daarvan gebruik gemaakt. Thans meende 
de regeering, bij monde van den Minister van Overzeesche Gebieden, Jonk­
man, dat een commissie-generaal noodig was, „opdat het opperbestuur de 
internationale betrekkingen en de structuur van de nationalistische beweging 
makkelijk zou kunnen behandelen. De lt.-gouverneur-generaal is beperkt 
tot vertegenwoordiging van dc Kroon” . Het mandaat, dat aan de commissie, 
die bestaat uit de heeren Max van Poll, W. Schermerhorn en F. de Boer 
en waarin ambtshalve ook zitting heeft de luitenant gouverneur-generaal, 
is meegegeven, behelst, dat zij moet streven naar herwinning der volledige 
souvereiniteit van het Nederlandsch gezag in Indië, dat door een overeen­
komst met de Britsche regeering (Aug. 1945) beperkt was. Voorts zal zij 
regelingen treffen waardoor met behulp van het moederland of andere 
mogendheden dc financieele en economische reconstructie van Indië kan be­
gonnen worden. Zij zal de taak van de Nederlandsche strijdkrachten bij het 
herstel van orde en recht omschrijven, en vooral, in overleg met de ingezete­
nen in al hun verscheidenheid van herkomst en cultuur, aan Oost-Indië de 
waardige plaats geven in het komende staatsbestel.

De commissie-generaal is heelhuids te Batavia aangekomen. Ook Lord 
Killearn, die een schakel vormt tusschen de Nederlanders en de Indonesiërs, 
is aanwezig en heeft beide partijen een lunch aangeboden, die vier uur duurde 
en waar men het eens werd over de samenkomst van de commissie-generaal 
en een Indonesische delegatie. Deze eerste officieele bijeenkomst zal plaats 
hebben, (vermoedelijk op 7 Oct.), na de terugkeer van Pangkalpinang, 
waar de conferentie van Malino met de buitengewesten wordt voortgezet. 
Van Mook ontvouwde hier zijn program, waarin hij den nadruk legde op 
de vrijheid der vereenigde landen en op de erkenning van de Repoeblik op 
Java. Over Sumatra kon hij zich nog niet zoo positief uitlaten.

Sinds 29 Juli is de VREDESCONFERENTIE te Parijs haar werkzaam­
heden begonnen. Zij, die in Augustus op vacantie waren en de bladen niet 
hebben bijgehouden, hebben weinig belangrijks gemist. Er zijn 21 Staten 
vertegenwoordigd: vier groote, die de grondslagen voor bepaalde verdragen 
reeds hebben vastgesteld, n.1. Engeland, Rusland, Frankrijk en de Vereenigde

136



Staten en 17 andere kleine mogendheden, benevens China. Deze laatste wilden 
niet gebonden zijn aan de reeds eigenmachtig genomen besluiten der Big Four 
en eischten recht op gelijke stemmen, n.1. gewone meerderheidsbesluiten. 
Hiertegen heeft zich de Sovjet-vertegenwoordiger met hand en tand en in 
felle bewoordingen, waarbij ook Australië en Nederland, die voor het recht 
der kleine naties opkwamen, niet gespaard werden, verzet. De Zuid-Afri- 
kaansche gedelegeerde berekende, dat als het Sovjetvoorstel er door kwam, 
de andere staten niets te vertellen zouden hebben. Want bij invoering van 
liet tweederde meerderheids voorstel, zouden veertien stemmen noodig zijn 
voor het aannemen van een aanbeveling, terwijl de groote Vier slechts vier 
stemmen er bij noodig hadden om hun zin door te drijven. En deze stemmen 
kon Rusland o.a. door zijn satelietstaten Polen, Yougo-Slavië, Albanië en 
Oekraïne makkelijk krijgen. De „opstand der kleine naties” mocht niet baten. 
De kleine mogendheden mogen slechts aanbevelingen doen met twee derde 
meerderheid. Aanbevelingen met eenvoudige meerderheid aangenomen wor­
den onderworpen aan het onderzoek van den Raad van Ministers van Buiten- 
landsche Zaken; dus van de Big Fours en die kunnen er mee doen,wat zij willen.

Nadat aan deze procedurekwestie negen dagen verspild waren, begon de 
eigenlijke bespreking en wel over den status van Italië. Het vraagstuk over 
Triëst werd naar een commissie verwezen uit machteloosheid hierin een 
verzoening te verkrijgen. De Oostenrijksche afgevaardigde Gruber en de 
Italiaansche minister de Gaspari werden het onderling eens, dat Zuid-Tirol 
Italiaansch blijft. Bulgarijë kwam met klachten over de gewelddadigheden 
van Griekenland en op zulk een hooge toon, dat de Grieksche afgevaardigde 
vroeg: wie heeft feitelijk den oorlog gewonnen? Voor het overige is nog niets 
van beteekenis bereikt.

Achter al deze moeilijkheden ligt het onderlinge wantrouwen over den toe­
stand tegen den volgenden oorlog en waarvoor beide partijen thans hun voor­
posten willen vastgelegd zien. Zij denken meer in oorlog dan in vrede.

Hierbij speelt de toekomst van DUITSCHLAND een groote rol. De mi­
nister van buitenlandsche zaken der Vereenigde Staten, Byrnes, wien het woor- 
dengehaspel te Parijs verdroot, begaf zich 6 September naar Stuttgart om 
aan de Duitschers het Amerikaansche standpunt uiteen te zetten. Hij ver­
klaarde zich voor een vrij en onafhankelijk Duitschland, dat in den vorm van 
de Vereenigde Staten van Duitschland een zelfstandig, democratisch bewind zou 
voeren. Wat de grenzen van dit Rijk betreft, Rusland zou Koningsbergen 
behouden en Polen zou, omdat het een gebied aan de Sovjet had afgestaan, 
naar het westen toe eenige uitbreiding verkrijgen, terwijl Frankrijk zich te­
vreden zou moeten stellen met de inlijving van het Saargebied. „Voor het 
overige zullen de Vereenigde Staten geen steun verleenen aan eenige aan­
spraak op gebied, dat onbetwistbaar Duitsch is, of aan eenige verdeeling van 
Duitschland, welke niet door de betrokken bevolking wordt verlangd.”  
De kern van deze woorden is gericht tegen de Russische expansie naar het 
westen. Of daarmee tevens een Nederlandsche grenscorrectie veroordeeld is, 
behoeven we niet voetstoots te aanvaarden.

Wallace, minister van Handel, kwam openlijk tegen Byrnes in verzet.

P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

*37



P O L I T I E K  Ó V E R Z I C H  T

Zijn opvatting was, dat de Vereenigde Staten „bereid moeten zijn de eischen 
van Rusland te bedien in het licht van wat wij zelf en de Britten als noodza­
kelijk voor onze veiligheid achten” . Wallace beriep zich hierbij op de persoon­
lijke meening van president Trurnan. Nochthans heeft deze hem gedesa­
voueerd en Wallace werd genoopt zijn ontslag te nemen.

Churchill ging nog een stap verder dan Byrnes. Hij streeft naar de Vereenigde 
Staten van Europa en van heel de wereld. Frankrijk, het ,,moreele”  en cultureele 
middelpunt van Europa zou de leiding moeten nemen, te zamen met Duitsch- 
land, met Groot-Brittanië, het Rritsche gemeenebest, het machtige Amerika en 
„naar ik vertrouw Sovjet-Rusland. In dit geval zou alles goed komen” .

Met andere woorden: als alle staten het eens zijn, zal er geen oorlog komen. 
Vérité de monsieur de la Palisse! Churchill heeft wel eens diepere waarheden 
verkondigd. In dit opzicht was maarschalk Srnuts voorzichtiger.

In OOST-EUROPA is de toestand verre van geruststellend. In Noord- 
Griekenland wordt gevochten tusschen opstandelingen, die steun uit het bui­
tenland ontvangen, vooral uit Yougo-Slavië. Koning Constantijn is, na een 
referendum, met stille trom teruggekeerd en heeft een berg van moeilijkheden 
te doorworstiden, alvorens hij rustig op zijn koningstroon kan plaatsnemen. 
Turkije staat onder bedreiging van Stalin, die weliswaar gezegd heeft: 
„de wereld verkeert niet in werkelijk oorlogsgevaar” , maar Stalin verstaat 
de kunst, zijn ware gedachten onder woorden te verbergen, zoodat in plaats 
van geruststelling zijn woorden achterdocht verwekken. Van het Turksche 
Rijk werd herziening aangevraagd van het verdrag van Montreux, in 1936 
gesloten. Rusland wil met Turkije samen de verdediging der Dardanellen 
op zich nemen. Wat dit beteekent is duidelijk. Zoowel het Britsche als de 
Amerikaansche regeering stijven Turkije in het verzet tegen dezen eisch. 
Turkije versterkt derhalve de Dardanellen, maar ontving een waarschuwing, 
dat „dit rechtstreeks in strijd is met de veiligheid der Zwartezee-mogendheden.

20 November 1945 begon het proces tegen de oorlosgmisdadigers van 
Duitschland. Eenigen tijd trok het de belangstelling der wereld en stond 
N EU R EN B ER G  dagelijks op de eerste bladzijde der bladen vermeld.

Het proces, dat de grondslagen van het internationale recht trachtte te leg­
gen, duurde echter voor het groote publiek te lang en eerst, toen het moment 
van het eindvonnis naderde, ontstond nieuwe spanning. Op 1 October had 
de uitspraak plaats over de vier punten van beschuldiging: Samenzwering 
tegen den vrede, misdaden tegen den vrede en voorbereidingen tot den 
aanvalsoorlog, oorlosgmisdaden en misdaden tegen de menschelij kheid.

Onder de ter dood veroordeelden (tot den strop) behoort de vroegere 
rijkscommissaris, Seys-Inquart, die op de drie laatste punten is schuldig 
bevonden. Omtrent de rechtvaardigheid van dit vonnis, zal ten onzent wel 
geen verschil van meening bestaan. Over de vrijlating van Fritzsche, Schacht 
en von Papen zijn de meeningen verdeeld. Vooral over von Papen kan de 
vraag opgeworpen worden, of hij niet onder punt 2 en 3 zou vallen. Maar 
de rechters hebben beslist, dat intrigeeren en ondermijnen geen samen­
zweren of misdaden tegen den vrede is. K . J . D.

138



Nieuwe Boeken
GODSDIENST

Fr. T a y m a n s  d ’ E y p e r n o n ,  Le
Mystère primordiale L a  Trinité dans sa v ivan ­
te image (Museum Lessianum , Section théo- 
logique, N o. 4 1), Bruxelles-Paris, L ’édition 
Universelle-Desclée D e Brouwer, 1946. 190 
blz.

Tussen de vele boeken over de mysteries 
van ons H . G e lo o f is dit een boek over het 
oer-mysterie, het geheim der Allerh. D rie een­
heid. Schrijver stelt in zijn inleiding terecht 
vast dat de gedoopte een soort m inderwaar­
digheidscomplex bezit tegenover dit geheim 
en dat priesters, tot op D rievuldigheids- 
zondag toe, liever over al het andere preken 
dan daarover. Zeer helderziend is hij in het 
aanwijzen der diepste oorzaak: in deze ge­
schapen wereld zien wij alleen nog de éne 
natuur Gods werkzaam en, in tegenstelling 
met de v o l l e d i g e  openbaring en tra­
ditie, niet de goddelijke Personen, in hun 
gemeenschappelijkheid en eigenheid van 
w erking tevens. W ij zien de A llerh. D rieëen- 
heid niet als gemeenschap, en daarom w il 
schr. vanuit onze gemeenschap, haar „levend 
beeld” , het mysterie van Vader, Z oon  en H. 
Geest in meer sprekende begrippen uitdruk­
ken.

Bij zijn poging hiertoe begint P. Taym ans 
met een hoofdstuk waarin de openbaring 
van dit geheim w ordt beschreven, een open­
baring niet slechts in woorden, maar in de 
daad, in de zending van den Z oon  tot ons 
heil, en in heel Diens werkzaamheid, in zijn 
leven voor den V ader en zijn geven van den 
LI. Geest. Dan worden de verschillende po­
gingen tot synthese der gegevens opgesom d, 
de „ontologische”  en „psychologische”  
drie eenheids theorieën. Z e lf  bouwt schr. 
daarna zijn synthese op door een steeds con­
crete en levende beschrijving van w at „g e ­
meenschap” , „p erso on ”  en „b etrekk in g”  is 
in  deze schepping, om dan op te stijgen tot 
de goddelijke Gemeenschap der drie Perso­
nen die zelf betrekkingen zijn tot elkander. 
Hierbij is het een be vrij ding dat niet meer 
u i t s l u i t e n d  de voortkom st van den 
Z o o n  met onze kennis en die van den H. 
Geest met onze liefde w ordt vergeleken, 
zoals totnogtoe in de theologie gebruikelijk 
was. Ju ist de vergelijking der goddelijke 
Personen met geschapen p e r s o n e n ,  en 
niet slechts met elementen die de specula­

tieve psychologie met veel moeite —-  en w el­
licht een weinig apriorisme —  in ons ziele- 
leven aan wijst, maakte ons begrip van H en 
concreter. Met een dergelijk concreet begrip 
daalt de schr. nu weer tot ons mensen a f en 
spreekt over de zending der goddelijke Per­
sonen, over het geheim der Allerh. D rieëen- 
heid als kernpunt aller geheimen van ons 
LI. G eloof, over de beelden en sporen der 
D rievuldigheid, terwijl in een conclusie nog 
iets gezegd wordt over de zin van het lijden 
in het licht van de nabeelding van Vader, 
Z oon en H . Geest in ons leven.

W ij zouden enige zeer kleine bezwaren 
kunnen formuleren op positief gebied. Is 
bijv. het tritheïsme ooit een b e s t a a n d e  
ketterij geweest, en is met name Johannes 
Philoponus de tritheïst dien onze handboe­
ken van hem maken? (vgl. het art. „M on o- 
physisme”  van M. Ju g ie  in de D ict. de 
Théol. Cath.). Op speculatief terrein wensen 
wij soms meer klaarheid, vooral in het laat­
ste hoofdstuk, waar het besef dat in de 
schepping nooit een onderscheid te vinden 
is dat tegelijk werkelijk is en louter betrek­
kelijk, ons tot een meer afgew'ogen oordeel 
zou brengen over de verschillende beelden 
en sporen der Drievuldigheid welke de 
theologie heeft menen te vinden.

Ons hoofdbezwaar echter houdt tegelijk 
een grote lo f in voor dit boek. W ij zouden 
het nog concreter gewild hebben, nog meer 
opgebouwd vanuit het „levend beeld”  der 
Trinitas, en dat is dan de b o v e n n a ­
t u u r l i j  k e  gemeenschap van Christus en 
zijn Lichaam, de K erk. Schr. begint met de 
gegevens der H . Schrift, maar wij zouden 
wensen dat hij ze meer —  meer nog dan hij 
reeds doet —  gebruikte door heel zijn w erk 
heen. D e H . Schrift toch is veel meer dan 
een traditiedocument uit een bepaalde tijd, 
zij is de geschiedenis van het enig heilsfeit 
welke voor alle tijden geschreven is. E n  dit 
heilsfeit van onze verlossing door den mens- 
geworden Zoon G ods is de grote openba­
ring der Allerh. Drieëenheid. Het goddelijk 
karakter van den Zoon bijv. is juist het beste 
uit de eigen mensheid van den Z oon  te ken­
nen. Misschien is ook iets van den H. Geest 
te zien in het voortwerken van Jezus’ leven 
in zijn K erk, de Bruid die uit zijn zijde gebo­
ren is. E n  in elk geval zijn de goddelijke 
zendingen veel concreter te beschrijven uit 
de zending der Apostelen b ijv. (vgl. Jo h .

139



N I E U W E  B O E K E N

20,21) dan uit de verhouding van kunste­
naar tot levenloze stof.

Maar, zoals gezegd, dit bezwaar is een 
lof. Lof voor de ingeslagen weg en de po­
ging om onze gelooskennis op dit punt meer 
levend te maken. Veel van wat P. Taymans 
zegt is ons uit het hart gegrepen. Zijn werk 
is voor ons een vruchtbare poging tot „ver- 
kondigingstheologie”  in den goeden zin 
van het woord, d.i. tot theologie die juist 
door haar wetenschappelijke nauwkeurig­
heid en diepte het mysterie des te meer ver­
kondigt en verkondigbaar maakt. Wij wen­
sen dit boek daarom in handen van velen die 
van het grootste geheim van ons H. Geloof 
allereerst zelf willen leven om er daarna 
met klaarheid en vuur van te getuigen.

P. SCHOONENBERG S.J.

M. C. S c h o u w e n a a r s ,  Fijnvromve- 
lijkheid in de Kleeding, Borgerhout (België), 
„Zedenadel”, 2e druk, 1946. 32 blz.

Deze brochure zouden wij in handen wil­
len zien van velen die in deze verworden 
tijd nog een positief christelijk ideaal willen 
nastreven. Zoals geheel het, niet zeer om­
vangrijk maar wel zeer degelijk oeuvre van 
mej. Schouwenaars, richt ze zich vooral tot 
de opvoeders. In de drie geschriften die we 
van haar kennen zouden wij dit boekje een 
bijzondere plaats willen geven. Haar be­
langrijkste werkje lijkt ons D e P r o b l e ­
m a t i e k  van het  j o n g e  M e i s j e  
(Antwerpen, Het Groeit, Geloofsverdedi- 
ging, z.j. Serie „Gezinsproblemen” , n. 2. 
90 blz.), waarin zij, tijdens den oorlog, op 
serene en positieve wijze haar idealen uit­
schreef. Een vlijmscherpe aanklacht, haast 
een ontgoocheling, beluisteren wij in H e t 
j o n g e  Me i s j e  v a n  1 9 4 5  (Brussel, 
De Pijl, 1945. 20 blz.), terwijl zij dan in deze 
brochure blijk geeft haar positieve instelling 
tóch niet verloren te hebben. Daarom juist 
vinden wij dit geschrift zo’n steun voor wie 
nog positief wil oordelen en streven.

P. SCHOONENBERG S.J.

R o m a n o  G u a r d i n i :  Van heilige 
Symbolen, Heemstede, de Toorts, 1946, 6e 
druk. 128 blz.

C. A. Boumans verzorgde de zesde druk 
van dit fijne boekje dat een inleiding is in de 
levende werkelijkheid der liturgie en reeds 
eerder vertaald is door dr. V. Leemans. In 
handig zakformaat werd het ditmaal uitge­
geven. Diepe gedachten worden hier uitge­
drukt in de voor ieder verstaanbare taal der

symbolen, zodat de eenvoudigen het begrij­
pen kunnen en de denkers erdoor bevredigd 
worden.

De boeken van Guardini zijn steeds het 
lezen meer dan waard, dit geldt bijzonder 
voor dit werkje, zoals P. Molenaar in zijn 
voorwoord aantoont. P. SCH.

P. R i c h a r d  G r a f  C.S.Sp., Ja  Vader. 
Leren in God. Uit het Duitsch vertaald door 
Pellegrino, Roermond-Maaseik, Romen en 
Zonen, z.j. 9e druk, 266 blz.

Een boekje over geestelijk leven, dat in 
weinige jaren een 9e druk beleeft, behoeft 
geen aanbeveling meer. Met een korte 
karakterschets ten behoeve van hen die dit 
werkje nog niet kennen, mogen wij daarom 
volstaan.

„Ja Vader” is een beknopte leidraad voor 
heel het geestelijk leven, dit laatste be­
schouwd onder het gezichtspunt van gewil­
lige actieve overgave aan Gods H. Wil. Het 
stelt dit leven niet als iets gemakkelijks voor, 
niet als een a.h.w. bij verrassing uit te voe­
ren verovering, zoals wij dat van sommige 
geestelijk-pacifïstische „kleine weg” - of 
„klein geheim” -^//bruikers gewend zijn, 
het eist stoere eerlijke strijd. Schr. is reëel 
genoeg om vast te stellen dat het soms ón­
mogelijk is blijmoedig „ja” te zeggen op 
Gods Wil.

Alles wat zo gemeenlijk voor een normaal 
geestelijk leven noodzakelijk wordt geacht 
wordt in dit licht bezien: vertrouwen en 
standvastigheid; het dragen van het lijden: 
gebed en overweging; het actieve leven in 
vereniging met God; zelfcontrole en gewe­
tensonderzoek (algemeen en bijzonder); 
Eucharistie en Mariaverering; broederlijke 
Christengemeenschap en het werken van den 
H. Geest in ons. Er staan prachtige blad­
zijden in.

Dit werkje is niet geniaal, wel bezonken 
en gezond; geen hoge literatuur, maar zeer 
genietbare stevige kost; geen ijdel verstands- 
amusement, maar een veilige weg.

Iedere geloovige met een gemiddelde ont­
wikkeling, die in zich het verlangen voelt 
wat meer werk van zijn geestelijk leven te 
maken, grijpe gerust naar „Ja Vader” .

H. J.

P. R i c h a r d  G r a f  C.S.Sp., Bidt 
Broeders, vertaald en bewerkt uit het Duitsch 
door Pasch. J. van Kaathoven en Cyrill. A. 
van Liempd, Norbertijnen, Roermond- 
Maaseik, Romen en Zonen, z.j., 342 blz.

1 4 0



N I E U W E  B O E K E N

„Ja  Vader leerde ons een eenvoudige ma­
nier van werken; Bidt Broeders tracht den een- 
voudigen weg te vinden voor ons gebed” , 
met deze woorden karakterizeert Schr. zelf 
doel en inhoud van dit werkje. Al moeten 
wij ons steeds oprecht verheugen over iede­
re poging om de geest van gebed bij het 
katholieke volk te versterken en al geven wij 
gaarne toe dat de bezonken vroomheid van 
P. Graf ons ook hier zeer nuttige en mooie 
bladzijden schenkt, toch kunnen we dit 
gebeds-tractaatje lang niet zo geslaagd achten 
als Ja  Vader, waarop het —■ zoals voort­
durend blijkt — als vervolg gedacht is. Schr. 
wil ons aanleiden tot gebed. Maar hij heeft 
46 bladz. vol tamelijk abstracte theorie no­
dig, om eindelijk te komen tot de woorden: 
„Maar eerst en vooral moeten we bidden.”

Verder betwijfelen we of de hoofdgedach­
ten van deze omslachtige theoretische inlei­
ding, n.1. dat Christus in ons leeft, dat we 
die inwoning kunnen ervaren en dat we ons 
op die ervaring moeten toeleggen, wel ge­
schikt zijn voor mensen, leken zowel als 
kloosterlingen, die de berg van het gebed 
nog moeten beginnen te beklimmen. Dit zijn 
eerder gedachten voor reeds tamelijk ver 
gevorderden.

Beginnelingen moet men vooral een 
methode aan de hand doen. Schr. wil natuur­
lijk allerminst quietist zijn, eist actieve mede­
werking van de mens. Maar medewerking 
zegt keuze van te gebruiken of niet te ge­
bruiken middelen. Iemand willen helpen bij 
deze keuze is hetzelfde als hem een methode 
leren. De te hooi en te gras gegeven prac- 
tische wenken van blz. 172 en vv. kunnen 
daarvoor o.i. niet opkomen. Dat men zich 
niet in strijdvragen wil verliezen in zo’n 
werkje is zeer begrijpelijk en te billijken; dat 
men ruim 200 blz. lang theorie geeft van het 
gebed en heel die grote traditie der gebeds- 
methode van Bernardus over Bonaventura 
en de Moderne Devotie (Mombaer) tot 
Ignatius en Theresia van Avila, ja tot Fran- 
ciscus van Sales en de latere Franse School 
verzwijgt, lijkt niet geheel te verantwoor­
den.

Wat aan dit werkje vooral ontbreekt, is 
de straffe systematische opbouw. Daardoor 
ontstaan logische oneffenheden.

Deel I handelt over de waarde van het 
gebed; pas in deel II onder 2 tracht Schr. te 
formuleren wat gebed eigenlijk is. Hij ziet 
het hier wezenlijk als „gesprek met God” ; 
tevoren, in het hoofdstuk „Bidden en wer­
ken ” , zag hij het reeds functioneel als voor­

waarde om „Ja Vader” te kunnen zeggen.
Deel III bevat voorbeelden van uitge­

werkte overwegingen. Vanaf blz. 221 bezit­
ten we dus een nieuw meditatieboek. Gezien 
de voorzichtige bescheidenheid waarmee 
Schr. deze voorbeelden aanbiedt (voor­
woord blz. 11— 12), mag men er niet meer 
in zien dan prikkels tot zelfstandig overwe­
gen. Menigeen zal er nut van hebben, het­
geen trouwens — ondanks onze bezwaren 
—  van het hele werkje gezegd kan worden.

H. J .

Dr. J. J. M. v a n de r  Ve n,  Over 
Christendom en Humanisme, Bussum, Paul 
Brand, 1946. 93 blz.

Op den omslag wordt de schrijver mees­
ter en op de titelpagina doctor genoemd. 
In ieder geval doceert hij meesterlijk. Scherp 
zet hij de begrippen Christendom, Katholi­
cisme en Humanisme uiteen. I11 het laatste 
onderscheidt hij terecht het voorchristelijke 
(Vergilius vader van het avondland!), het 
christelijke, vooral zooals dat reeds bij de 
Kerkvaders te vinden is, en het praeter- 
christelijke, dat rationalistisch en later zelfs 
irrationalistisch is. Zeer juist merkt hij op 
dat zelfs dit laatste niet zelden in den leven­
den mensch minder sterk is dan zijn geeste­
lijke natuur en haar drang naar het eeuwige.

Wij bevelen dit goed geschreven werkje 
sterk aan. J. T.

LITTERATUUR

A n t h o n i e  D o n k e r ,  Karaktertrek­
ken der Vadertandsche Ketterkunde, Arnhem, 
van Loghum Slaterus, 1945. 423 blz.

Vroomheid, nuchterheid, soberheid van 
gevoelsuiting en een typische humor, dit 
zijn volgens Anthonie Donker bijzondere 
trekken van het Nederlandsche karakter en 
van de Nederlandsche letterkunde. In het 
uitvoerige boek dat hij aan dit onderwerp 
wijdt, belicht hij die eigenschappen van alle 
tijden en bewijst zijn stelling zoo overvloe­
dig dat wel niemand daaraan twijfelen zal. 
Andere trekken dezer letterkunde zijn: haar 
burgerlijk karakter (burgerlijk in den oor- 
spronkeüjken, niet-ongunstigen zin), het 
ontbreken van een sterk Calvinistisch stem­
pel ondanks onze Calvinistische geschiede­
nis, eveneens het ontbreken als ik het zoo 
noemen mag van een „zee-stempel” op die 
litteratuur ondanks ons door de zee zoo sterk 
beïnvloed verleden. Er is, zooals men ziet, 
veel negatiefs in deze karakterizeering. Dit

141



is echter niet Donkers schuld, die met veel 
liefde en volmaakte objectiviteit zijn onder­
werp behandelt, doch de schuJd dier letter­
kunde of, zoo men wil, van dat vo lk  zelf. 
Toch, geloof ik, dat D onker teveel over het 
hoofd ziet het groote verschil tusschen de 
letterkunde van vóór en van na tachtig. D e 
vroom heid bijvoorbeeld is na tachtig v r ij­
wel uit de litteratuur verdwenen, zoodat zij 
oök niet meer als karaktertrek kan gelden. 
Z o o  zouden er meer bemerkingen te maken 
zijn, wat echter niet veel a f doet aan de w aar­
heid, dat de auteur inderdaad een boek ge­
schreven heeft, dat een goede, juiste en uit­
voerige kenschetsing biedt van het typische 
der vaderlandsche litteratuur. J .  v . H .

WETENSCHAP.

D r. A . G . M . v a n  M e l s e n .  'Natuur­
wetenschap en Wijsbegeerte. Bibliotheek van 
Thomistische Wijsbegeerte. Utrecht-Brus- 
sel, H et Spectrum. 204 blz.

Het is wel een zeer belangwekkend en 
uiterst actueel onderwerp dat Prof. van M el­
sen in dit tweede deel van de Bibliotheek van 
Thomistische Wijsbegeerte behandelt. D e 
tijd dat de Natuurphilosophie het stiefkind 
was van de heropbloeiende Neo-scholastiek 
blijkt gelukkig eens te meer tot het verle­
den te behooren. D e schrijver neemt een 
tweedelige taak op zich. In het eerste deel 
onderzoekt hij de verhouding van W ijsbe­
geerte en Natuurwetenschap, in het tweede 
gedeelte bespreekt hij in het licht van dit 
gegeven de wijsgeerige consequenties der 
moderne Physica.

H et is hier niet m ogelijk en ook niet de 
plaats om de belangrijke resultaten van dit 
degelijk, ja magistraal onderzoek in bijzon­
derheden na te gaan, slechts enkele gegevens 
willen we hier kort belichten waaruit den 
physisch o f philosophisch geïnteresseerden 
lezer de volle rijkdom en het belang van dit 
w erk eenigszins moge blijken.

In  het eerste deel is het kennelijk het vo o r­
naamste doel van den schrijver om den na­
tuurwetenschapper een gefundeerd denk­
beeld te verschaffen van den aard, de m etho­
de en de probleemstelling van de metaphy- 
siek, zoo moeilijk te benaderen voor dezen 
speurder naar exacte, harde feitelijkheden. 
N a een globale tegenoverstelling van natuur­
wetenschap en wijsbegeerte vo lgt een rijk 
geschakeerd historisch overzicht van de ver 
uiteenloopende opvattingen der philosophen 
zelf over hun wetenschap. Niettegenstaande

N I E U W E

deze soms scherpe tegenstellingen zien we 
daarna in een derde hoofdstuk den algemee- 
nen aard der metaphysiek oprijzen en leeren 
we haar beteekenis inzien voor het mensche- 
lijk  weten. Ondanks de groote beperking 
die de schrijver zich daarbij weet op te leg­
gen ware o.i. hier ook een korte karakteri- 
seering van het laat-middeleeuwsche nomi­
nalisme gewenscht om zijn ingrijpenden in­
vloed op de moderne wijsbegeerte, meer 
bijzonder op het positivisme.

N a deze voorbereiding worden Natuur­
wetenschap en M etaphysiek in een vierde 
hoofdstuk met elkander geconfronteerd, in 
hun onderlinge verhouding gekenschetst en 
met name aan gegeven wat de natuurweten­
schapper wel en wat hij niet van de meta­
physiek heeft te verwachten voor zijn vak­
wetenschap. Deze geheele behandeling is 
een model van een geleidelijke methodische 
ontw ikkeling die er terecht van afziet on­
m iddellijk de opgeworpen vragen volledig 
te beantwoorden, maar er vooreerst op uit 
is alle facetten van dit belangrijk problemen­
com plex te belichten om dan met alle gege­
vens vo o r oogen een verantwoorde oplos­
sing te geven. Reeds het uitgraven der diep­
gewortelde problemen is een rechtvaardi­
ging  van het bestaansrecht der wijsbegeerte 
tegenover de loochening daarvan door het 
Nco-positivism e. Vergeten wc niet tc ver­
melden dat de schrijver daarbij ook de na­
tuurphilosophie tot haar recht laat komen, 
die volgens hem niet alleen op het object 
m aar ook op de resultaten der physica de 
metaphysiche methoden toepast. K om t ze 
ook tot haar volle recht? W anneer de schrij­
ver spreekt van een „alles bij elkaar mager 
resultaat”  dat de natuurphilosophie ver­
schaft omdat de sto f als stof vo or ons on­
doorzichtig blijft vanwege het potentieele 
principe, de oerstof, heeft hij klaarblijkelijk 
den physicus voor oogen die volgens zijn 
aard naar meer tastbare resultaten verlangt. 
W ellicht had een meer gedetailleerde uit­
eenzetting van de taak der natuurphiloso­
phie, in zooverre ze b .v. ook de hierarchi­
sche ordening der stoffelijke entia volgens 
hun stijgende zijnsvolmaaktheid in de drie 
groote rijken van het loutere zijn, het leven, 
het (zintuigelijk) kennen en hun verdere 
gradatie binnen die rijken zelf beschouwt, 
den physicus nog meer van haar vollen rijk­
dom doen vermoeden. Het tweede gedeelte 
w il aan de hand van eenige voorbeelden de 
beteekenis aantoonen van de wijsgeerige 
analyse der gegevens der recente physica.

B O E K E N

1 4 2



N I E U W E  B O E K E N

Het begint in hoofdstuk v i j f  met een kort 
maar helder overzicht van de moderne 
quantenleer en w at daarmede samenhangt. 
Stap voor stap w ordt daarna in het volgend 
hoofdstuk in een scherpzinnig en boeiend 
betoog ingegaan op de w ijsgeerige gevo lg­
trekkingen die de moderne physici naar aan­
leiding van de door hen gevonden resulta­
ten plegen te maken. D e laatste gronden 
van hun veelvuldige m isvattingen en bezwa­
ren ten opzichte van het causaliteitsbegin­
sel, determinisme en vrije w il worden open- 
gelegd waarbij ook de waarschijnlijkheids­
rekening in haar verband met het determi­
nisme meer uitvoerig ter sprake komt. D oor 
zijn scherpe ontleding laat de schrijver op 
overtuigende wijze zien, dat de leidende 
onderzoekers op dit gebied in hun popula- 
riseerende beschouwingen den niet deskun­
digen lezer enkel daardoor in den waan bren­
gen alsof de moderne physica een ernstige 
moeilijkheid zoude vorm en tegen het causa­
liteitsbeginsel, omdat ze buiten physische, 
neo-positivistische theses in hun betoog 
„binnensm okkelen” . Deze echter vinden 
noch de jute, noch de facto steun in de voor 
’ t overige zeer waardevolle resultaten van 
hun onderzoek. Toch zijn er ook nog andere 
niet-positivistische opvattingen omtrent het 
determinisme, o.a. het vereenzelvigen daar­
van met het klassieke mechanicisme, die den 
physici in dezen parten spelen. O ok deze 
worden door den schrijver op zakelijke wijze 
recht gezet.

In 'hoofdstuk zeven w ordt dan de relati­
viteitstheorie onder de loupe genomen maar 
enkel met betrekking tot het gelijktijdig- 
heidsbegrip. Beginnend met een beschrij­
ving  van het beroemde experiment van 
Michelson worden de vo or deze behande­
ling noodzakelijke bestanddeelen dezer 
theorie uiteengezet en aangetoond dat daar­
door het begrip der objectieve gelijktijdig­
heid volstrekt niets van zijn beteekenis ver­
liest. D e auteur vindt daarbij een geschikte 
gelegenheid op den aard van het neo-positi- 
vism e nader in te gaan.

Tenslotte vo lgt in een laatste hoofdstuk 
een samenvattende beschouwing over het 
wetenschapkarakter der moderne physica 
w ier beteekenis niet is gelegen op philoso- 
phisch maar op natuurkundig terrein, „a l 
stimuleert ze uitermate de bezinning”  op tal 
van philosophische problemen.

A ls we op het einde van onze bespreking 
nog een wensch m ogen uitspreken dan zoude 
het d ze zijn dat een herdruk van dit vrucht­

baar w erk den schrijver gelegenheid m oge 
bieden het tweede groote probleem, het­
welk de moderne physici bezighoudt, dat der 
su stantie, op een even degelijke wijze te 
behandelen. D r. E . J .  E . H U F F E R  S .J .

C. J .  F . S l o o t m a n s ,  Jan metten L ip ­
pen, %i/n Familie en %ijn Stad. Een Geschiedenis 
der Bergen-op-Zoomsche Heeren van Glymes. R o t­
terdam-Antwerpen, Donker, 1945. 603 blz.

D e ondertitel van dit imposante boek 
drukt nog het best den inhoud uit. D e hoofd­
titel immers doet een monografie verw ach­
ten, maar in feite zijn slechts een honderdtal 
bladzijden gewijd aan Ja n  I I  van G lym es, 
die van 114 0 — 1494 het latere markiezaat 
bestuurde; de rest handelt over den oor­
sprong van het geslacht en drie van Jans 
opvolgers.

Het is moeilijk een samen vattend over­
zicht te geven van dit werk. D e schrijver 
heeft weliswaar getracht de lotgevallen der 
heeren van Bergen op Z oom  in het wijdere 
verband der cultureele, godsdienstige en 
politieke gebeurtenissen te plaatsen, maar 
als rasecht archivaris heeft hij niet kunnen 
nalaten ook de kleinste details over men- 
schen en dingen mee te deelen. V o o r de 
Bergenaren zal dit ongetwijfeld interessant 
wezen, maar voor de overige lezers w ordt 
wel wat te veel van het goede geboden. 
Toch kunnen ook zij soms verrassende bij­
zonderheden vinden in dit lijv ig  boek, b .v . 
over de M aria-vereering, den kerkzang, 
engelsche bijbels (waarover Slootmans reeds 
vroeger had geschreven), de eigenaardige 
curateele waaronder het kapittel door het 
stadsbestuur werd gesteld, kasteelenbouw en 
inpolderingen en natuurlijk ook over den 
ondergang van Jan  IV  op zijn reis naar 
Spanje.

M eer dan honderd bladzijden met ver­
wijzingen zijn aan het w erk toegevoegd en 
bewijzen dat de heer Slootmans zich bij zijn 
voorstudies niet minder dapper toonde dan 
de om haar „vroom heid”  zoo vaak bezon­
gen stad, wier archieven aan zijn zorgzame 
handen zijn toe vertrouwd.

W at het uitwendige betreft: dit is het 
mooiste boek dat ik sinds de bevrijding in 
handen heb gekregen. Band, papier en illus­
traties zijn geheel vooroorlogsch.

D r. J .  T E S S E R , S .J .

D r. J .  L i n d e b o o m ,  De confessioneele 
Ontwikkeling der Deformatie in de Nederlanden 
(Kerkhistorische Studiën behoorende bij het

143



N I E U W E  B O E K E N

Ned. Arch. vo or Kerkgesch. D eel III), 
’ s-Gravenhage, Martinus Nijhoff, 1946. 1 16  
blz.

D it heldere en rijk-gedocumenteerde be­
toog verrast voortdurend door zijn markan­
te karakteristieken van menschen en stroo- 
mingen. Het zal wel geen om wenteling in 
de heerschende opvattingen over het onder­
werp brengen (hetgeen de schrij ver ook niet 
bedoelt) maar wel fijnere nuanceeringen en 
de verlegging van accenten ten gevolge heb­
ben. Schr. betoogt dat het Lutheranisme 
hier te lande grooteren invloed heeft gehad 
dan men met Pont gew oonlijk aanneemt, 
wat vooral moet blijken uit den invloed van 
Luthers kerklied en uit het verzet tegen de 
Augsburgsche Confessie, dat nooit zoo om ­
vangrijk  had kunnen zijn, ook al neemt men 
terecht aan dat zij vaak als dekmantel vo or 
andere opvattingen moet dienen, als velen 
er niet voor gevoeld hadden. Zelfs als men 
den schr. moet toegeven dat wij het Luthe­
ranisme breeder moeten zien, nl. als een 
doorwerken van luthersche geesteshou­
ding, zal men m.i. dit gedeelte niet het 
sterkste van het onderhavige w erk kunnen 
noemen.

D e Calvinistische invloed is volgens Schr. 
overdreven, met name door V an Schelven. 
Onjuist is de voorstelling dat Genève de 
bakermat is van het Nederlandsch Calvinis­
me; veeleer is deze bij de Hugenoten in 
Frankrijk te zoeken en daarmee is verklaard 
waarom juist in de Vlaamsche grenslanden 
het eerst en het krachtigst het Calvinisme 
doordrong, van waaruit het niet het minst 
door een zestigduizend refugiés naar de 
steden in het Noorden werd gebracht o f  al­
daar versterkt. Daardoor vooral heeft het 
Calvinisme de overhand gekregen in de 
kerk, tijdelijk ook in den staat, op het meer 
autochthone hervormde Christendom, dat 
vooral door Sacramentariërs en Biibelsche 
Humanisten wordt vertegenwoordigd en 
beter samengevat wordt onder den naam: 
nationaal gereformeerdendom.

Het bevreemdt dat aan de economische 
factoren van den godsdienstig-politieken 
opstand niet meer aandacht is geschonken. 
H et Corpus iconoclasticum ontbreekt in de 
overvloedige documentatie. N oot 1 op blz. 
88 en de passage over de verhouding van 
scholastiek en mystiek op blz. 38 kunnen 
wij niet onderschrijven.

D r. J .  T E S S E R  S .J .

Prof. D r. M . J .  H . S m e e t s, De Ont­

wikkeling van de Inkomstenbelasting. Tilburg, 
Bergm ans, 1946, 32 blz.

M et zijn doorwrochte rede heeft Prof. 
Smeets zijn vele publicaties op het gebied 
van de leer der Openbare Finantiën op voor­
treffelijke wijze vermeerderd. O ok in deze 
rede een wijze beoordeling van de doelma­
tigheid der belastingen, niet alleen naar 
fïnantiële maar ook naar economische en 
sociale gezichtspunten. Degenen die zich 
beijveren vo o r hervorm ing van ons belas­
tingstelsel, zullen dit betoog met vrucht be­
studeren. Flopelijk schenkt de nieuwe hoog­
leraar ons nog eens een meer uitvoerig werk 
over de leer der Openbare Finantiën, dat de 
materie minder gecomprimeerd behandelt, 
en daardoor aan leesbaarheid wint.

TFI. M U L D E R  S .J .

J o s e p h  W i n c k e r s ,  De zelfstandige 
Ondernemer in de nieuwe Samenleving. Maas­
tricht, Veldeke, 1946, 24 blz.

D e groep w aar het hierom gaat is die van 
de zelfstandige ondernemers: de onderne­
mers die met eigen kapitaal, op eigen risico 
en op eigen verantwoordelijkheid in am­
bacht, handel, verkeer en nijverheid optre­
den. D e oude middenstandsverenigingen 
moeten verenigingen van zelfstandige onder­
nemers worden.

D uidelijk en overtnigend formuleert S. 
zijn gedachte. Alleen schijnt het ons toe, dat 
hij de practijk uit het oog verliest, w aar hij 
ook de boeren in de bond van zelfstandige 
ondernemers w il onderbrengen. W ant primo 
zijn de boeren uitstekend georganiseerd, en 
secundo dreigt hier (nog?) geen gevaar van 
onder de voet gelopen te worden door het 
groot-kapitaal. O ok de wenselijkheid dat de 
zeer grote zelfstandige ondernemers zich bij 
de bond aansluiten lijkt ons aanvechtbaar.

T H . M .

D r. A . C h o r u s ,  Paedagogiscbe Moeilijk­
heden bij Gestichts kinderen, M ededelingen van 
het O pvoedkundig Instituut der R .K . Uni- 
versiteit, Nijm egen— Utrecht, D ekker öc 
van de V eg t N .V ., 1946, 23 blz.

E en  zeer goede beschouwing over de 
gestichtsopvoeding, waarin op evenwichtige, 
wetenschappelijk verantwoorde wijze de 
moeilij kheden van deze zo zware opvoedings­
taak worden geanalyseerd en waarin goede 
verbeteringen worden voorgesteld. Ieder 
die met deze kwestie te maken heeft ten 
zeerste aanbevolen. P. E .

144



Over O xford naar Rome
door J .  V A N  H EU GTEN  S.J.

Ik twijfel eraan of de drie Hervormde predikanten, aan wie Dr. Cor- 
nelia de Vogel haar boek E c c l e s i a  C a t h o l i c a 1) opdraagt, met 
deze opdracht bijzonder ingenomen zullen zijn. Deze opdracht is een 
ultimatum, een oorlogsverklaring in den vorm eener broederlijke om­
helzing. Nog nooit is er in Nederland tegen de Hervorming, ook niet 
door Le Sage ten Broek of H. A. des Amorie van der Hoeven, zulk een 
requisitoire opgesteld als bij monde van Dr. de Vogel. Zij ondermijnt 
de basis, waarop de Reformatie berust, tot in het binnenste van haar 
wezen.

De Schrijfster wil haar boek niet als een bekeeringsgeschiedenis o f 
als een apologie voor de Katholieke Kerk beschouwd zien, doch voor 
den lezer is het dit wel, en in hooge mate. Zelfs al zou „deze of gene 
van mijn protestantsche lezers mijn teekening van het Protestantisme 
in dit boek meer levend, warmer en overtuigender dan die van het 
Katholicisme”  vinden, zooals zij zegt, haar getuigenis heeft den klank 
van een doodsklok voor het Protestantisme en van Paaschklokken voor 
het Katholicisme. Overtuigender kon haar beschrijving van het laatste 
moeilijk zijn; ze is zoo overtuigend, dat een logisch denkend mensch na 
lezing het Protestantisme niet anders dan als een reusachtige vergissing 
kan zien. En juist die warme teekening van het Hervormde geloof ver­
sterkt te meer dat overtuigende, omdat het iedereen duidelijk wordt, 
dat alleen het meest dwingende, onontwijkbare inzicht de schrijfster 
in den schoot der Moederkerk dreef. Slechts een vrouw, een hoog 
ontwikkelde vrouw, kon dit boek schrijven, waarin zij met zoo harts­
tochtelijke aanhankelijkheid zich tot het Hervormde geloof bekent en 
dit later vaarwel zegt. Een man had hier anders, schuchterder, gere­
serveerder, verstandelijker geschreven. Newmans A p o l o g i a  is 
zooveel gedistantieerder, hartstochtloozer dan E c c l e s i a  C a t h o ­
l i c a ,  ofschoon toch Newman een werkelijk bekeeringsverhaal be­
doelde.

Toch was het goed dat hier een vrouw over deze dingen schreef, zoo-

1) Dr. Cornelia de Vogel, 'Ecclesia Catholica, Redelijke Verantwoording van een per­
soonlijke Keuze, Utrecht-Brussel, Het Spectrum, 1946. 276 blz.

145



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

dat het tastbaar werd hoezeer het hart zich kan vasthaken in wat het 
eenmaal als zijn eenige redding zag. Deze vrouw is er een, bij wie de 
rustelooze waarheidsdrang en de zin voor helderheid evenzeer verbazen 
als de onstuimige geloofsdrift. Dat het Protestantisme nog zulke vrou­
wen voortbrengt, pleit voor hetgeen de auteur voortdurend betoogt, 
dat n.1. de Geest Gods ook dezen afgescheiden tak niet geheel verlaten 
heeft. Een naklank van haar gevoelens voor de Hervormde Kerk vinden 
we onder de laatste hoofdstukken, waar zij het den Katholieken apolo­
geten wel wat lastig maakt. Ik denk niet dat zij over tien, twintig jaar 
dit hoofdstuk nog zal handhaven. Ook Karl Adam en zelfs een enkele 
maal Newman vinden bij haar geen genade, laat staan de mindere groot­
heden. De apologeten zouden in de logische en theologische lijn, dus op 
een afstand, volkomen gelijk kunnen hebben, terwijl wie in het hand­
gemeen stond en bloedend uit den strijd komt, dit alles te onwerkelijk 
vindt.

Alleen een ongewone geloofsdrift kan een vrouw bezielen tot zoo 
diepgaande en onvermoeide studie als waarvan dit boek blijk geeft. 
Protestantsche critici zullen ongetwijfeld wijzen op het feit dat Dr. de 
Vogel eerst laat, op haast volwassen leeftijd, het Hervormde geloof 
leerde kennen en daaruit haar overgang tot het Katholicisme trachten 
te verklaren en te bagatellizeeren. Zoo heeft men ook met Newman 
gedaan, die eveneens eerst laat tot het Anglicanisme kwam. Newman’s 
vrienden Pusey, Keble en Hurrell Froude, volgden zijn voorbeeld niet, 
doch bleven waar zij waren, omdat, zeide men, zij dieper in het Angli­
canisme wortelden. Geheel en al, tot op den naad, zullen die critici 
geen ongelijk hebben. Waarom? Omdat de eerste overtreding van Dr. 
de Vogel een overtreding is, die een Protestant-vanuit-den-moederschoot 
niet zóó gemakkelijk begaat, en dat is: onbeperkt te vertrouwen in het 
natuurlijk verstand, in de logica. Dit is natuurlijk slechts een Protes­
tantsche overtreding.

Van alle axioma’s der Hervorming klinkt er geen enkel, noch dat 
van Gods Woord alleen, noch dat der algeheele zondigheid, noch dat 
van de verdiensteloosheid der werken of welk ander ook, zoo praehis- 
torisch en antihumaan als dit, dat er een onoverbrugbare afgrond gaapt, 
dat er geen schijn van verbindingsmogelijkheid is tusschen de natuurlijke 
rede en de Openbaring Gods. Het is, geloof ik, de oerfout, de eigenlijke 
erfzonde van het Protestantisme dat het nooit het mathematisch juiste 
en noodzakelijke standpunt van het natuurlijk verstand ten opzichte van

1 4 6



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

de bovennatuur heeft weten te vinden, dat het dit verstand altijd als een 
bastaard beschouwd en meer dan stiefmoederlijk behandeld heeft. Daar­
uit zijn de wildste excessen gevolgd. Ik sprak van een axioma; dit is mis­
schien minder juist. Wel hebben de verwoedste reformatorische denkers, 
Luther voorop en Karl Barth achteraan, het menschelijk intellect bij tijd 
en wijle als het verachtelijkste aller verachtelijkheden gesmaad, doch een 
min of meer overeenstemmende opvatting, zooals die over andere 
protestantsche leerstukken bestaat, is er in de Hervormde theologie niet. 
Wel overheerscht doorgaans, waar het over geloofszaken gaat, een 
algemeen wantrouwen in de menschelijke rede als ook begrepen in de 
algeheele zondigheid en als vijandig staande tegenover de werkingen 
Gods, doch zonder datzelfde redeneerende verstand kan ook een Her­
vormd theoloog geen vin verroeren. De Protestantsche uitleg der erf­
zonde, volgens welke de mensch volkomen verdorven en alles aan hem 
zondig geworden zou zijn, dwong tot die opvatting. Daardoor werd 
het instrument, waarmee de mensch in alle geestesaangelegenheden, ook 
in geloofszaken, te opereeren heeft, verminkt en gedegradeerd. Het onder 
de zonde begrepen en verdorven verstand werd een huurling, een slaaf 
of lijfeigene, wien niets eigens of wezenlijks meer werd toevertrouwd. 
In al wat des geloofs was werd het niet meer meegeteld of toegelaten.

Het standpunt der Katholieke Kerk is van den beginne af, met Paulus 
te beginnen, anders geweest. Verstand of rede is nu eenmaal iets, meende 
en meent de Kerk, dat wel accidenteel, maar niet wezenlijk, in zijn 
essentie onder de zonde begrepen kan worden, in dien zin, dat het zijn 
koningsrecht als faculteit van het ware zou verloren hebben. Als zoo­
danig is de rede absoluut, heeft zij iets onoverwinnelijks en indestructie- 
bels. Wanneer zij iets met volstrekte zekerheid inziet, zooals bijvoor­
beeld de grondbeginselen van alle logisch denken, dan is er niet alleen 
geen erfzonde, maar geen macht in den hemel of op de aarde, die aan dit 
inzicht iets kan veranderen. Hierin vertegenwoordigt het erbarmelijke 
creatuur mensch in zekeren zin iets volstrekts en oneindigs. A l zou 
Adam een geheelen boomgaard verboden vruchten geplukt en gegeten 
hebben, al zou de erfzonde ook heel de wereld in die mate met zonde en 
verdoemenis overstroomd hebben, dat de meest Heidelbergsche aller 
catechismussen de doemwaardigheid van al het menschelijke had moeten 
verdriedubbelen, dan nog zou het verstand in zijn wezen onaangetast 
zijn gebleven en zou het een zekere onfeilbaarheid hebben behouden. 
Wel wordt het menschenverstand door allerlei moeilijk te ontleden

147



psycho-physische inwerkingen sterk gekleurd en beïnvloed en is het 
accidenteel door den zondenval verzwakt, doch dit raakt de kern niet.

Verstand is een wonderlijke essence en op een of andere wijze een 
glimp, een verre, heel verre weerschijn van het ongeschapen Licht, 
van den Logos zelf, volgens de beginverzen van het Johannesevangelie. 
Is dit zoo, dan kan er ook geen onoplosbare tweespalt zijn tusschen 
verstand en openbaring, tusschen natuurlijke kennis en de wereld van 
het geloof. Dan heeft het Protestantisme dit vuur uit den hemel niet 
met de noodige zorg behoed en de gevolgen zijn niet uitgebleven. Het 
plaatste heel de geloofswereld op een eiland, op een soort Pathmos, 
dat voor de rede volstrekt ontoegankelijk bleef en zoo moest de rede 
wel eens rebelsch worden. Een geloof, dat alle verstandsbruggen achter 
zich opblaast, dat de natuurlijke rede veracht, dat zich verschanst in een 
geoutreerd supra-naturalisme, dat alle, alle menschenwerking als zondig 
stempelt, dat alles wat vorm en gedaante aanneemt als ontgeestelijking, 
als heidensche verzinnelijking van het evangelie beschouwt, zulk een 
geloof moet wel in louter paradoxen leven. Geen wonder dat het Pro­
testantisme zoo dikwijls paradoxale persoonlijkheden voortbrengt en 
in paradoxale stellingen vernieuwing vindt. Sören Kierkegaard en Karl 
Barth zijn daar voorbeelden van; zij zijn de consequente en genuiene 
afstammelingen van Luther en Calvijn.

Anderzijds wordt het verklaarbaar dat het Protestantisme, doordat 
de rede rebelsch ging worden, zich in tegenovergestelde uitersten be­
woog, dat het den deïst en scepticus Kant als zijn philosoof en den 
heel-of-halven pantheïst Schleiermacher als zijn theoloog kon beschou­
wen, dat het zich hier in vrijzinnigheid en daar in extatisch piëtisme uit­
viert, dat het eenerzijds een volstrekt van de wereld afgewend gelaat 
vertoont en ter andere zijde al het wereldsche, ook de onchristelijks te 
wetenschap, in zich opneemt en absorbeert. Zoowel de aanbidder en 
vergoddelijker der rede, Hegel, als de ondermijner en destructor van alle 
transcendente zekerheden, Kant, zijn binnen het Protestantisme mogelijk. 
Alle uitersten doen zich hier voor tengevolge van het onmogelijke stand­
punt of liever niet-standpunt, dat de reformatoren de natuurlijke rede 
aanwezen. Naast de allerstrengste opvatting omtrent de geïnspireerd­
heid der Schrift, die elke syllabe als onmiddellijk door Gods Geest ge­
ïnspireerd beschouwt, staat de zeer vrije zienswijze der overigens in­
transigente dialectische theologie, die den Bijbel als menschenwoord 
aan alle kritiek uitlevert. Dr. de Vogel spreekt in haar boek over de

O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

148



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

recente periode in de Hervormde Kerk, waarin men met de wonderen 
uit het evangelie niet goed raad wist. Men kon en durfde 2e niet loo­
chenen en toch!.... ten slotte aanvaardde men het evangelie ondanks de 
wonderen. Jezus’ hooge Persoonlijkheid dekte de lading wel!

Ook hangt hiermee samen dat geen mensch eigenlijk weet, wanneer 
iemand ophoudt Protestant te zijn. Renan betreurde het, dat hij uit het 
Katholicisme gekomen was: ware hij Protestant geweest, dan had hij 
levenslang, ondanks zijn veranderde opvattingen, als Protestant kunnen 
doorgaan. De Nederlandsch Hervormde Kerk heeft tot nu toe de vrij­
zinnigen nooit officieel buitengesloten, omdat haar de juiste en strenge 
maatstaf ontbreekt. Zoo fluctueert het Protestantisme van het eene 
uiterste naar het andere en drijft mede op de geestesstroomingen van 
het moment. Op het oogenblik gaat er een vloedgolf van orthodoxie 
en ziet een belangrijk deel van het Protestantisme, niet het minst in 
Nederland, bewonderend op naar de salti mortali, die de Duitsch- 
Zwitsersche theoloog Karl Barth tusschen hemel en aarde uitvoert. 
Barth vormt de reactie op een lange periode van kritiek en doctrinaire 
vervlakking, van gevoelsoverheersching en verburgerlijking. Hij wend­
de den boeg in star dogmatische, vroeg-reformatorische richting, doch 
stelde zoo steile en absurde eischen aan het denken zijner volgelingen, 
dat het velen te machtig werd en de een na den ander op eigen compas 
ging varen. De lust in krasse tegenstellingen, dien we reeds bij Luther 
vinden, is bij Barth een manie geworden. Met harde consequentie tracht 
hij de telkens nieuwe verstandelijke monsterachtigheden, waarvoor zijn 
onverschrokken orthodoxie hem plaatst, in zijn stelsel te absorbeeren 
en vervolgt unverfroren zijn weg, heroïek tot in het absurde en absurd 
tot in het heroïeke. Het is ongetwijfeld dit heroïek absurde dat hem 
zooveel aanhangers toevoert. Nooit is er een tijd geweest, waarin het 
heroïek absurde, na een doorgang door het irrationeele, zulk een greep 
had op den mensch als in deze periode van verbijsteringen. Wie het met 
Barth wil houden, heeft zich met het absurde te verbroederen en vele 
zijner natuurlijke inzichten den hals om te draaien.

Wegens dit antiredelijke standpunt der reformatoren heeft ook het 
Protestantisme nooit weg geweten met het humanisme. Er zijn be­
roemde humanisten geweest onder de vroegste aanhangers der Hervor­
ming, doch voorzoover zij niet enkel „ook Protestant”  waren, maar 
werkelijke ijveraars, hadden zij moeite om hun verhouding tot de an­
tieke wereld te handhaven tegenover de authentieke theologen. Zij zijn

149



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

de voorloopers der latere vrijzinnigheid. Het eigenlijke humanisme 
heeft zich zelden thuisgevoeld in een genuien Protestantsch milieu; 
daarvoor was de tegenstelling tusschen het wereldoptimisme der eenen 
en de wereldverdoeming der anderen te groot. Reeds Erasmus raakte 
erover slaags met Luther.

De eerste overtreding nu van Dr. de Vogel is, dat zij nog in den 
boezem der Hervormde Kerk verkeerend onbeperkt op haar inzicht 
begint te vertrouwen en al verder zoekend en den Ariadne-draad der 
logica volgend, een uitweg vindt uit het labyrinth der Protestantsche 
geloofsopvatting. Zelf zegt zij in haar boek, dat „de Schriftverklaring, 
waarin het (Protestantsche geloof) gegrond is, zelf ook een geloofszaak 
is” . Ook tusschen die Schriftverklaring, de evangelie-opvatting van 
het orthodoxe Protestantisme, en de menschelijke rede, gaapt de ge­
wraakte onoverkomelijke afgrond. Wie nu gaat inzien dat die Schrift­
verklaring kreupel en onhoudbaar is, komt op een zeker moment tot 
het besef, dat hij te kiezen heeft tusschen een stekeblinde overgave aan 
het geloof of het volgen van een verstandelijke zekerheid. Volgens 
Protestantsche premissen is dit laatste ongetwijfeld een overtreding. 
Nu zijn echter die premissen zoo onmenschelijk en tegennatuurlijk, 
dat ze slechts door theologen in een cathedersfeer kunnen geurgeerd 
worden.

Zoo zijn er meer stellingen in het Protestantisme, die een denkend 
sterveling doen stijgeren van verbazing; hiertoe behoort allereerst de 
koppige overtuiging dat geen mensch met zijn natuurlijk verstand op 
eenigerlei wijze ook maar iets omtrent God kan weten. Ondanks de 
klare uitspraken van Paulus wordt hier krampachtig aan vastgehouden. 
Vervolgens de wonderlijke meening dat alle zonden even groot en 
doemwaardig zijn en er geen verschil tusschen zonde en zonde bestaat. 
Dit komt ons zoo buitenwereldsch voor, dat wij het niet mogelijk achten 
dat iemand dit zóó verstaan kan. Ook de algemeen Protestantsche leer­
stelling, dat wie wezenlijk het geloof bezit, dit nooit verliezen kan, lijkt 
ons van een zoo star en onwerkelijk supra-naturalisme, dat men zijn 
weten van menschheid en ervaring onder den voet moet loopen om dit 
staande te houden.

Toch vormen deze opvattingen, gerangschikt rond de sola-fide-leer 
en het geestelijk verstaan van het evangelie, de grondslagen van het 
„reformatorische denken” , zooals theologen het graag formuleeren. Dit 
reformatorische denken is voor Katholieken inderdaad iets uit een

150



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

andere wereld, iets waarbij men zich afvraagt niet zoozeer: zijn wij 
voortgekomen uit eenzelfde oorspronkelijke Christenheid? doch eer: 
stammen wij af van denzelfden stamvader Adam, die ons gelijke denk­
wetten overleverde? Wanneer bijvoorbeeld een in aanzien staande theo­
logische school, voortdenkend in de reformatorische lijn der onverzoen­
baarheid van gelooven en weten, beweert dat het geloof met den his- 
torischen Jesus niets te maken heeft, doch slechts met Jesus als geloofs­
inhoud, dan raken wij even uit het evenwicht. Het denken van orthodoxe 
Protestanten lijkt anders, hun logica lijkt een andere dan de onze, zoodat 
de verdere vraag gewettigd schijnt: hebben zooveel eeuwen Protestan­
tisme, zooveel eeuwen reformatorisch denken een variatie bewerkt in 
de hersens van een groot deel onzer medemenschen? Is hun geestes­
structuur zoo gewijzigd dat er iets, wat wij volslagen invariabel en con- 
stant-menschelijk dachten, veranderd is? En is deze wijziging de oorzaak 
geworden der ontstellende theorieën, die er leven inde hoofden der van 
Christus vervreemde denkers? Voelen wij, Katholieken, wat denk­
structuur en methode betreft, ons niet veel meer verwant met de leidende 
geesten der antieke wereld dan met die der modernen? Zijn bijvoorbeeld 
de latere niet-christelijke philosofen voor ons niet veel enigmatischer en 
ontoegankelijker van innerlijke structuur, veel onnadenkbaarder dan de 
groote Grieken? Dezen dachten, afgezien van de vroege natuurphilosofen 
van wie we weinig weten, altijd nog langs een klassieke lijn, die ons 
zoo vertrouwd is en die we bij de lateren niet terugvinden. Hun hersen­
structuur, hun logica, hun denkgymnastiek is van verwanten huize, 
stamt uit hetzelfde arsenaal als de ons gewende, terwijl die der nieuweren 
voor ons gevoelen op een andere planeet thuishoort. Wij kunnen ons, 
om maar iets te noemen, met geen mogelijkheid verbeelden, ons ook 
maar eenigszins den weg eigen maken, waarlangs iemand ertoe komt te 
meenen dat heelal en menschheid door een blinde, onbewuste kracht o f 
oerdrift zouden gedragen en bewogen worden. Om daartoe te kunnen 
concludeeren moet er een fout in de denkbasis of de denkmachinerie zijn 
ingeslopen. En is de eerste scheur of barst in het denkapparaat niet ont­
staan door het reformatorische denken? Men zou het kunnen gelooven. 
Het Katholicisme bezit nu eenmaal als een niet te ontvreemden kroon- 
schat die klassieke lijn van denken, die voor allerlei kromheden en ge- 
torqueerdheden behoedt.

Newmans indruk na zijn intrede in de Moederkerk: it is another religion> 
een woord dat ook Dr. de Vogel citeert, komt ons begrijpelijk voor. Het

1 5 1



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

is niet slechts een overgang van min tot meer, een verandering van décor 
en bijkomstigheden, neen! alles is anders geworden, alles leert men anders 
zien en ondergaan. Men zou geneigd zijn met Dr. de Vogel in te stem­
men, wanneer zij na de uiteenzetting van het Hervormde standpunt vast­
stel t: „De weg der argumentatie is dus, naar het schijnt, een slechte, ja 
onmogelijke weg om ons ooit tot ander inzicht in de Roomsche Kerk te 
brengen.5’ Hoe kan een instrument, in dit geval het instrument der lo­
gica, van nut zijn, dat van te voren veracht en gewantrouwd wordt, zoo- 
dra het over geloofszaken gaat? Er is echter geen ander buiten Gods 
onmiddellijk genadig ingrijpen.

Het overgaan van vele Protestanten tot het Katholicisme is hiermee 
niet in strijd. Onder dezen zijn maar heel weinig volbloed orthodoxen, 
die met hoofd en hart het Protestantisme aanhingen. Voor wie uit het 
intens beleefde Protestantisme komt is deze overgang meestal een lang­
durig en moeizaam proces en het herwinnen van het vertrouwen in de 
logica is de eerste verovering. Een andere moeilijkheid, waarover men 
bij Dr. de Vogel tusschen de regels moet lezen, is dat een uit de Her­
vormde Kerk overgaande het gevoel moet overwinnen van uit de High 
Church in de Low Church te treden. Hij is van jongs af doortrokken van 
de meening dat het Katholicisme in het algemeen op een lager niveau 
staat, dat het de voorname geestelijke standing zijner eigen Kerk mist, 
dat het met zijn devotie-praktijken en gewoonten zich wel heel erg ver­
simpeld en vervolkscht heeft. Wij kunnen dit na voelen in Dr. de Vogels 
woorden: „Het beeld komt ons voor oogen van die Kerk zooals zij is in 
de praktijk: haar vèr-gaande Maria-vereering, het bezig zijn met ver­
dienstenmaken, met gebeden en voorschriften houden, met deze en met 
die „vrome oefening55, met Vrijdagen en Zaterdagen, „verstervingen55 en 
aflaat, haar dagelijksche drie Wees-gegroetjes ter eere van de Onbevlekte 
Ontvangenis en één Onze-Vader voor de arme zieltjes in het vagevuur.... 
en eerlijk gezegd, het draait ons.55

* * *

De auteur van E c c l e s i a  C a t h o l i c a  zal veel van het boven­
staande niet onderschrijven, vermoed ik. Daarvoor zijn haar Protes­
tantsche belevingen nog te versch en haar herinneringen te persoonlijk. 
Als zoekende in de Hervormde Kerk getreden, heeft zij daar gevonden 
wat zij zocht en een vurig Christusgeloof beleefd. Wij gelooven haar

152



O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

graag, wanneer zij tegenover al te critische buitenstaanders beweert, dat 
niet alles in het Protestantisme negatief is, doch dat het Christusgeloof 
een machtige positieve kern vormt, waaromheen zich heel het geloofs­
leven concentreert. Voor ieder waarnemer, ook uit de verte, is het duide­
lijk dat er in vele orthodoxe kringen een krachtig geloof heerscht, dat 
tot voorbeeldige daden bezielt. Waar zij echter de eenheid van het Pro­
testantisme verdedigt en het doet voorkomen of de verschillen tusschen 
de talrijke groepeeringen en kerken bijna te verwaarloozen zijn, wil zij 
te veel bewijzen. In haar stellingname tegenover het Katholicisme zullen 
inderdaad al die fracties zich gemakkelijk als eenheid voelen, maar de 
besten uit deze zijn zich de verdeeldheid en splitsziekte van het Protes­
tantisme als een erfkwaal bewust. Hier moet de dankbare herinnering der 
schrijfster, die overigens met zoo strakke mannelijkheid haar pleidooi 
voert, haar oordeel beïnvloed hebben.

E c c l e s i a C a t h o l i c a  is een in velerlei opzicht zeldzaam boek 
en het is dit vooral, omdat het zoo menschelijk is, omdat een levend 
mensch het schreef midden in de barensweeën eener wedergeboorte. Ik 
weet geen ander, waarin wij van zoo nabij, dag na dag, uur na uur, de 
nieuw verworven zekerheden van de auteur meebeleven. Want nogmaals: 
haar eigen verklaring ten spijt, dit boek is een bekeeringsverhaal en een 
apologie in grooten stijl; elke syllabe is doordrenkt van persoonlijke be­
levenis, het is ondanks zijn helderheid een kreunend getuigenis van een 
„die gedwongen wordt te gaan waarheen zij niet wil” . Ook Newmans 
A p o l o g i a  p r o  V i t a  s u a  is zeer persoonlijk, doch hij schreef ze 
lang na zijn overgang, toen er geen innerlijke wonden meer bloedden, 
althans geen overgangswonden. Een boek dat Protestantsch begint en 
Katholiek eindigt, dat overvloeit van genegenheid voor het Hervormde 
en van verstandelijke waardeering van het Katholieke, dat even gevoelig 
is voor katholieke bizarheden als voor Protestantsche onhoudbaarheden, 
dat naar twee kanten excuus vraagt, naar de verlaten kerk wegens het 
onheusche van een onbegrepen vaarwel en naar de nieuw aanvaarde 
wegens veel onaangenaams dat gezegd moest worden, zulk een boek is 
een hybridische verschijning en het is misschien daarom, dat het geen 
kerkelijk imprimatur kon dragen.

Dr. de Vogels overgang getuigt weer voor dien bijna magischen in­
vloed, die er nog steeds van de merkwaardige persoonlijkheid van New­
man uitgaat. Ook zij keerde tot de Moederkerk terug door de studie van 
Kerkgeschiedenis, van het Christelijk verleden in zijn breedsten zin en

153



Newman was daar niet vreemd aan. In 1939 publiceerde zij een zwaar­
wichtig boek, N e w m a n s  G e d a c h t e n  o v e r  de R e c h t v a a r ­
d i g i n g ,  een uitvoerige studie over diens L e c t u r e s  o n  J u s t i -  
f  i c a t i o n. Zij is daarin nog Protestant, volledig met haar hart en over­
wegend met haar hoofd, ofschoon zij reeds vragen stelt en redeneeringen 
op touw zet, die voor een rechtgeaard Protestant taboe zijn. Men ge­
voelt dat zij de eenvoudige rede te hoog stelt en te zuiver denkt om in 
het Protestantisme te kunnen volharden. De reformatorische buitelingen 
van Karl Barth, die omwille van "zijn theologie het natuurlijk inzicht van 
tijd tot tijd eenvoudig wurgt, zijn haar te machtig en dwingen haar tot 
de keuze van den verstandelijken weg. Dien verstandelij ken weg volgt 
zij tot het einde en het is deze weg, dien zij uitvoerig beschrijft in haar 
boek, niet zoozeer als persoonlijk innerlijk proces als wel als objectieve 
motiveering van haar overgang. Doch wellicht wijl zij een vrouw is, 
krijgt ook die objectieve motiveering adem en rythme en voelt men al­
door den polsslag eener persoonlijke belevenis. En het wonderlijke is 
dat hier de waarheid en authenticiteit der Katholieke Kerk meesterlijk en 
triomfantelijk wordt aangetoond door iemand, die zooals de vrouw van 
Loth telkens met heimwee omziet naar wat zij verlaten moest. Zij heeft 
het zich niet gemakkelijk gemaakt in haar onderzoek en stelt zich met 
geen schijn-evidentie tevreden.

Door dit alles is haar boek zulk een victorieuze apologie van het 
Katholicisme geworden, dat voor elk normaal lezer het Protestantisme 
wel als een uitgekleede heresie moet komen te staan. Populaire apolo­
gieën bestonden er meerdere, doch een Katholiek verweer van deze stan­
ding en draagwijdte was er nauwelijks. Zoo is deze redelijke verant­
woording, die ongeveer als een missieve aan vrienden bedoeld was, uit­
gegroeid zoowel tot een betrekkelijke rehabiliteering van de Protes­
tantsche geloofsbeleving als tot een volstrekte panegyriek op het Ka­
tholicisme.

O V E R  O X F O R D  N A A R  R O M E

154



Vergilius en de Sibylle
E e n  Episode

uit de Geschiedenis van Europa s Humanisme

door Dr. J ,  J .  V A N  D EN  BESSELA A R

Het Oude Testament, en ook Paulus in zijn brief aan de Romeinen, zijn 
meedoogenloos in hun critiek op het heidendom. Niettemin opent dezelfde 
Paulus, die het harde woord gesproken heeft, dat de heidenen niet te ver­
ontschuldigen zijn *), in verscheidene historische werken van den laatsten 
tijd de lange reeks van degenen, die wij dankbaar als de pioniers van het 
christelijk humanisme eeren. Natuurlijk wordt hierbij gedacht aan Paulus’ 
rede voor den Areopaag, waarin hij voor zijn Atheensch gehoor tot twee­
maal toe een beroep doet op de wijsheid en de vroomheid van heidenen.

Stellig is de benaming christen-humanist voor den Apostel misleidend 
en onjuist. Hijzelf zou die verontwaardigd van de hand hebben gewezen. 
O f liever gezegd, voor Paulus, die enkel beheerscht werd door een reli- 
gieuse gedachte: den nieuwen mensch, het nieuwe leven in Christus, be­
stond het cultureele probleem van een christelijk humanisme niet. Door­
dat hij echter bij zijn uiteenzetting voor een Helleensch publiek steun 
zocht in de heidensche wijsheid van vroeger eeuwen, heeft hij het lateren 
mogelijk gemaakt zich op zijn voorbeeld te beroepen, wanneer zij in 
polemiek gewikkeld waren met het hun omringende heidendom. Op 
zijn minst genomen blijkt uit Paulus’ citeeren van heidensche dichters 
een zekere erkenning en waardeering van het heidendom-op-zijn-best, 
en hiermee was het eerste contact gelegd met de antieke beschaving, een 
contact, dat later door anderen meer systematisch en onbevangener zou 
worden opgenomen.

Het zijn de Oostersche Vaders geweest, die dit het eerst en het meest 
spontaan gedaan hebben. Uiteraard voelden zij zich meer dan de Apostel 
met de Hellenistische cultuur verbonden, want van jongs af waren zij 
daarin opgegroeid, en zoo behielden zij ook na hun bekeering er meestal 
een meer positieve waardeering voor. Wel was de houding, die zij er 
tegenover aannamen, terecht niet meer oncritisch en miste hun bewon-

*) Rom. i, 20.

155



dering voor Griekenlands groot verleden niet langer het noodige voor­
behoud, maar hun contact met de klassieke schrijvers werd veelal niet 
uitsluitend bepaald door de polemische behoefte van het oogénblik, 
heidenen van vroeger in den strijd te werpen tegen heidenen van hun 
dagen. Er waren er, die niet slechts aan Israël, maar ook aan Hellas een 
providentieele rol toekenden bij de opleiding der menschheid tot de 
komst van den Messias. Sommige Grieksche Vaders kwam het diepe in­
zicht hunner wijsgeeren zoo wonderlijk voor, dat zij meenden hierin de 
rechtstreeksche leiding der Voorzienigheid te kunnen bespeuren: Plato 
gold hun een Attisch-sprekende Mozes, die den Grieken den weg bereid 
had tot de volledige waarheid van het Evangelie. De mees ten van hen 
stelden er een eer in, het heldere en subtiele Attisch even goed te hantee- 
ren als hun heidensche tegenstanders, en velen zagen in de antieke rhe- 
torica een geschikte opleiding tot de echte humaniteit, mits de noodige 
voorzorgsmaatregelen werden genomen.

In het Westen was het vooral St. Augustinus, die een grootsche po­
ging tot een eigen synthese heeft ondernomen. Zijn werk heeft een 
eeuwenlange nawerking gehad. Zooals eertijds de Joden bij hun uit­
tocht uit Egypte, — aldus zijn gedachtengang, — zich verrijkt hebben 
met de schatten der heidenen, om deze in den dienst te stellen van den 
waren God, zoo moeten thans de Christenen zich de profane cultuur­
goederen der heidenen, de „spolia gentium” , eigen maken om ze dienst­
baar te maken aan de Eeuwige Waarheid. Want de heidenen zijn er de 
onrechtmatige bezitters van. In het Oosten werd de roep om een chris­
telijk humanisme het eerst vernomen, maar daar was hij ook het eerst 
verstomd. Het christelijke Westen nam de theoretische en practische op­
lossing van dit vraagstuk in het algemeen met wat meer aarzeling en 
eerst later ter hand, maar de gevolgen waren hier des te duurzamer. Aan 
het gemeenschappelijk streven van vele generaties, waarvan ieder het 
hare ertoe zou bijdragen de schoone en verleidelijke, maar steeds be­
dreigde synthese van Christendom en Humanisme te verwezenlijken, 
heeft Europa zijn ontstaan en zijn eenheid te danken.

Het is de groote verdienste van hedendaagsche historici en cultuur­
critici *), dit diepe inzicht, het gemeengoed van vroegere geslachten,

*) W ij noemen hier slechts: Theodor Haecker, V erg il, V ater des Abendlandes; H. W. Rüssel, 
Antike W elt und Christentum en Gestalt eines christlichen Humanismus; Christopher Dawson, 
The M aking o f Europe; E . K. Rand, Founders o f  the M iddle A ges; H. Pirenne, M ahcm et 
et Charlemagne.

V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

156



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

weer opnieuw te hebben veroverd, thans aangepast aan de onontkoom­
bare resultaten der moderne wetenschap. Daarmede handelen zij geheel 
in de lijn van Europa’s groote christen-humanisten, Augustinus, Dante 
en Bossuet, die voor hun tijd hetzelfde gedaan hebben. Wij hebben de 
Middeleeuwen in moderne boeken weer leeren kennen, niet als een on­
herroepelijk verloren wereld van ridderromantiek en minnestreelen, maar 
als het tijdvak, waarin de grondslagen zijn gelegd van het moderne 
Europa, waarin de grootsche conceptie is gewaagd eener synthese van 
de drie steden Jerusalem, Athene en Rome. Deze trias heeft het aanzijn 
geschonken aan ons werelddeel en men kan niet ongestraft een van de 
drie uitlaten. De Middeleeuwen maken geen inbreuk op de continuïteit 
van de Europeesche geschiedenis, integendeel, in groote trekken is hun 
beschaving de natuurlijke voortzetting van de laat-antieke cultuur. Een 
rationalistische wetenschap heeft getracht de Oudheid te benaderen met 
voorbijgaan van de traditie, die voor ons door de christelijke Middel­
eeuwen loopt; ten gevolge hiervan is het „humanisme”  tot een „Alter- 
tumswissenschaft”  gedegradeerd, die het volk niet meer raakt, maar 
zichzelf begraaft in bibliotheken en musea.

Dat vroegere en latere christen-humanisten, bewust o f onbewust, zich 
vaak een geïdealiseerd heidendom voorstellen, doet niets af aan het feite­
lijke belang, dat dit idealiseeren voor de ontwikkeling van Europa ge­
had heeft, en nog kan hebben. Het ideale beeld, dat zij zich van het an­
tieke heidendom ontworpen hebben, bezit trouwens een stevigen grond­
slag in de historische werkelijkheid. Het zou slechts tot onze eigen schade 
zijn, als wij dit niet meer vermochten in te zien. Ons weten moge de laatste 
eeuwen enorm zijn uitgebreid, het ware inlicht in den ordo rerum, en 
daarmede in den gang van ’s menschen zaken op deze wereld is bij een 
groot deel der huidige menschheid verloren gegaan. De oude en middel- 
eeuwsche humanisten waren christo-centrisch, overeenkomstig het woord 
van den Apostel, dat alles naar Christus is toegeschapen en alles door 
Hem bestaat x). Zij mogen zich soms wat naïef en lichtvaardig van be­
paalde ingewikkelde problemen uit de geschiedenis hebben afgemaakt, 
hun geloof in het allesbeheerschende feit, de Incarnatie, was zoo levendig 
en zoo reëel, dat zij de geheele geschiedenis meenden te moeten beschou­
wen vanuit het standpunt der historische ontmoeting van God en Mensch 
in Christus. En vanuit dit standpunt was hun de bestemming van Grie­
kenland en Rome, althans in groote lijnen, duidelijk: in vage bewoor- 

*) Col. x, 16— 17.

I J 7



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

dingen had de antieke philosophie uitdrukking gegeven aan het latent- 
christelijke in ieder mensch; in hun oogen bood de Eeuwige Stad met de 
zegeningen van haar „Pax Romana”  de materieele en organisatorische 
voor waarden voor de uitbreiding van Gods rijk op aarde en voor den 
opbloei van een christelijke beschaving. Socrates gold hun meer dan een 
origineel en hoogst belangrijk wijsgeer, die op een zeker tijdstip van 
Athene’s geschiedenis als een niet-begrepene den dood heeft gevonden; 
hij wordt de voorafbeelding in het heidendom van Christus, tot wien 
Erasmus bidden kon: „Sancte Socrates, ora pro nobis!”  De wijsbegeerte 
van een Plato en een Aristoteles gaat volgens deze opvatting niet slechts 
door voor een uiterst merkwaardige of zelfs unieke prestatie van een 
philosophisch zeer begaafd volk, maar zij lag te wachten op de komst 
van een Augustinus en een Thomas, die haar zouden kerstenen. Door 
Hellas en Rome is de niet-Joodsche wereld, niet alleen negatief, maar 
ook positief, op de komst van den Verlosser voorbereid. Christus wilde 
in een Hellenistisch-Romeinsche wereld geboren worden en de Voor­
zienigheid heeft hiermede haar oogmerken gehad. Ongetwijfeld had Zij 
het anders kunnen beschikken, maar Zij heeft het nu eenmaal zóó en 
niet anders gedaan. Dit beteekent voor onze beschaving een providen- 
tieele uitverkiezing, die ons rechten, maar méér nog zware verplichtingen 
oplegt.

* * *

De edelste vertegenwoordigers van het oude heidendom leefden in 
een „adventsstemming” , zooals Haecker het uitdrukt. Zij leefden in een 
— natuurlijke — afwachting van den Heiland. Er is bovenal de figuur 
van Vergilius, die niet alleen een groot dichter —• poeta — geweest is, 
maar ook een ziener, vates. Naar aanleiding van het Kerstfeest, waar­
mee Vergilius in de Middeleeuwen zoo onafscheidelijk verbonden was, 
volgen hier eenige mededeelingen over den dichter en over de Sibylle, 
de geleidster van Aeneas op diens tocht naar de onderwereld.

Een van de meest merkwaardige gedichten der Latijnsche letterkunde 
is Vergilius* vierde Ecloga. Dit gedicht, slechts 63 regels lang, is opge­
dragen aan Pollio, den Romeinschen consul vanhet jaar 40 vóór Christus.

Na een plechtige inleiding, waarin de dichter een grootscher thema 
aankondigt dan men van een herderszang verwachten zou, begint hij 
te spreken over de komst van een nieuw wereldtijdperk van vrede en

158



geluk. „Een kind zal geboren worden, dat neerdaalt uit den hoogen 
hemel: zoo wil het de Sibyllijnsche orakelspreuk!”

lam redit et Virgoy redeunt Saturnia regna, 
lam nova progenies caelo demittitur alto.

Breed weidt de dichter vervolgens uit over de weldaden der nieuwe 
aera, waarvan de ontwikkeling gelijken tred zal houden met den groei 
van het godenkind; vanzelf zal de aarde de heerlijkste bloemen en vruch­
ten dragen, oorlogen zullen niet langer voorkomen, er zal vrede bestaan 
tusschen menschen en dieren en tusschen dieren onderling, en wilde 
beesten zullen hun woesten aard afleggen. En alsof de dichter voorvoelde, 
dat Kerstnacht en zondigheid niet kunnen samengaan, wilde hij de aarde 
ook van moreele schuld bevrijd weten:

Te duce, si qua manent sceleris vestigia nostri,
Inrita perpetua solvent formidine terras.

De dichter wenscht zich zulk een lang leven toe, dat hij de zegeningen 
van dit gelukkige tijdperk zal meemaken om ze te kunnen bezingen. 
En hij besluit zijn gedicht met een aanroeping tot het jonge godenkind, 
welke even onvergetelijk als onvertaalbaar is, en daarom alleen maar 
in het Latijn mag worden aangehaald:

Incipe, parve puer, risu cognoscere matrem:
Matri longa decem tulerunt fastidia menses.
Incipe, parve puer: qui non risere parenti,
Nee deus hunc mensa, dea nee dignata cubili est.

Ook al geven wij ons gaarne onvoorwaardelijk over aan de betoo- 
vering, die van deze idylle uitgaat; ook al schromen we aanvankelijk 
het mysterie der poëzie te schenden door een al te nuchtere problematiek 
en laten wij ons liever meesleepen door de muzikaliteit en hef beeldend 
vermogen van Vergilius’ verskunst, toch komt vroeg of laat bij ons de 
gerechtvaardigde vraag op, wat de dichter hier eigenlijk bedoeld heeft.

Wie is het kind, welks komst voorspeld wordt? Is het een zoon van 
consul Pollio? O f van Antonius, den triumvir? Of wordt er de apothe­
ose van Keizer Augustus mee bedoeld, of mogelijk van diens oom Julius 
Caesar? Of denkt de dichter aan de oeroude Egyptische mythe van de 
periodieke geboorte van het Zonnekind?

A l deze antwoorden — en nog ve e andere — zijn met grootere o f

V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

* J 9



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

kleinere waarschijnlijkheid op bovenstaande vraag gegeven. Nauwkeurig 
aan te geven, wat Vergilius zich precies gedacht heeft bij de compositie 
van zijn Ecloga, is voor ons nog steeds onmogelijk, ook al heeft men 
de laatste eeuw iederen regel ervan, ja elk woord, aan een microscopisch 
onderzoek onderworpen. Het mag intusschen wel als een uitgemaakte 
zaak beschouwd worden, dat de dichter hier oeroude Oostersche, met 
name Egyptische, motieven heeft verwerkt, welke hem via Sibyllijnsche 
orakelspreuken bereikt hebben. Het is niet uitgesloten, dat hij langs 
denzelfden weg is ingelicht omtrent de Messiaansche voorspellingen, die 
bij de Joden leefden. Vergilius met zijn sympathieën voor de Stoïsche 
leer, die geloofde aan den „eeuwigen wederkeer der dingen” , moet voor 
deze beïnvloedingen uiterst ontvankelijk zijn geweest.

Hoe dit ook zij, zeker hebben de Christenen in deze Ecloga reeds 
vrij vroeg een voorspelling van den Messias gezien, een opvatting, waar­
toe de vershelft lam redit et Virgo (Justitia?) een aanleiding te meer gaf. 
De overeenkomsten met de profetieën van Isaïas zijn inderdaad frappant, 
en zij hebben de oude Christenen ertoe verleid, Vergilius te rangschikken 
onder het getal dergenen, die de komst van den Messias zouden voorspeld 
hebben, evenals de Sibylle. Wij kunnen meewarig lachen om deze on- 
critische houding, maar loopen gemakkelijk gevaar te vergeten, dat zij 
wellicht in een hoogeren zin gelijk hadden dan wij aanvankelijk bevroed­
den. Natuurlijk was de heiden Vergilius geen profeet zooals de geïn­
spireerde uit het Oude Testament, maar zijn visionnair dichterschap 
heeft op een door God gewild oogenblik in de wereldgeschiedenis 
vorm gegeven aan een eeuwenoude mythe, waarin de heidensche wereld 
iets van haar natuurlijk heimwee naar het Aardsch Paradijs had uitgestort. 
Dit heimwee en dit vreugdige verwachten zijner anima candida heeft Ver­
gilius zuiver vertolkt in een tijd, toen de Heilands-verwachtingen der 
volkeren spoedig en op een veel subliemere wijze dan ooit in het hart 
van een heiden kon opkomen in vervulling zouden gaan. In zijn visie 
treedt voor ons de „advents-stemming”  van het antieke heidendom 
het zichtbaarst aan den dag; doordat zij de sfeer van het louter heidensch 
humane te boven gaat, bereidt ze voor op het geheel andere, dat spoedig 
zijn intrede zal doen in de wereld.

Merkwaardigerwijze lezen wij de eerste ons bekende poging, Vergi- 
lius’ gedicht in verband te brengen met de geboorte van den Messias, 
niet in het Latijn, maar in het Grieksch. In een redevoering Tot de Ge­
meenschap der Heiligen, die aan Keizer Constantijn wordt toegeschreven,

160



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

worden Sibyllijnsche orakelspreuken aangehaald, waarin de komst van 
den Verlosser wordt aangekondigd. En opdat men niet zal twijfelen aan 
de authenticiteit van haar profetische gave, doet de Keizer een beroep 
op Cicero, die beweerd zou hebben, dat hij de bedoelde spreuken heeft 
vertaald 1). Dan haalt hij ook in het Grieksch Vergilius5 woorden aan: 
lam redit et Virgo, en vraagt zich vervolgens af: „Wie is de maagd, die 
weer terugkomt? Is het niet de Maagd, die vervuld en bevrucht is ge­
worden van den Heiligen Geest?”  Constantijn is ervan overtuigd, 
dat Vergilius hier geprofeteerd heeft in het klare bewustzijn van de 
spoedige komst van den Verlosser, maar dat hij uit vrees voor de wereld­
lijke overheden zich slechts in bedekte termen daarover heeft durven 
uitlaten.

Velen zien in deze redevoering, welke in een Latijnsche omgeving zou 
zijn samengesteld, een poging van den tijd, om aan te toonen, dat het 
heidensche Oosten (immers Constantijn spreekt van de Klein-Aziatische 
Sibylle te Erythrae, en niet van de Vergiliaansche te Cumae) de komst 
van den Messias heeft aangekondigd, maar dat het geloovige Italië de 
waarachtigheid van dit getuigenis heeft erkend. Deze poging, welke ons 
door haar bijbedoeling gekunsteld aandoet, heeft in het Oosten noch 
voor Vergilius noch zelfs voor de Sibylle blijvend succes gehad. Des te 
meer echter in het Westen, waar de bodem voor de opname van een der­
gelijke opvatting veel geschikter was door het sterk nationaal-Romein- 
sche karakter van Vergilius’ poëzie en door de groote populariteit, die 
de Cumaeïsche Sibylle van eeuwen her daar bezeten had.

Niet lang na Constantijn legde eveneens Lactantius de Ecloga in 
christelijken zin uit, maar als chiliast betrok hij ze op de tweede komst 
van Christus. Augustinus verklaarde in een brief aan Volusianus (Ep. 
137, c. 12) niet te weten op welke gebeurtenis de woorden Te duce siqua 
manent etc. anders kunnen slaan dan op de komst van den Verlosser. Hij 
schrijft Vergilius’ profetische visie toe aan de Sibylle, die hij ook elders 
als een geïnspireerde van den Heer onder de heidenen rekent. Mede aan 
zijn groot gezag is het te danken, dat veel later kerkelijke en weten­
schappelijke instanties het vaticinium Christi zouden toekennen niet alleen 
aan de Sibylle, maar ook aan Vergilius. Zoo haalt Paus Innocentius III 
in een kerstpreek van het jaar 1200 de Ecloga aan; zoo ook Abélard en 
Dante, over wien aanstonds meer, zoo ook later Marcilio Ficino. Ook 
komt Vergilius in de beeldende kunst voor temidden van de profeten

x) In werkelijkheid beweert de Romeinsche redenaar heel wat anders.

l6l



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

van het Oude Verbond, b.v. in de kathedraal te Zamora uit de twaalfde 
eeuw, en in een kerk te Rimini.

De volksverbeelding heeft deze en andere gedachten in de Middel­
eeuwen met piëteit uitgewerkt. Vergilius gold hun als de nationale dich­
ter, de profeet van Christus, de edele, rechtschapene heiden, de groote 
geleerde, soms ook — vooral in Napolitaansche legenden — als de too- 
venaar 2). De polemische pointe, die in vroegere tijden steeds verbonden 
was geweest aan het citeeren van de Ecloga, verdwijnt wel niet geheel, 
maar geraakt geleidelijk op den achtergrond. Vergilius wordt meer dan 
louter een argument ten gunste van de geopenbaarde Waarheid, hij 
wordt de ernstige en in zichzelf gekeerde edele heiden aan den voor­
avond van de Blijde Boodschap, met wiens lot men tegelijk innige deer­
nis heeft, omdat hij zoo niet in de duisternis, dan toch in de schemering 
van het heidendom moest leven.

Dit gevoel van medelijden voor den heiden Vergilius treedt voor ons 
het eerst aan den dag in een zesde-eeuwsch tractaatje Expositio Virgi- 
lianae continentiae secundum philosophos moralis van een zekeren rhetor 
Fulgentius, dat de allegorische interpretatie van Vergilius'dichterlijk 
oeuvre beoogt; het wordt hier alleen ontsierd door rhetorische pedan­
terie. De dichter onderhoudt Fulgentius over de geheime bedoelingen 
van zijn Aeneis, en wanneer hij hem naar aanleiding van Aeneas' tocht 
door de onderwereld spreekt over de theorie der zielsverhuizing, krijgt 
hij van zijn leerling het verwijt te hooren, dat een dergelijke visie op het 
leven geheel iets anders is dan men zou verwachten van den man, die de 
beroemde Messiaansche Ecloga gedicht heeft. Vergilius verliest zijn erns­
tige kalmte niet, maar glimlachend merkt hij op: „Als ik bij zooveel 
ware inzichten, die ik aan de Stoïcijnen ontleend heb, ook niet een dwaas­
heid in den trant van Epicurus had verkondigd, zou ik geen heiden zijn, 
Gij alleen kent de geheele waarheid. Ik ben u komen uitleggen, niet 
wat ik had moeten zeggen, maar wat ik inderdaad gezegd heb".

Naïever en inniger wordt dit gevoel van deernis uitgedrukt in een 
hymne, die tot in de vijftiende eeuw in Vergilius' geboorteplaats Mantua 
op den feestdag van St. Paulus in de kerk gezongen werd. De Apostel 
zou n.1. het graf van den dichter bezocht hebben en daar tranen gestort 
hebben, omdat hij den grootste aller dichters niet meer levend had mogen *)

*) Voor een parallel van den geleerde en toovenaar vergelijke men o.a. de figuur van 
Faust. Dante schijnt den dichter onrechtstreeks tegen de aanklacht van Magie te willen 
verdedigen in den twintigsten Zang van zijn Inferno.

1 6 2



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

aanschouwen. Wat had hij van hem niet een voortreffelijk Christen kun­
nen maken.

A d  Maronis mausoleum 
Ductm\fudit super eum 
Piae rorem lachrymae.
Quem te, inquit, reddidissem,
S i te vivum invenissem,
Poetarum maxime!

Groot was Vergilius’ populariteit in het z.g. Profetenspel, een van 
de vier kerkelijke dramas/ die rond Kerstmis en Driekoningen, ofwel 
afzonderlijk ofwel gezamenlijk, werden opgevoerd. Sinds het midden 
der elfde eeuw gingen deze spelen, die aanvankelijk streng religieus wa­
ren gehouden, steeds meer wereldsche elementen in zich opnemen en 
het Profeten-spel is daar een treffend voorbeeld van. Een bonte ver­
zameling van Bijbelsche en heidensche figuren, zooals Mozes, Daniël, 
Habacuc, David, Simeon, Johannes de Dooper, Vergilius, de Sibylle en 
Balaam, wordt de kerk binnengevoerd, ieder voorzien van sprekende 
attributen, en met opvallende lichamelijke kenmerken, die in den loop 
der jaren steeds realistischer en met grootere voorliefde voor pikante 
détails werden uitgebeeld. Balaam zorgt met zijn ezelin voor de onmis­
bare komische noot; de Sibylle verschijnt er als een kaalgeschoren vrouw, 
die zich gedraagt als een waanzinnige; Vergilius wordt er voorgesteld 
als een ernstig en waardig dichter en geleerde. Hij draagt een schrijfrol, 
zijn hoofd is met loof omkranst en in zijn handen draagt hij pen en inkt- 
hoorn. Om de beurt wordt aan ieder van deze profeten de vraag voor­
gelegd: „Wat weet gij van den Christus? Leg uw getuigenis af van den 
Zaligmaker!”  Daarop declameerde of zong de profeet zijn Messiaansche 
voorspelling overeenkomstig de voorstelling, welke men zich van zijn 
figuur in dien tijd gevormd had. Vooral in Noord-Frankrijk was dit 
Profetenspel zeer geliefd.

In Dante tenslotte culmineert de Middeleeuwsche visie op Vergilius, 
ontdaan van die elementen, welke haar zouden kunnen ontsieren. Alle 
typeerende trekken, waarmede men in den loop der tijden het beeld van 
den dichter verrijkt had, keeren bij hem weer, en in welk een subliemen 
vorm!

Zooals indertijd Vergilius de Sibylle gekozen had voor zijn held 
Aeneas op diens tocht door de onderwereld, zoo laat Dante op zijn reis

163



door Hel en Vagevuur zich begeleiden, niet door Aristoteles, „den 
meester van hen, die weten” , maar door den dichter Vergilius, „van wien 
hij den schoonen stijl heeft overgenomen” . Hij acht de Aeneis „een 
hooggestemde tragedie”  en zijn eigen dichtwerk, dat in den middenstijl 
gecomponeerd is, kan zich met dit meesterwerk niet meten; hij betitelt 
het, overeenkomstig zijn eigenaardig spraakgebruik, „Commedia” , waar­
aan eerst door een later geslacht het vereerende epitheton „Divina”  is 
toegevoegd.

Maar Vergilius is voor Dante onvergelijkelijk veel meer dan enkel 
dichter: hij is voor hem tevens de nationale zanger van het Romeinsche 
Imperium, waaraan de Florentijn steeds zoo hartstochtelijk gehangen 
heeft. Hij gold hem bovendien als een wijs geleerde en een profeet van 
den Messias. Een innige verhouding is gegroeid tusschen beide dichters: 
Dante noemt hem „zijn zoeten vader”  en „zijn goeden meester” .

Vergilius komt door de bemiddeling van Beatrice zijn leerling te hulp, 
wanneer deze is afgedwaald van den rechten weg, en begeleidt hem langs 
de folteringen van de Hel en de louteringen van het Vagevuur naar het 
Aardsch Paradijs. De heiden Vergilius verzinnebeeldt voor den christe- 
lijken dichter de natuurlijke redelijkheid en zedelijkheid, welke den 
mensch kunnen opvoeren tot het eindtooneel van zijnaardsche zaligheid. 
Niet alleen het zuivere inzicht, doch ook het zuivere hart van den heiden 
worden zoodoende door Dante gehuldigd.

Maar tegelijk zijn hiermede ook de beperkingen van de Vergilius- 
figuur voor den Christen aangegeven, want het hoogste kan zij hem niet 
verschaffen, omdat zij ondanks haar natuurlijken adel de goddelijke ge­
nadegaven mist. De diepe tragiek van Vergilius’ lot wordt door Dante 
sober aangeduid, maar innig gevoeld. Wel is zijn plaats niet in de 
eigenlijke hel, maar zonder hoop leeft hij eeuwig in verlangen, omdat 
hij God niet heeft aanbeden gelijk het moet. Dit is zijn straf en die van 
de andere heidenen: „di molto valore” , gemeten met de aardsche maat­
staven, welke in de eeuwigheid te niet gaan! De heiden Vergilius kan 
Dante niet verder geleiden dan het Aardsch Paradijs; daar ligt de onher­
roepelijke grens van louter natuurlijke vermogens. Vandaar wordt zijn 
rol overgenomen door Beatrice, de verpersoonlijking der goddelijke ge­
nade, die den mensch in het bezit stelt van de bovennatuurlijke deugden 
en hem opvoert tot de hoogste regionen, waar God Zich aan Zijn Enge­
len en Heiligen openbaart, zooals Hij is.

Niet lang vóór Vergilius’ afscheid van Dante, in den 22-sten zang van

V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

164



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

het Vagevuur, heeft hun ontmoeting plaats met den Romeinschen dich­
ter Statius. Ook voor dezen is Vergilius de leermeester in de poëzie ge­
weest, maar hij is hem bovendien als de dichter van de vierde Ecloga een 
wegwijzer naar het christelijk geloof geworden. Dankbaar vermeldt dit 
Statius in de bekende verzen, waaruit zijn ontroering over de tragische 
rol van Vergilius duidelijk blijkt:

Facesti co me quei che va di notte,
Che porta il  lume retro e sè non giova,
Ma dopo sè fa  le persone dotte,
Quando dicesti: „Secol si rinnova;
Torna giusti^ia e primo tempo umano,
E  progenie discende dal ciel nuova” .
Per te poeta fu i, per te cristiano. *)

Deze legende is ons alleen bekend uit Dante, en misschien heeft hij ze 
zelf gemaakt. Mogelijk kende hij het verhaal, dat ging over de drie Ro- 
meinsche kerkvervolgers Secundianus, Marcellianus en Verianus. Ook 
zij werden bij het lezen van Vergilius’ vierde Ecloga door Gods genade 
plotseling gegrepen en stierven daarop moedig den marteldood voor 
Christus, dien ze eerst vervolgd hadden.

Hoe dit ook zij, de Vergilius-fïguur van Dante is een van de meest 
boeiende en gave herscheppingen van het antieke heidendom, waartoe 
het christelijk humanisme van Europa in staat is geweest.

II

Belangrijker nog dan de rol van Vergilius in de christelijke oudheid, 
de Middeleeuwen en de Renaissance is die van de Sibylle geweest. We 
hebben al gezien, dat Vergilius in zijn vierde Ecloga zich op haar ge-

x) Gij deedt als hij, die in den nacht gaat,
En het licht achter zich draagt en zichzelf niet helpt,
Maar achter zich den menschen licht geeft.
Toen gij zeidet: ,,De wereld hernieuwt zich;
De gerechtigheid keert weer, en de eerste tijd der menschheid, 
En een nieuwe nakomeling daalt uit den hemel” .

Door u werd ik dichter, door u christen.
(Vertaling Fr. Bremer).

165



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

tuigenis beroept en dat hij haar tot Aeneas' begeleidster maakt in de 
onderwereld.

Wie was de Sibylle? Zoo goed als zeker is „Sibylle" een soortnaam, 
geen eigennaam. Haar eerste optreden moet in die schemerige eeuwen 
gevallen zijn, welke aan de opkomst der Ionische philosophie vooraf­
gingen. De Sibylle is een voorspellende vrouw, niet aan een bepaalde 
orakel-plaats gebonden, maar rondtrekkend door stad en land. Zij pro­
feteert niet alleen op verzoek, maar vaak alleen uit innerüjken aandrang. 
En meestal zijn het noodlottige gebeurtenissen, welke zij in haar van de 
godheid gegrepen geest aanschouwt. Zij vertegenwoordigt datgene, dat 
men sinds Nietzsche het Dionysische element in het antieke Hellas noemt. 
Op machtige wijze is haar „furor divinus" vereeuwigd in de gestalte van 
Aeschylus' Cassandra, die, haar droeven dood voorziend en bejam­
merend, de woning binnengaat van den vorst, die haar en haar vader­
stad overweldigd heeft. Zoo heeft ook Vergilius haar geteekend in zijn 
zesde boek, waar zij bij de nadering van Apollo de exstatische woorden 
uitroept: Deus, ecce Deus!

Aanvankelijk zou er slechts één Sibylle geweest zijn, Erythraea, die 
in het Klein-Aziatische Ionie gewoond moet hebben. Later telde men er 
tien, in de Middeleeuwen soms zelfs twaalf. Men wist van een Sibylle 
op Samos, te Delphi, in Libye, in Perzië, en eindelijk van een Sibylle te 
Cumae, die in de herinnering der Westersche christenen het meest be­
roemd is geworden met haar tegenspeelster te Tibur, welke laatste aan 
Keizer Augustus zou zijn verschenen met het Kindje Jezus op haar arm.

Ieder herinnert zich nog uit zijn schooljaren het verhaal, hoe op ze­
keren dag Tarquinius Superbus, de laatste koning van Rome, bezoek 
ontving van een vrouw, de Cumaeïsche Sibylle, die hem negen boek­
rollen te koop aanbood vopr een onwaarschijnlijk hoogen prijs. Toen 
de koning niet inging op haar aanbod, gooide zij drie boeken in het 
vuur, en herhaalde haar verzoek zonder haar voorwaarden te matigen. 
Weer weigerde de koning en weer verbrandde de Sibylle drie van haar 
boeken. De overgebleven boeken kocht de koning voor den aanvanke­
lijk bedongen prijs, eindelijk overtuigd geraakt van hun zeldzame 
waarde. Zoo deden de sibyllijnsche boeken volgens de overlevering hun 
intrede in het Romeinsche leven en voortaan werden zij in tijden van 
groote beroeringen op last van den senaat door een speciaal daarvoor 
aangewezen commissie geraadpleegd om te weten te komen, wat men 
moest, doen om aan den toorn van de góden te ontkomen. Toen bij een

1 6 6



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

brand van het Capitool de oorspronkelijke boeken verloren waren ge­
gaan, stuurde de Senaat een speciale delegatie naar het Oosten om daar 
Sibyllijnsche spreuken te verzamelen. Eerst door Stilicho zouden deze 
officieele boeken voor goed vernietigd zijn.

In Griekenland zelf daarentegen, althans in het Griekenland van de 
vierde en vijfde eeuw, dat wij beter kennen, speelde de Sibylle geen be­
langrijke rol meer. Maar in het hellenistische tijdvak hebben de Alexan- 
drijnsche Joden zich meester gemaakt van het soort litteratuur, dat vol­
gens de overlevering op de Sibyllen terugging, en hebben er hun ver­
achting en verontwaardiging tegen het hun omringende heidendom in 
uitgedrukt. Geheel in de lijn van de oude traditie was het, als zij haar de 
gruwelen der verwoesting lieten profeteeren, welke de heidensche we­
reld te wachten stonden. Daarnaast spraken zij er ook hun vurige Mes- 
sias-verwachtingen in uit. Nog een twaalftal sibyllijnsche boeken hebben 
wij in het Grieksch over, waaraan vanaf de tweede eeuw vóór Christus 
tot in de vierde eeuw na Christus Joden en later ook Christenen gewerkt 
hebben. Geschreven in een vaak stumperige en onbeholpen taal, bevat­
ten zij barre verwenschingen tegen het ten ondergang gedoemde hei­
dendom, maar ook leest men er het oprechte verlangen naar den Verlosser. 
Om hun poëzie den stempel van onvervalschtheid te geven, bedienden zij 
zich veelal van verzen, waarvan de gezamenlijke beginletters een of 
anderen heiligen naam of heilig symbool aanduidden, zoo in christelijke 
tijden vaak Jesus Christus, Gods Zoon, Verlosser, waarvan de beginletters in 
het Grieksch op hun beurt weer den naam ICHTHYS vormen, d.w.z. 
VISCH, het bekende oud-christelijke symbool. Bij vele ontwikkelde 
lieden, zooals Cicero, bestond terecht een groote achterdocht voor deze 
verzenmakerij, en het was hem niet aannemelijk te maken, hoe exsta- 
tische zangers zich van dergelijke acrostichische verzen konden be­
dienen.

Het vrome bedrog, waaraan vele generaties hadden gearbeid, kon 
echter bij de apocalyptische christenen van de eerste eeuwen gemakkelijk 
ingang vinden, want graag schonken zij geloof aan het spoedige einde 
der wereld, waarvan zij de voorspelling lazen in sibyllijnsche spreuken. 
Sinds de tiende eeuw wordt aan het eind van het Profetenspel de z.g. 
Sibylle-zang gezongen, die, ontleend aan Augustinus x), van het ont­
zettende voorteeken sprak, dat aan het Laatste Oordeel zou voorafgaan: 
het zweeten der aarde:

x) Augustinus, De Civ. Dei X VIII 23 (met een lichte verandering).

1 6 7



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

Judicii signum: tellus sudore madescet,
E  caelo rex adveniet per saecla futurus,
Scilicet in carne praesens, ut iudicet orbem....

Men herinnere zich trouwens het beroemde Teste David cum Sibjlla 
uit het Dies Irae van Thomas de Celano (dertiende eeuw), waarin even­
eens op het motief van Gods straffende rechtvaardigheid gezinspeeld 
wordt.

Vrijwel de oudste christelijke geschriften, welke wij nog bezitten, ha­
len het getuigenis der Sibylle omtrent Christus reeds aan: niet alleen Zijn 
Menschwording en Zijn Tweede Komst op den dag der vergelding, 
maar ook verschillende voorvallen uit Zijn aardsche leven zou zij voor­
speld hebben. Het streven, de Sybille tot een profetes van den Heiland 
onder de heidenen te maken, is er blijkbaar op gericht, de heidensche 
wereld ervan te overtuigen, dat Christus geen Joodsche Messias was, 
maar dat Hij op aarde was nedergedaald om alle volkeren zalig te maken. 
In zijn „Cohortatio ad Graecos”  zegt St. Justinus (c. 38): „Grieken, 
schenkt toch geloof aan de Sibylle, die in lang vervlogen dagen leefde, 
en wier boeken overal ter wereld bewaard worden. Van een machtige 
ingeving bezield, toont zij ons in haar orakelspreuken duidelijk aan, dat 
de zoogenaamde góden niet bestaan en voorspelt zij het toekomstige 
verschijnen van onzen Heer Jezus Christus en alwat door Hem verricht 
zal worden, duidelijk en klaar....”

In het Westen vangt de christelijke interpretatie der Sibylle, voorzoo- 
ver wij weten, aan bij Tertullianus, die haar de veri vera vates noemt. Hij 
wordt daarin gevolgd door Lactantius, die ons velé sibyllijnsche spreu­
ken heeft overgeleverd. Ook Augustinus spreekt eenige malen met veel 
eerbied over de heidensche zienster, van wie hij echter niet goed weet, 
waar hij haar moet localiseeren, te Erythrae o f te Cumae. Vanwege haar 
bestrijding van de heidensche góden rekent hij haar tot degenen, die 
deelhebben aan de „Stad Gods”  *). Op zijn gezag zal later Thomas van 
Aquino 2) zich beroepen, wanneer hij leert, dat vele heidenen van God 
een openbaring hebben ontvangen omtrent den Christus, zooals uit hun 
voorspellingen blijkt. Tot hen behoort de Sibylle.

E r is een Middeleeuwsche Kerstsequentie, het „Laetabundus” , dat bij 
de groote liturgische hervorming van Paus Pius V  met zoovele andere

*) Augustinus, Civ. Dei XVIII 23.
2) Thomas Aq., Summa Theol. Ila. Ilae, q.2, aft. 7, ad 3-um.

168



middeleeuwsche sequenties uit het tegenwoordige, in de heele Kerk 
gebruikelijke, missaal gebannen is. Men kan het echter nog beluisteren 
in de kerken der Dominicanen tijdens de Dagmis van Kerstmis. Het 
„Laetabundus” , vroeger ten onrechte van St. Bernardus van Clairvaux 
toegeschreven, is vanaf noo zeer geliefd, vooral in Frankrijk en in de 
Duitsche landen; tal van andere sequenties heeft het tot voorbeeld ge­
strekt. Het houdt het midden tusschen de rijmlooze proza, zooals deze in 
Karolingischen tijd door Notker Balbulus ter opvulling van lange Alle- 
luja-coloraturen was ingevoerd, en den berijmden strofischen bouw, 
waartoe in de twaalfde eeuw de sequenties zich zouden ontwikkelen.

In dit „Laetabundus”  nu komt de Sibylle voor als de vat es Christi.
Licht en uitbundig vangt het aan:

Eaetabundus 
Exsultet fidelis chorus 
A.lleluia!
Regem regum 
Intactae profudit thorus:
Res miranda!

Dit is de blijde aanhef van het lied, in klaar en vloeiend Latijn. In on­
gebonden Nederlandsch beteekent dit ongeveer: „Vol vreugde juiche 
nu het koor der geloovigen, Alleluja! Hoe wonderlijk, de Koning der 
koningen heeft het leven ontvangen van een reine Maagd” . En zoo gaat 
het door: de volgende strofen zijn een loflied op Christus en Zijn maag­
delijke Moeder. Geleidelijk stijgt de melodie, totdat zij in de negende 
en tiende strofen heel uitdrukkelijk verzekert:

Isaias cecinit,
Sjnagoga meminit,
'Numquam tarnen desinit 
Esse caeca.
S i non suis vatibus,
Credat vel gentilibus 
Sibjllinis versibus 
Haec praedicta.

„Z ie , zóó had Isaias voorspeld, en de Joden konden het dus weten. 
Toch volhardden zij in hun verblinding. Als ze hun eigen profeten niet 
willen gelooven, laten ze dan tenminste inzien, dat dit alles in de sibyl-

V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

169



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

lijnsche boeken der heidenen voorspeld is” . In dit gedicht worden de 
woorden der Sibylle, anders dan wij in de christelijke Oudheid zien ge­
beuren, dus tegen de Joden, niet tegen de heidenen uitgespeeld.

Terwijl we de Sibylle slechts een enkele maal vinden afgebeeld in de 
christelijke kunst van het Oosten, komt haar gestalte in de Westersche 
kunst vrij geregeld voor, met name in het Quattrocento. Op voorbeel­
den in kerken van Pistoja, Siena en ook te Rome zelf had Michel-Angelo 
dan ook kunnen wijzen, toen hij zich opmaakte het gewelf der Sixtijnsche 
kapel, volgens sommigen de mooiste ruimte ter wereld, met zijn fresco's 
te versieren. Bij hem hebben de Sibyllen hun klassieke gestalte gekregen.

Het reusachtige gewelf, in negen velden verdeeld, vulde de schilder 
met de afbeelding van de Schepping en met andere Bijbelsche episoden: 
de geschiedenis van Adam en Eva, en die van Noë. Deze machtige tafe- 
reelen werden aan de wanden geflankeerd door de afbeeldingen van 
zeven profeten uit het Oude Verbond en van vijf Sibyllen, ieder zetelend 
op een hoogen troon: één aan de voorzijde, één aan de achterzijde, en 
telkens vijf aan de beide zijwanden van de kapel, en wel zóó, dat een man­
nelijk en een vrouwelijk ziener elkander telkens afwisselen. In een afmat­
tende en onmogelijke houding heeft de ruim dertigjarige schilder meer 
dan vier jaren, van 1508 tot 15 12 , aan deze fresco’s gewerkt, die — afge­
zien van kleinere vlakken— een oppervlakte van ruim 40 bij 13 Meter 
beslaan.

Terwijl de christelijke Oudheid de Messiaansche voorspelling bij voor­
keur had laten uitspreken door de Sibylle van Erythrae of door die van 
Cumae, werden later ook hun zusters, die andere voorspellingen omtrent 
den Christus gedaan hadden, in dezen engeren kring opgenomen. Met 
name was in Italië de Tiburtijnsche Sibylle erg geliefd, die, zooals ge­
zegd, met een droomgezicht aan Keizer Augustus in verband werd ge­
bracht. Onder de vijf Sibyllen nu, die Michel-Angelo voor zijn fresco­
schilderingen uitkoos, — uit eerbied voor den Bijbel ruimde hij zeven 
plaatsen, waaronder de eereplaatsen, voor de profeten van het Oude 
Verbond in, — komt de Tiburtijnsche, opvallend genoeg, niet voor; de 
schilder had met zijn keuze van vijf een symbolische bedoeling, waar­
mede de Tiburtijnsche Sibylle der Middeleeuwen niet zoo goed te ver- 
eenigen scheen als de Cumaeïsche van de Oudheid. De vijf Sybillen stel­
len bij hem de vijf werelddeelen voor, Erythraea het Aziatische Grieken­
land, Persica het Oostersche Azië, Libyca Afrika, Delphica het Grieksche 
moederland, en tenslotte Cumaea het Latijnsche Avondland.

1 7 0



V E R G I L I U S  E N  D E  S I B Y L L E

Staande met den rug naar Zacharias, ziet men aan de linkerzijde 
Erythraea tusschen Joel en Ezechiel in, een rijpere vrouw, die, zooals 
Vasari het uitdrukte, met waardigheid denkt aan wat zij zal opteekenen 
in het boek, dat op haar lessenaar ligt. Voortgaande langs denzelfden 
zijwand tusschen Ezechiel en Jeremias, ontwaart men Persica, een oude 
vrouw, die afgewend van het gewoel der wereld met inspanning zit te 
lezen. Aan de andere zijde van de kapel, tegenover Jeremias, staat Libyca 
afgebeeld: het is een jong meisje, dat zoojuist een lijvig boekdeel terzijde 
legt en namijmert over wat ze gelezen heeft. Op haar volgt Daniël en 
daarna Cumaea, die met bijzondere piëteit is geteekend. Zij zetelt daar 
als een hoogbejaarde vrouw, maar de ouderdom heeft haar niets klein- 
menschelijks gegeven, zooals aan Persica. Een reusachtige gestalte is het, 
een vrouwelijke Mozes, die diep verzonken is in wijze overpeinzingen, 
waartoe haar langdurige ervaring haar in staat stelt: de verpersoonlijking 
van een ontembare wilskracht en van ondoorgrondelijke inzichten. De 
laatste, en door velen de meest bewonderde Sibylle, is Delphica, de eeni- 
ge, die door den dichter op het oogenblik harer vervoering is uitgebeeld. 
Bij haar is geen boek te bespeuren. In zichtbare spanning, met licht ge- 
openden mond, waarop het dichterlijke woord, dat zij gaat spreken, 
zichtbaar wordt, luistert zij naar de openbaring van haar gebieder Apollo. 
Het is de geniale illustratie van Vergilius’ Deus, ecce Deus!, en de open­
baring van Hellas’ klassieke schoonheid.

Zoo is bij Michel-Angelo het naïevere middeleeuwsche Profetenspel, 
waarin de Sibylle alleen maar naar haar profetisch wezen getypeerd wordt, 
uitgegroeid tot een nieuwe artistieke schepping met scherpe individueele 
trekken. Zijn fresco-schilderingen vormen het eind- en het hoogtepunt 
van de sibyllijnsche overlevering in de christelijke kunst, een overleve­
ring, die een treffende episode vormt in de geschiedenis van Europa’s 
humanisme, en waarvan wij eenige belangrijke uitingen hebben willen 
bespreken.

1 7 1



Storm over de Gereformeerde Kerken 
in Nede rland

door TH. STELTEN PO O L S.V.D.

II. D E  BETEK EN IS VAN  H ET  CONFLICT.

Voor de Katholieken is de hiërarchie het door Christus uitverkoren 
middel tot uitdeling van zijn genaden en tot leiding van zijn Kerk. Zij 
beluisteren in dit woord vooral de klank „hieros” : heilig, van God uit­
gaande, door God geroepen en door God geleid. De Gereformeerden 
leggen de nadruk uitsluitend op „archie” : het heersen. Zij zien in de 
hiërarchie een instrument van machtswellust, de incarnatie van alle wan­
toestanden, welke ooit in de R .K . Kerk hebben bestaan of aan deze Kerk 
werden toegedicht. Het woord werkt bij sommigen hunner bijna als een 
rode lap op een strijdlustige stier. Dit klinkt wat sterk, maar men wordt 
bij hun reactie werkelijk herinnerd aan de wetten van een instinctieve 
impuls. Natuurlijk mag men hier de gelukkig zeer talrijke uitzonderin­
gen weer niet vergeten.

Onder de leuze „tegen de hiërarchie der synoden”  heeft Kuyper zijn 
doleantie-strijd gevoerd, opkomend voor de zelfstandigheid der plaatse­
lijke kerken, als het middel bij uitstek tot hervorming tegen de „hier­
archische”  misbruiken, die onder een verheidenste synode in de Neder- 
lands-Hervormde Kerk waren binnengedrongen. Schilder verzette zich 
op zijn beurt tegen de „hierarchische”  allures der synode, wier aanhan­
gers door hem „synodalen”  o f ook wel de „synodocraten”  worden ge­
noemd. Alvorens de dogmatische kwestie te behandelen willen wij eerst 
een paragraaf wijden aan de vraag over het gezag der synode.

i. De Strijd om de zeggingsmacht der Synode.
Over het hier te bespreken geschil zijn o.a. twee interessante brochures 

verschenen. De een is van de hand van prof. Greydanus: Schriftbeginselen 
en Kerkrecht, Enschede z.j. De ander is van Dr. M. Bouwman: Tweeërlei 
Kerkrecht, Amsterdam, 1944.

In de brochure van Dr. Greydanus wordt uitdrukkelijk stelling ge­
nomen tegen iedere poging om de mensen in geweten (dus door cen-

1 7 2



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

suren enz.) te binden aan hetgeen niet staat in de H. Schrift. Dit stand­
punt wordt o.a. bevestigd op grond van een critische beschouwing van 
wat geschiedde op de synode te Jerusalem. Wij vinden het jammer, dat 
deze brochure, mede door haar beknoptheid, de toetsing aan de schrift- 
tuurlijke norm niet ook toepast op de grondidee, d.w.z. op het princiep, 
dat de door Christus bedoelde kerkorganisatie primair gevonden wordt 
in de plaatselijke kerken. Dit princiep nu sluit alles uit, wat gelijkt op 
een boven de kerken staand vastaanblijvend bestuur. De band tussen 
die kerken zou ook wel door God zijn gewild, maar zou naar buiten vol­
doende uitkomen als men in de verschillende kerken eenzelfde belijdenis 
en tucht handhaaft.

Dr. Bouwman geeft allereerst een uiteenzetting over het verschil tus­
sen het „oude”  en het „nieuwe”  kerkrecht. Het „oude”  kerkrecht 
(Schilderes opvatting) handhaaft het principieel verschil tussen de zeg­
gingsmacht der plaatselijke kerk en die der meerdere vergaderingen. 
Deze laatsten zijn niet anders dan vrije vergaderingen van meerdere 
plaatselijke kerken. Zij hebben slechts zoveel zeggingsmacht als deze 
kerken aan hun afgevaardigden wensen toe te kennen. Een synode mag 
vooral niet ontaarden in een soort bestuurscollege, ook niet van tijdelijke 
aard. Zeker mag zij nooit over gaan tot bestuursdaden als de afzetting 
van een ambtsdrager e.d. Deze zijn voorbehouden aan de plaatselijke 
kerk.

Het „nieuwe”  kerkrecht (de opvatting van prof. Hepp en H. H. Kuy- 
per na 1936) wil de meerdere vergaderingen eveneens laten gelden als 
vrije bijeenkomsten van afgevaardigden der plaatselijke kerken. Zijn 
deze kerken echter eenmaal bijeen, dan moet men ze beschouwen als 
hogere vergaderingen d.w.z. in de synode zijn alle bevoegdheden be­
lichaamd, die de zendende plaatselijke kerken uiteraard bezitten. De 
synode heeft dus zowel volmachten over alle kerken gezamenlijk als 
over iedere kerk afzonderlijk. Zij heeft dus het recht om in te grijpen 
in het bestuur der plaatselijke kerken als dit nodig blijkt. Het merkwaar­
dige is nu, dat volgens het betoog van Dr. Bouwman het „oude”  kerk­
recht nieuw moet heten, terwijl het „nieuwe”  het oorspronkelijke zou 
zijn. Hij bewijst dit uit de historie van de Gereformeerde Kerk in Neder­
land. Zijn redenering maakt aanvankelijk een vrij sterke indruk. Daar 
deze op het gewoonterecht is gegrond, vraagt men zich echter af, of een 
gewoonte, welke zo lang werd onderbroken nog wel rechtskracht heeft. 
Trouwens, wanneer is dit gewoonterecht weer hersteld? Toen Kuyper

*73



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

zich na volle bezinning op het kerkrecht tegen de synode verzette? Zijn 
vergissing en die van Dr. Rutgers is niet zo gemakkelijk weg te redeneren 
als Dr. Bouwman wil doen voorkomen. Dr. A. Kuyper heeft wel degelijk 
tegen de synode der Nederl.Herv. Kerk gestreden op grond van het be­
ginsel van de bijzondere natuur der plaatselijke kerken. Deze grond kan 
men niet maar zonder meer buiten het debat plaatsen. Schilder staat op 
dit punt o.i. zeer sterk.

Het meest interesseert ons echter in deze brochure en ook in dit ge­
hele vraagstuk de gang van het betoog. De kerkorde wordt door Dr. 
Bouwman praktisch uit de historie afgeleid. Voetius’ opvatting krijgt 
ongeveer even grote waarde ais de H. Schrift. Dat plaatst ons voor een 
grondvraag. Volgens Dr. Bouwman kan men niet tot de H. Schrift na­
deren zonder rekening te houden met de geschiedenis. Inderdaad. Maar 
wat beteekent deze geschiedenis bv. voor de exegese? Wij denken met 
name aan de pluriformiteitsgedachte. Hebben Dr. A. Kuyper en Dr. H. 
Bavinck die gedachte niet aldus toegelicht, dat eerst tengevolge van de 
Reformatie de zin der H. Schrift op dit allervoornaamste punt duidelijk 
is geworden en dan nog niet onmiddellijk aan de Reformatoren zelf, 
maar eerst onder invloed van de latere ontwikkeling van de door hen in 
gang gezette beweging? Men vindt hier een redenering, die wanneer dan 
ook al niet in haar toepassing, dan toch in haar princiep door ons kan 
worden aanvaard. De vraag is slechts, of deze redenering ook in over­
eenstemming is met de gereformeerde beginselen. Kan men te ener zijde 
volhouden, dat de geschiedenis der Kerk eerst na zovele jaren op een 
allergewichtigste punt een juist inzicht geeft in het Woord Gods en te 
anderer zijde vasthouden, dat de H. Schrift in zich zelf volkomen duide­
lijk is voor wie gelovig tot haar nadert? Hoe dachten de Christenen aller 
tijden over de uitleg der H. Schrift in verband met de geschiedenis der 
Kerk? Het zijn inderdaad interessante vragen, die wij gaarne ook van 
gereformeerde zijde nog meer uitdrukkelijk aan de orde zouden zien ge­
steld, niet om de verwarring te verhogen, maar omdat het hier gaat om 
grondvragen, welke uiteindelijk de oplossing aller geschillen moeten 
brengen. Althans, als men de moed heeft om eerlijk door te denken.

Men zal zich er misschien over verwonderen, dat wij niet wijzen op 
het voor ons Katholieken toch wel interessante verschijnsel, dat de Ge­
reformeerden thans meer behoefte blijken te voelen aan een sterk kerke­
lijk gezag. De hierin schijnbaar vervatte toenadering lijkt ons echter van 
weinig waarde en wij zijn van mening, dat de richting Schilder ten on­

174



rechte spreekt van verroomsing, als zij haar tegenstanders een verwijt 
maakt van de grotere zeggingsmacht, die zij aan de synode toekent. 
Reeds het feit, dat beide richtingen de synodale macht laten opkomen uit 
de plaatselijke kerken en haar zien als een tijdelijke macht van afgevaar­
digden zegt hier genoeg. „Hiërarchie’5 omvat voor het katholieke den­
ken een kerkstructuur, waarin alle zeggingsmacht via de apostelen zijn 
oorsprong vindt in Christus. Als de Katholiek de Kerk beschouwt als 
een societas, dan is dat een societas van geheel eigen karakter met een ge­
heel eigen oorsprong en geheel eigen doelstelling. Menselijke keuze 
heeft hier hoogstens zijdelings iets mee te maken. De Katholieke Kerk, 
die democratisch genoeg is om ook een herdersjongen tot paus te ver­
heffen, een bakkersjongen tot eerste kardinaal van Nederland, een onder­
wijzerszoon tot eerste kardinaal van China, houdt met de meeste nadruk 
vast aan haar aristocratische bestuursvorm. Zij acht zich daartoe ver­
plicht, omdat Christus haar aldus heeft gewild. Slechts wanneer men op 
grond van deze schriftuurlijke en theologisch verantwoorde beschouwin­
gen een sterke centrale bestuursmacht in de Kerk aanvaardt, komt men 
uit bij de katholieke visie.

2. Het Dogmatisch Verschil.
Zoals onze beschrijving der feiten heeft aangetoond, ontbrandde de 

strijd naar aanleiding van een dogmatisch geschil omtrent de waarde 
van het doopsel en omtrent de juiste opvatting van het verbond, welke 
daarmede onmiddellijk samenhangt. Ook het woord „verbond”  brengt 
bij de Gereformeerden een gevoelige snaar aan het trillen. Het gaat om 
een kernpunt van hun levensbeschouwing. In een vroeger artikel heb­
ben wij uiteengezet, hoe God naar gereformeerde opvatting met Adam 
een verbond sloot. Adam hield zich niet aan de voorwaarden, die hem 
in dat verbond waren opgelegd. De zo ontstane wanverhouding werd 
weer hersteld door Christus, in (resp. met) Wien God een nieuw ver­
bond oprichtte (resp. het oude verbond in een nieuwe vorm handhaafde). 
Nu komt echter de vraag: wie vallen eigenlijk onder dit verbond met 
Christus? De Katholieken zouden antwoorden: allen die geldig zijn ge­
doopt, waaronder dan ook vallen zij, die door het doopsel van begeerte 
en het doopsel des bloeds tot de Kerk behoren. Wij stellen ons hier voor 
het gemak op het standpunt dat „verbond”  en „Kerk”  synoniem zijn. 
(Zie verder aan het einde van deze paragraaf.) Dit antwoord past niet 
in het gereformeerde kader. Volgens hen wordt door het sacrament

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

175



immers geen genade uitgewerkt. De doop is niets anders dan de beves­
tiging en de uitwendige bezegeling van de beloften Gods en daardoor 
een versterking van ons geloof. Over het algemeen sluiten hun uiteen­
zettingen zich zeer nauw aan bij het oude verbond. Zo trachten zij de 
wettigheid van de kinderdoop af te leiden uit het gebruik om de besnij­
denis aan kinderen toe te dienen. Het antwoord op de genoemde vraag 
luidt ook zeer oud-testamentisch: onder het verbond met Christus vallen 
de gelovigen en hun zaad. „Hun zaad” , dat zijn allen, die uit gelovige 
ouders worden geboren of die zich vrijwillig bij de kerk aansluiten.

Eén kwestie nu heeft reeds lang de volle aandacht der gereformeerde 
godgeleerden. Wat wordt er in de doop nu eigenlijk precies aangeduid 
en verzegeld? Daarmee staan we voor het geschil, dat thans tot zulke 
felle tegenstellingen aanleiding werd. Kuyper, die altijd scherp dacht 
vanuit de wedergeboorte, was van opvatting, dat het doopsel een ver­
zegeling was van iets, dat in de dopeling aanwezig moest worden ver­
ondersteld, nl. de wedergeboorte als werk van God. Hiertegen rijzen 
van de andere kant allerlei bezwaren. Hoe kunnen wij weten, of iemand 
wedergeboren is? Treden wij door dergelijke onderstellingen niet in een 
geheim, dat God aan zichzelf heeft voorbehouden? Dit geldt te sterker, 
omdat volgens gereformeerde gedachte met de wedergeboorte de eind- 
volharding noodzakelijk gepaard gaat. En men kent de gereformeerde 
vrees om zich ook maar enigszins te mengen in de geheimen Gods van 
praedestinatie. Een tweede bezwaar rijst door de vraag, of het hl. doopsel 
naar deze opvatting niet herhaaldelijk wordt toegediend zonder dat God 
iets verzegelt. Het staat immers wel vast, dat vele ge doopten niet tot de 
uitverkorenen behoren. Dat kan met voldoende zekerheid worden op­
gemaakt uit hun gedrag. In het geval dat iemand niet tot de uitverkore­
nen en dus ook niet tot de wedergeborenen behoort zou het doopsel 
aldus berusten op een fictie. Zo zouden de „synodalen”  volgens hun 
tegenstanders de Doop en daarin vervatte beloften Gods ijdel maken en 
bovendien in strijd komen met het doopformulier van de gereformeerde 
kerken.

De andere opvatting, die van Schilder c.s., zoekt de grond van de 
doop niet in den dopeling zelf, maar slechts in God. God bevestigt door 
het doopsel eens te meer, dat Hij van zijn kant zijn beloften zal nakomen. 
Wie gedoopt is valt onder het verbond, d.w.z. voor hem bestemt God 
de verbondsgoederen, mits hij aan de eis des verbonds voldoet door 
deze goederen in een werkzaam geloof te aanvaarden. Belofte en eis gaan

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D



altijd samen. Dat is een gedachte van Calvijn, waarop Schilder met bij­
zondere nadruk voortdurend wijst. De verantwoordelijkheid van de 
mens komt hier dus sterk op de voorgrond te staan en de kwestie van 
het zelfonderzoek wordt dan ook onmiddellijk in de debatten betrokken. 
Daarentegen rijzen van „synodale”  zijde twee moeilijkheden. Aller­
eerst deze. Schilder legt alle nadruk op het geloof, dat de verbonds- 
goederen moet aanvaarden. Maar schrijft hij daarmede niet teveel toe 
aan den mens? Schilder antwoordt, dat de mens het goede niet kan doen 
tenzij in de kracht Gods. Men kan hierin een tendens ontdekken, die 
in onze richting wijst, vergete echter niet, dat volgens gereformeerde 
opvatting de mens in erfzonde ook zonder persoonlijke schuld verloren 
kan gaan.

Het tweede bezwaar is, dat Schilder op zijn beurt in strijd zou komen 
met het gereformeerde doopformulier. Dit spreekt van een werkelijke 
heiliging in Christus, die aan ieder dopeling te beurt valt. Hier ligt naar 
onze mening een zwak punt in de visie van Schilder. Hij verwaarloost 
de zijns verandering, welke wij aanduiden als het merkteken. Voor zover 
wij kunnen nagaan denkt hij slechts aan een juridische verandering, al 
mag men deze juridische verandering zeker niet zien als een soort fictie. 
Ook de rechtsorde is iets werkelijks. De vraag is slechts of de teksten 
niet een verandering eisen in den mens zelf. En een andere vraag, of men 
naar de voorstelling der H. Schrift het bezit van dit merkteken zonder 
heiligmakende genade kan aanduiden als „in Christus geheiligd” .

Het is natuurlijk mogelijk om de verschillen tussen beide richtingen 
te bagatelliseren. Men kan er immers op wijzen, hoe beiden dezelfde 
mening volgen omtrent de werking der sacramenten, hoe beiden het 
wezen van de wedergeboorte op dezelfde wijze opvatten, hoe beiden 
vasthouden dat men zowel vóór, als na, als tijdens het Doopsel kan 
worden wedergeboren. (De synode heeft later haar formulering nog 
zodanig gewijzigd, dat ook de veronderstelling van de nog te gebeuren 
wedergeboorte als grond voor de hl. doop mag worden aangegeven. 
Deze verandering zonder herroeping der vroegere vonnissen getuigt 
volgens Schilder van een vreselijke inconsequentie). Ook in de praktijk 
houden beiden vast, dat de gedoopten grotere verantwoordelijkheid 
dragen dan de niet-gedoopten. Beiden dringen met nadruk aan op zelf­
onderzoek.

Van de andere kant kan men natuurlijk ook de nadruk leggen op de 
verschillen. Het gaat om een der peilers van de gereformeerde levens­

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

177



beschouwing, nl. over de leer van het verbond. Het gaat over de waarde 
van het doopsel. In dit geding worden de belijdenisschriften en de meest 
eerbiedwaardige liturgische teksten mede betrokken. Ons lijkt dat men 
vooral moet letten op het verschil in spiritualiteit, dat op overtuigende 
wijze naar voren komt in de grote nadruk, waarmee Schilder wijst op 
de betekenis van het geloof, dat de aangeboden beloften (natuurlijk in 
Gods kracht) moet aangrijpen.

Voor een Katholiek is in dit verband vooral interessant een uiteen­
zetting door C. Veenhof {Inde Chaos2, p. zz) aangehaald uit een artikel, dat 
dr. Sietsma in 1936 onweersproken schreef in de Bazuin. Volgens deze 
prominente figuur heeft iedere dopeling een ambt, het ambt van den in 
Christus geheiligde. Aan dit ambt kan men ook ontrouw worden. Wan­
neer men deze redenering volgt en haar in verband brengt met het merk­
en veldteken, dat volgens de belijdenis ieder gedoopte ontvangt en waar­
door deze deel krijgt aan het algemeen priesterschap van Christus, wan­
neer men in art. 34 bovendien vidnt, dat het Bloed van Christus in den 
gedoopte hetzelfde uitwerkt, wat naar buiten geschiedt door de af­
wassing met water, nl. ons reinigen van zonde en ons wederbaren tot 
kinderen Gods, dan zou men inderdaad de indruk kunnen krijgen, dat 
men hier dicht staat bij de r.k. leer. En toch: dit alles verandert niets aan 
de boven reeds weergegeven sacramentsopvatting, ook niet aan de leer 
van de noodzakelijke volharding van al wie wordt wedergeboren. Wij 
laten de ontische waarde van het merkteken dan nog buiten beschouwing.

Het is duidelijk, dat de r.k. leer tussen de beide richtingen in staat. 
Wij aanvaarden, dat door iedere geldige doop een reële verandering 
plaats vindt in de ziel van den gedoopte. Het meest kostbare element,, 
dat in de wedergeboorte besloten ligt is de heiligmakende genade, de 
ontische grondslag voor onze liefdesbetrekking met God. Maar als het 
hl. doopsel op onwaardige wijze wordt ontvangen resp. als de heilig­
makende genade door een grote zonde verloren gaat, wordt daarom 
de verandering door het hl. doopsel in de ziel te weeg gebracht niet ge­
heel te niet gedaan. Het merkteken blijft, d.w.z. er is iets in de ziel, dat 
deze ziel stelt in een bepaalde verhouding tot Christus. Krachtens dit 
merkteken kan de zondige ziel enerzijds eerder rekenen op Gods ver­
gevende genade, anderzijds staat zij echter onder wat men met een ge­
reformeerde term zou kunnen noemen: „de bizondere eis des verbonds” . 
Aan die eis kan zij slechts weer (altijd met de hulp van Gods genade) 
beantwoorden als God haar weer in vergevende liefde deel geeft aan zijn

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

1 7 8



eigen leven, d.w.z. als zij de heiligmakende genade terug ontvangt.
Met Schilder hebben wij derhalve gemeenschappelijk, dat de deel­

achtigheid aan het verbond, door het merkteken aangeduid, niet nood­
zakelijk samenvalt met de heiligmakende genade. Met de andere richting 
houden wij vast, dat het hl. doopsel iets aanduidt, dat in de mensen 
zelf wordt uitgewerkt. Van beide richtingen verschillen wij echter door 
de leer, dat het door mensen toegediende doopsel in Gods hand een 
werkelijk instrument wordt van genade, en dat de wedergeboorte niet 
noodzakelijk de eindvolharding insluit. Ook tegenover de Gereformeer­
den staan wij hier sterk, omdat naar onze overtuiging ieder gemakkelijk 
de bewijzen voor de katholieke opvatting in de H. Schrift zelf kan terug 
vinden. Voor de teksten verwijzen wij naar het artikel van pater Grollen- 
berg in Het Schild van Juni 11.

Wij zouden het begroeten, als de Gereformeerden de leer van het 
doopsel, diè hier door ons nog eens werd uiteengezet, goed in zich op zou­
den nemen. Zij zouden dan niet alleen boven hun eigen geschillen uit­
komen, maar waarschijnlijk ook beter gaan beseffen, wat wij denken 
van hun eigen verhouding tot de kerk van Christus. Eensdeels houden 
wij vast, dat zij niet tot de Kerk behoren, omdat zij staan buiten de zicht­
bare gemeenschap, die wezenlijk is voor het Mystiek Lichaam van Chris­
tus. Van de andere kant kunnen wij toch weer niet ontkennen, dat er 
door hun geldig hl. doopsel een zijnsverband bestaat tussen Christus 
en hen, een zijnsverband, dat hen dan vanzelf tot op zekere hoogte inlijft 
bij Diens ene Kerk. Men komt hier met de beelden niet geheel klaar. Dat 
is niet te verwonderen. Eerstensis ook het beeld van het Mystiek Lichaam 
maar een beeld, zij het dan een zeer goed en schriftuurlijk beeld. Maar te­
vens is hier sprake van een zeer scheve positie. Wie lid is van de Kerk moet 
geheel lid zij n. Wie zich niet schikt naar de wens van Christus, die zijn Kerk 
heeft gesticht als een innerlij k-uiterlij k organisme, als een,lichaam’ derhal­
ve, kan te goeder trouw zijn. In dat geval blijft er opgrond van de heilig­
makende genade een liefdesbetrekking bestaan tussen Christus en den 
geldig gedoopte. Daarmede is de zaak objectief nog niet in orde maar 
wij Katholieken aanvaarden nu eenmaal, dat deze liefdesverhouding 
slechts weer kan worden verbroken door persoonlijke schuld. Maar of 
de geldig gedoopte andersdenkende te goeder trouw is of niet, in ieder 
geval blijft hij het merkteken behouden, dat hem stempelt tot Christen. 
Dit merkteken is voor God een voortdurende reden van bizondere be­
langstelling maar het is tevens de grond, waarom iedere gedoopte blijft

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

I 79



staan onder den eis van Christus. En deze eis houdt o.m. in, dat ieder, 
die door het hl. doopsel tot Hem behoort, blijve in de eenheid van zijn 
Kerk en gehoorzaamt aan het door Hem gewild hierarchisch gezag. De 
H. Kerk kan niet anders dan deze eis handhaven en de rechten van Chris­
tus op soepele maar besliste wijze laten gelden tegenover iederen geldig 
gedoopte. Zij voelt zich voor dergelijke andersdenkenden op geheel bi- 
zondere wijze bezorgd en wij, haar kinderen, voelen ons met hen op ge­
heel bizondere wijze verwant. Wanneer wij verlangen naar hun bekering, 
mag dat niet worden beschouwd als klein-kerkelijk zelotisme evenals 
het niet mag leiden tot verkeerde methodes. Onze bekeeringsijver is de 
natuurlijke consequentie uit onze overtuiging omtrent Christus’ Kerk en 
moet ons allereerst aanzetten tot een liefdevolle belangstelling, die door 
eerbied wordt gedragen.

3. De Vernieuwing der Methode.
Met opzet zijn wij onze historische uiteenzetting begonnen bij het 

,schriftuurlijk’ streven van de professoren Dooyeweerd en Vollenhoven. 
Wij zijn van mening, dat men alleen tegen de achtergrond van dit streven 
een juist inzicht kan krijgen in de loop der gebeurtenissen. Tegelijk 
echter zijn wij overtuigd, dat de positieve waarde van het conflict hoofd­
zakelijk zal moeten worden gevonden in de vernieuwing van de methode 
in het theologisch denken. Als deze zou doorwerken heeft deze strijd 
ondanks alles toch ook nog weer goede kanten.

Wat ons bij onze studie van de gereformeerde gedachten na 1892 
voortdurend onaangenaam heeft getroffen, is dat men zich betrekkelijk 
zo zelden onmiddellijk wendt tot de H. Schrift. Naar gereformeerde 
princiepen oordelende hadden wij het anders verwacht. Men blijkt 
echter zozeer overtuigd van de alles overtreffende waarde van eigen be­
lijdenis (en ook van wat door de grote figuren uit de gereformeerde 
wereld van Calvijn tot Kuyper werd gezegd), dat er verwonderlijk weinig 
terecht komt van een voortdurende toetsing van die belijdenis en van die 
uitspraken aan de enige geloofsnorm, de H. Schrift. Wordt de trouw 
aan het schriftuurlijke princiep, waarop men zich zo bij voortduring 
gloriërend beroept niet dikwijls een ijdel woord, zo vroegen wij ons 
herhaaldelijk af. Het is in ieder geval opvallend, dat men zelfs in menige 
brochure over de strijd der laatste jaren zo weinig aandacht had voor het 
schriftbewijs. Men heeft zich veeleer vastgelegd op bepaalde stellingen 
en opvattingen, die men als goed gereformeerd is gaan beschouwen.

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

1 8 0



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

Het sympathieke in het werk van Dooyeweerd en Vollenhoven, en 
datzelfde vinden wij ook in de figuur van Schilder, is nu juist, dat het een 
bres heeft geschoten in deze al te gesloten gedachtenkring. Wij zijn het 
volledig eens met pater Grollenberg O.P., die juist in deze veranderde 
methode en vooral ook in het teruggrijpen naar de H. Schrift het hoofd­
voordeel vindt van de beweging welke is ontstaan. (Cfr. Het Schild, 
Juni 1946).

Wat ons bizonder hoopvol stemt is het feit, dat ondanks alle door ons 
uitgeoefende critiek de princiepen, waarmede de Gereformeerden tot de 
H. Schrift naderen ook veel goeds in zich dragen. Al mag men naar Gods 
bedoeling de H. Schrift niet zien als de enige bron van geloofswaarheid, 
het is toch zeer juist, dat men er voortdurend de nadruk op legt, dat men 
de H. Schrift moet zien als een geheel. De hele H. Schrift is het boek van 
God en de teksten moeten zo worden uitgelegd, dat de duidelijke waar­
heid van de ene tekst niet wordt ontkend door de duistere zin op een 
andere plaats. Natuurlijk stemmen wij ook in met de eis, dat men bij 
de uitleg van de H. Schrift rekening moet houden met het steeds groeiend 
inzicht der Kerk. Wij hebben er boven reeds op gewezen, dat dit de 
Gereformeerden voor een probleem zou moeten stellen. En dat probleem 
zal er niet gemakkelijker op worden als zij ook in hun studie willen be­
trekken, wat de Kerk aller eeuwen heeft gezegd. De Kerk bestaat ten­
slotte toch niet alleen sinds Calvijn.

Hoe vreemd het in gereformeerde oren moge klinken: wij Katholieken 
verheugen ons over ieder streven, dat uitloopt op een ootmoedig bid­
dende studie van de H. Schrift. Wie het Woord Gods met eerbied en 
onderwerping op zich laat inwerken komt ongetwijfeld dichter tot de 
waarheid.

Zeer interessant is in dit opzicht ook de kentering van de gedachten 
op een zo voornaam punt als de algemene genade. Schilder komt juist 
op schriftuurlijke motieven tot een opvatting, welke veel dichter ligt 
bij de katholiek gedachte. Dat hij het goede, dat er nog in de natuur 
bestaat, terugleidt op de oorspronkelijke schepping en niet veel moet 
hebben van de gekunstelde constructie van Kuyper lijkt ons een grote 
winst. Hij blijft daarbij natuurlijk toch weer echt gereformeerd in zo­
verre hij sterk den nadruk legt op de vreselijke gevolgen der erfzonde. 
Overigens herhalen wij, dat menig katholiek in de gereformeerde op­
vatting der erfzonde tot op zekere hoogte een gezonde correctie kan 
vinden. Ook in Schilder’s uitlatingen over het verbond vinden wij op­

1 8 1



S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

vattingen, die ons sympathiek aandoen. Wij wezen daar reeds op. Als 
hij in het tractaat over de Kerk (buiten zijn verantwoordelijkheid uit­
gegeven) zelfs een zo ingeburgerde onderscheiding als die tussen zicht­
bare en onzichtbare kerk als onbruikbaar afwijst, geschiedt dit op gron­
den, waarmede wij het volledig eens kunnen zijn. Trouwens ook 
zijn andere gedachten kunnen wij herhaaldelijk met welwillendheid 
volgen.

Zoals gezegd, is het werk van Dooyeweerd en Vollenhoven meer van 
wijsgerigen aard. Het is echter als zodanig fundamenteel en alomvattend. 
Men kan wellicht den indruk hebben, dat het getuigt van een eng stand­
punt als men alle wijsheid uit de H. Schrift wil putten. Zo erg wordt het 
nu toch weer niet gemaakt. We kunnen hier geen uiteenzetting geven 
over het gehele systeem der beide hoogleraren en willen evenmin ont­
kennen, dat bij hen niet af en toe een al te grote geringschatting mee­
spreekt voor het natuurlijk verstand. Wij waarderen hun streving echter 
zeker in zover zij trachten te komen tot een verantwoordde christelijke 
levensbeschouwing zonder dat theologie en wijsbegeerte al te scherp 
worden gescheiden gehouden. Het is wellicht goed om er in dit verband 
nog eens op te wijzen, dat de vakindeling, die wij tegenwoordig kennen, 
niet te vinden is bij St. Thomas. Hoe nuttig het ook is om de methoden 
van wijsgerig en godgeleerd denken gescheiden te houden, men dient
o.i. oog te hebben voor de waarheid, dat de scheiding der beide vakken 
opgekomen is uit het rationalisme en gemakkelijk tot een al te natuur­
lijke opvatting van de verschillende geesteswetenschappen kan leiden. 
Zelfstandigheid van iedere wetenschap, goed! Maar dan ook oog voor 
de ondergeschikte plaats van iedere wetenschap in de grote eenheid 
onzer katholieke wereldbeschouwing. Betrekkelijke zelfstandigheid dus. 
De openbaring staat tenslotte voor ieder christen als onaantastbaar boven 
alle theorieën. Wie als katholiek aan wetenschap, speciaal aan geestes­
wetenschap doet, dient zich daarvan voortdurend bewust te blijven. 
Bovendien al kan het eenmaal voorgelichte verstand verschillende waar­
heden zelf vinden, het blijft waar, dat onze wijsbegeerte haar hoofdwaar­
heden te danken heeft aan de door God gegeven openbaring. Voor dit 
alles heeft de schriftuurlijke wijsbegeerte open oog. Wij mogen dit ge­
rust navolgen. Tegelijk is er natuurlijk grond voor critiek. Deze wijsbe­
geerte maakt ons inziens o.a. nog grove fouten in het beoordelen van 
andere systemen. Daar zij echter belangstelling wekt voor deze systemen 
kan zij op den duur ook brengen tot meer waardering voor wat men nu



al te gemakkelijk verwerpt. Eerlijke studie in de geest van dr. H. Bavinck 
brengt uiteindelijk dichter bij de waarheid.

* * *

Daarmede zijn wij gekomen aan het einde van een reeks artikelen. A l 
hebben wij tamelijk veel van den lezer gevraagd, wij zijn er ons van be­
wust, dat wij hem slechts een eerste inzicht hebben kunnen bieden in de 
gedachtengang van onze gereformeerde landgenoten. In het bizonder 
hebben wij ondervonden, dat het inzicht in het jongste conflict zowel 
voor den schrijver als voor den lezer bizondere moeilijkheden mee­
brengt. Wij hopen de feiten zo objectief mogelijk te hebben weerge­
geven. Het is echter mogelijk, dat wij een of ander onderdeel ons ondanks 
niet goed hebben gezien. Voor correcties en aanvullingen houden wij 
ons gaarne aanbevolen. Ons einddoel is op de eerste plaats dat wij elkan­
der zo goed mogelijk leren begrijpen en vooral ook dat wij elkander 
zoveel leren waarderen als met de trouw aan de hoogste waarheid maar 
in overeenstemming kan worden gebracht. Mochten wij door deze 
studie enigszins hebben bijgedragen tot het bereiken van dit doel in ons 
en in anderen, dan achten wij ons ruim beloond.

Persoonlijk zijn wij er van overtuigd, dat wij de toekomst niet al te 
somber behoeven in te zien. Er is in Nederland iets aan het groeien. De 
eenheidsidealen, welke wij onmiddellijk na de bevrijding met een groot 
wantrouwen hebben zien opkomen en zelfs met een zekere vreugde 
grotendeels hebben zien mislukken, zijn gelukkig nog niet dood. In 
princiep zijn wij overtuigd voorstander van het streven naar eenheid. 
Maar nooit mogen wij deze eenheid kopen ten koste van het allerbeste, 
dat wij in Nederland bezitten, nl. onze principiële levenshouding zelf. 
Wij zouden dit eenheidsstreven niet gaarne beperken tot bepaalde groe­
pen. Werkelijkheidszin dwingt ons echter om ook de verschillen vooral 
de principiële verschillen duidelijk te blijven zien. En wanneer wij op de 
princiepen letten dan spreekt het o.i. vanzelf dat wij met vreugde iedere 
toenadering op reële basis begroeten tussen de Katholieken en die groe­
pen in het Nederlandsche volk, welke met ons de belijdenis der Allerh. 
Drieeenheid, van de Godheid van Christus en van de onfeilbaarheid der 
H. Schrift gemeenschappelijk hebben. Tenslotte kunnen wij aan ons volk 
geen groter dienst bewijzen dan door tegenover de communistische 
mystiek en het groeiende humanistisch getinte heidendom een een­

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N N E D E R L A N D

1 8 3



drachtige christelijke overtuiging te stellen, maar dan een overtuiging, 
die zich in volle toewijding aan het ideaal van Christus weet op te werken 
tot een positieve instelling tegenover de idealen en de noden van onze 
tijd.

Willen wij dan terug naar de coalitie? Die vraag houdt voor ons reeds 
een anachronisme in en veroordeelt daardoor zichzelf. De coalitie heeft 
reeds daarom niet onze sympathie, omdat zij zo weinig dieper begrip 
heeft tot stand gebracht tussen de samengaande groeperingen. Wij leven 
echter thans in een andere tijd. Wij dienen de eisen van deze tijd te be­
grijpen. Gezonde critiek op vroegere te kortkomingen moeten wij aan­
durven, het goede in de niet- of zelfs anti-christelijke strevingen moeten 
wij overnemen zover wij het nog niet bezitten. (Hier ligt ook weer de 
mogelijkheid van een samenwerking met zeer brede groepen, samen­
werking die geen versmelting inhoudt.) Maar op de eerste plaats dienen 
wij ons te bezinnen op de noodzakelijkheid om de komende nieuwe 
maatschappij op te bouwen naar eigen christelijke grondplan. De nieuwe 
maatschappij komt. Zij is werkelijk nieuw. Grenzen gaan vervallen, 
eeuwenoude levensgewoonten worden doorbroken. Zullen wij chris­
tenen ons zo laten doordringen van de eeuwige kracht van het Christen­
dom, dat de nieuwe maatschappij aan Christus zal toebehoren? Daar 
ligt de vraag. Niet het christendom, maar wij dreigen te kort te schieten.

Eenheid en gezonde vooruitstrevendheid onder christenen zijn de 
beste waarborg voor de toekomst. Maar die eenheid en die vooruit­
strevendheid stellen eisen. Op de eerste plaats aan de intellectuelen van 
alle richtingen. Wij moeten meer belangstelling weten op te brengen 
voor wat in ons eigen land op het oogenblik leeft aan geestelijke waarden 
dan voor grotendeels reeds weer vergane glorie van figuren uit het ver­
leden. Laten wij Katholieken een voorbeeld geven. Weg met alle isole­
ment. Maar leve de kracht onzer eigen christelijke beginselen. Er moet 
iets gebeuren. En.... periculum in mora.

S T O R M  O V E R  D E  G E R E F O R M E E R D E  K E R K E N  I N  N E D E R L A N D

184



W a t  is Film ?
door Drs. J .  M. L. PETERS.

„Als de ziele luistert 
spreekt het al een taal. .

G. Gezeik.

De primitieve mens uit zich niet in geschreven woorden, maar in 
beelden. De tekeningen van den holbewoner uit het paleoliticum vor­
men zijn eerste voor ons waarneembare taal. Die spreekt van zijn strijd 
met de dieren, die hij belaagt en die hem in zijn bestaan bedreigen. Van 
wat hem psychisch het meest trof dus, en zijn bestaan raakte, maar tege­
lijk van wat hem als tastbare werkelijkheid voorkwam. Deze taal komt 
dus op uit de levenswerkelijkheid en die wordt meer benaderd door het 
beeld dan door het woord. Want het beeld is „eenzinnig” , het vermag 
de werkelijkheid in verdichte vorm weer te geven en is de onmiddellijke 
uitdrukking van een feit of ding, terwijl het woord pas middellijk een 
bewustzijnsvoorstelling oplevert en bij alle uitvoerigheid en nauwkeu­
righeid steeds het gevaar in zich draagt vage en voor verschillende uit­
leg vatbare voorstellingen te geven.

De levenswerkelijkheid nu is voor den primitieven mens in eerste 
instantie handeling, beweging. Waar hij het leven van mens of dier wil 
uitbeelden, moet elke voorstelling in starre rust hem dan ook onbe­
vredigd laten. Het verlangen om de beweging na te beelden blijkt ook 
al uit dezelfde grottekeningen uit de steentijd. Dezelfde figuren, vooral 
dieren, zijn telkens in veranderde houding naast elkaar geplaatst, zo, 
dat een totaal-beeld ontstaat, dat de indruk van een beweging opwekt. 
Duidelijker nog spreekt deze bedoeling uit Oud-Egyptische reliefvoor- 
stellingen, waarop b.v. arbeiders staan afgebeeld met een zeis, terwijl 
elke figuur dieper gebogen staat dan de voorafgaande, zodat uit de op­
eenvolging der beelden de indruk van maaien ontstaat. Met Joseph 
Gregor (Das Zeitalter des Films, Wien-Leipzig 1932) kan men hierin de 
„kennistheoretische oercel van de film”  zien. Zou men de arbeiders- 
figuren een voor een op een filmstrook fotograferen en die strook dan 
laten afrollen, dan zou men een neerbuigende beweging te zien krijgen.

Onder een dergelijk gezichtspunt beschouwd, kan men in de beel­
dende kunst van alle volken en tijden gelijke motieven vinden: op het



W A T  I S  F I L M ?

Atheense Parthenon-fries, op Etruskische vazenschilderingen, Romeinse 
triomfbogen, Gotische handschriftminiaturen en voorstellingen van op­
tochten en lijkstoeten uit de barok-tijd.

Maar de beeldende kunst kan dit principe om een beweging voor te 
stellen slechts aanduiden en moet de rest overlaten aan de menselijke 
fantasie1). De mens echter wil de werkelijkheid o f tenminste een illusie 
van werkelijkheid en zoekt daarom naar mechanische middelen om dit 
verlangen te verwezenlijken. In die richting gaan al de uitvindingen 
door de antieken van het schimmenspel en het mechanische theater 
(Heron van Alexandrië; Lucretius Carus). Leonardo da Vinei ontdekt 
rond 1500 de camera obscura, Anathasius Kircher in 1660 de laterna 
magica. Stampfer en Plateau construeren in 1833 het „levensrad” , na­
dat tien jaar tevoren de fotografie was uitgevonden door Nièpce en 
Daguerre. Uit een combinatie van deze vindingen groeide tenslotte de 
cinematografie (o.a. Edison, 1895), in principe hierop berustend, dat 
een reeks van fotografische beelden, die elk een phase van een beweging 
voorstellen, met bepaalde snelheid op een scherm geprojecteerd, door de 
traagheid van de netvlies-indruk een onafgebroken beweging sugge­
reren.

Aldus ontstaan uit de faustische drang om de levenswerkelijkheid, 
die in eerste instantie beweging is, door middel van bewegende beel­
den voor te stellen, is de film allereerst een technisch procédé, waardoor 
een beweging gefixeerd en daarna gereproduceerd wordt. De techniek 
geeft de grenzen en binnen die grenzen de middelen aan, waarmee de 
uitbeelding der werkelijkheid tot stand kan komen.

Daar nu de keuze der middelen vrij blijft en deze een zinvolle toepas­
sing toelaten, is het proces der werkelijkheidsweergave niet mechanisch, 
maar een bewust gerichte menselijke activiteit, die de werkelijkheid kan 
wijzigen tot een autonome gestalte. Door het opheffen van de afstand 
van toeschouwer tot object en door de waarneming van het object onder 
een wisselende gezichtshoek schiep men een nieuwe ruimte; een nieuwe 
tijd schiep men met de verschillende mogelijkheden der beeldenwisse­
ling; en de veranderde ruimte- en tijdsverhoudingen schiepen een nieu­
we beweging. Zo kon de werkelijkheid door de verfilming een zin krij­

1) Dit houdt natuurlijk allerminst een disqualificatie van de beeldende kunst in. Bij de 
uitbeelding van een handeling of beweging is het den beeldenden kunstenaar steeds te doen 
om het „vruchtbare monument” .

1 8 6



W A T  I S  F I L M ?

gen, die ze uit haarzelf niet bezat. Het bewuste zoeken naar een auto­
nome filmvorm leidde daarmee onbewust tot de ontdekking van een nieu­
we taal.

Béla Balazs, de pionier van de „filmfilosofie” , noemde zijn eerste 
boek over de film: De zichtbare Mensy en wilde daarmee aangeven, dat de 
film onze cultuur, die sinds de uitvinding van de boekdrukkunst een 
leesbare was geworden, weer tot een zichtbare wil maken. De mens, die 
in de oertijd slechts de taal der gebaren kende, had de waarde, die deze 
uitdrukkingsvorm naast het woord had kunnen behouden, uit het oog 
verloren. Het boek was de drager geworden van de volksgeest en daar­
door werd de cultuur eenzijdig rationeel. Want niet alles laat zich met 
woorden uitdrukken. De (woord-)taal is de lachspiegel van den geest, 
heeft men wel gezegd. Men kan vol zijn van dingen, die niet met woor­
den, maar misschien met gebaren, mimiek, vormen, lijnen, kleuren, be­
wegingen en klanken zijn weer te geven. Voor de eigen taal, die deze 
dingen spreken, eist de film de aandacht op en deze taal is er een van een 
heel andere orde dan de taal van het boek. Ja, voor wie scherp toekijkt, 
ziet het er zelfs naar uit, dat de film bezig is het boek zijn plaats van cul­
tuurdrager te betwisten. Meer dan het boek schijnt de werkelijkheids­
beleving door de film de behoeften van den twintigste-eeuwsen mens, die 
de werkelijkheid buiten zichzelf in haar sensationele veelvoudigheid 
mee wil beleven, te kunnen bevredigen. De geweldige vorderingen der 
techniek, de verbetering der verkeersvoorwaarden, uitvindingen en 
ontdekkingen en de groei van het perswezen, dat hem inlicht over deze 
dingen, verruimen de gezichtskring van den enkeling en verbinden hem 
nauwer met het wereldgebeuren. Om dat alles in zijn meest directe rea­
liteit mee te kunnen beleven, is het gedrukte woord alleen hem niet 
voldoende. Daarom komt de pers hem al met geïllustreerde berichtge­
ving tegemoet, maar eerst het suggestief vermogen van het bewegende 
filmbeeld beantwoordt het best aan die drang tot werkelijkheidsbele­
ving. Deze tekenen bevestigen, dat het heersende tijdstype het visuele 
is en dat er een algemene voorkeur aan het groeien is voor een visuele 
beleving van het leven, terwijl de afkeer voor het rationele begrijpen 
ervan toeneemt.

De film bracht dus een optische cultuur, een ontwikkeling van het 
oog, een psychologische, maar tegelijk wellicht een physiologische 
ontwikkeling. De film leerde den mens optisch denken en optisch ver­
staan, maakte hem vertrouwd met optische symbolen en optische be­

1 8 7



W A T  I S  F I L M ?

grippen. De optisch waargenomen werkelijkheid spreekt in de film een 
eigen taal.

Men moet de cultuur van deze zichtbare taal niet zo verstaan, dat men 
het woord vervangt door het beeld. In de film is het beeld opnieuw de 
onmiddellijke uitvloeiing van het psychisch leven geworden. Onder 
beeld heeft men dan te verstaan niet alleen de lichaamsbewegingen of 
de gelaatsexpressies der mensen, maar ook de vormen, lijnen, kleuren en 
bewegingen der levenloze dingen. Ook deze laatste spreken die eigen 
taal; ze zijn geen uitbeelding van ook met woorden uit te drukken be- 
wustzijnsvoorstellingen: ze zijn het spiegelbeeld van wat er in het be­
wustzijn leeft. En terwijl het boek gedachten uitdrukt door het woord, 
ontstaat in de film de gedachte eerst uit het beeld. Het boek vertelt over 
de werkelijkheid en vertellen is in taal omzetten. In de film is de werke­
lijkheid zelf „aan ’t woord” ; er wordt niets omgezet. Daarom merkt 
Balazs ook op, dat de zichtbare taal van de film niet een vorm is, waarin 
een diepere idee is uitgedrukt, maar zelf de inhoud is van de film. Deze 
inhoud laat zich niet „vertalen” ; door zichzelf oefent hij zijn werking 
uit op de fantasie van den toeschouwer. De toeschouwer kan er door tot 
denken gebracht worden, maar zelf is die inhoud geen uitdrukking van 
gedachten. Wie er het tegendeel van verwacht en zich in die verwach­
ting bedrogen ziet, noemt de film oppervlakkig, maar hem bleef het 
wezen van de film ten enen male vreemd.

Want diepe zin kan de film evengoed hebben als de literatuur. Wat 
er achter het „gebaar”  van mensen en dingen verborgen gaat, kan even 
belangrijk zijn als wat er in de woordbetekenis ligt opgesloten. Alleen 
wordt het woord geïnterpreteerd door den schrijver, terwijl de inter­
pretatie van het filmbeeld wordt overgelaten aan het publiek. De film- 
taal, — die de werkelijkheid, van waarde voor onze strevingen, tot ons 
doet spreken, en die enerzijds gemakkelijker verstaan wordt dan de 
woordtaal, omdat ze het aanleren van conventionele symbolen voor be­
grippen overbodig maakt —, veronderstelt dus anderzijds een grotere 
activiteit van den toegesprokene, wil hij de zin der filmbeelden met 
woorden aan anderen overbrengen. Daarom is het zo moeilijk om een 
film goed na te vertellen. Het niet-in-woorden-uitdrukbare, dat zich als 
een spiegelbeeld van de werkelijkheid in ons bewustzijn heeft vastge­
zet, kan ook niet in woorden gereproduceerd worden.

Wij spraken van een zichtbare taal. Maar wat dan te zeggen van de

188



W A T  I S  F I L M ?

geluidsfilm, waarin ook het hoorbare, dus ook het gesproken woord, de 
aandacht vraagt? — Ook het gesproken woord maakt deel uit van de 
werkelijkheid, die in de film een eigen taal spreekt. Ook het woord moet 
dus een anderen zin krijgen dan in de werkelijkheid zelf. Het mag dus 
geen aparte rationele taal spreken, wil de film niet tweeslachtig zijn. 
Ook elk gebruik in dramatische zin, dus als handelingsdrager, is met het 
wezen van de filmtaal onverenigbaar. Het woord moet worden tot spreek­
gebaar , d.w.z. de uitdrukking van het gesproken woord moet in hetzelfde 
vlak liggen als de uitdrukking door middel van de gelaatsexpressie en 
het lichaamsgebaar. Het mag dus uitsluitend affectuiting zijn, die zicht­
baar wordt, zichtbaar bij den spreker of zichtbaar als weerspiegeling op 
het gezicht of in het gebaar van den toegesprokene.

Wezenskenmerk van de filmtaal is dus, dat mensen en dingen, die we 
ook uit de werkelijkheid kennen, in de film een nieuwe zin krijgen. Die 
taal komt dus alleen tot stand door de film, we verstaan ze alleen door 
het instrument der filmcamera met al haar toebehoren. Maar van het 
medium van de camera is de toeschouwer zich bij het zien van een film 
nauwelijks meer bewust. In de literatuur is het woord symbool voor een 
bewustzijnsvoorstelling en dat symbool maakt het mogelijk verdich­
ting en werkelijkheid van elkaar te blijven onderscheiden. Maar mensen 
en dingen zijn in de film hun eigen symbool en daarom is het in de film 
moeilijker om werkelijkheidsreproductie en filmtaal uit elkaar te hou­
den. Voor den gemiddelden toeschouwer verhaalt de film niet een ge­
beuren, dat zo ook in de werkelijkheid kan voorkomen, maar is de film 
dat levenswerkelijke gebeuren. Oog en geestesoog van den toeschouwer 
laten zich gemakkelijk identificeren met het oog en de geest van de ca­
mera en dus ook van den persoon, die er achter staat. Hoewel dus (zoals 
we straks beweerden) de interpretatie van het filmbeeld wordt overge­
laten aan het publiek, kan de filmauteur dat filmbeeld aan het publiek 
toch laten zien door zijn oog en zijn geest. En dit is een nieuw kenmerk 
van de filmtaal.

Dit kan tot een gevaar worden. Wanneer de toeschouwer een filmge- 
beurtenis beleeft met de ogen van den filmmaker, terwijl hij de indruk 
behoudt, dat hij die gebeurtenis met zijn eigen ogen ziet, dan is de film­
maker ook in staat zijn eigen verkeerd standpunt door den toeschouwer 
te laten innemen. De opvattingen van den filmauteur — hetzij goede of 
slechte — kunnen op die wijze door het publiek worden overgenomen.

1 8 9



W A T  I S  F I L M ?

En ook met de ogen van de filmspelers kan de camera ons een feit o f 
ding laten zien en ook hun gewaarwordingen — goede of slechte — kun­
nen dus op ons worden overgebracht. Overtuigingen, inzichten en ge­
voelens van anderen worden zonder meer tot de onze gemaakt; tenzij 
men zich bewust blijft van het medium van de camera, d.w.z.: tenzij 
men de film als een taal begrijpt, die een ander tot ons spreekt. Goed 
verstaat men die taal pas, als men i.p.v. de handeling uit het filmverhaal, 
de handeling van de camera volgt, o f — anders uitgedrukt — als men de 
grammatica van de filmtaal kent. De propagandistische kracht van de 
filmtaal wordt hierdoor meteen duidelijk.

Zoals ook de woordtaal meer kan zijn dan middel tot alledaagse me­
dedeling en buiten het huishoudelijk gesprek of de zakenbrief vormen 
vond, waarin een zinvolle waarde gestalte kreeg, zo ook kan de filmtaal 
instrument worden voor schone kunst. De voornaamste artistieke mo­
gelijkheid van de filmtaal bestaat nu juist in de zoeven besproken iden­
tificatie van den toeschouwer met de filmpersonen. Trekt men een ver­
gelijking met de roman en het drama, beide taalkunstwerken, dan con­
stateren we, dat het drama ons een gebeurtenis laat meemaken, maar op 
een afstand: vanaf onze plaats in de loge of stalles. De epiek heft deze 
afstand op en kan ons de gebeurtenis van dichtbij en van alle kanten 
nauwkeurig laten bekijken; het is hier echter geen /^beleven, maar een 
^beleven. Neem het voorbeeld van een auto-ongeluk. De uitwerking 
daarvan op ons zal een andere zijn, wanneer we het zelf zien plaats heb­
ben als wanneer een derde ons, zij het met nog zo indringende schil­
dering van woorden, daarvan vertelt. In de film nu maken we, ten eerste 
de gebeurtenis mee, en, ten tweede wel van zo dichtbij, dat we er als het 
ware zelf bij betrokken zijn. In het geval van het auto-ongeluk vereen­
zelvigt de film ons met den chauffeur o f met het slachtoffer, dat over­
reden wordt, zodat we hun gevoelens en gewaarwordingen beleven. 
Deze subjectieve camera-instelling (de weergave door het oog van regis­
seur of spelers), afgewisseld door een objectieve weergave (zo als de 
toeschouwer het zou gezien hebben) biedt de film zeer bijzondere dra­
maturgische mogelijkheden.

De bepaling van de film als een taal, die de werkelijkheid tot ons 
spreekt, doet ons ook voor andere filmkunstproblemen een oplossing 
aan de hand. Daar is de waardebepaling van de artistieke prestatie der

1 9 0



W A T  I S  F I L M ?

filmspelers. Zijn de spelers louter materiaal in de handen van den regis­
seur of hebben zij een eigen aandeel in het kunstscheppend proces? Ver­
filmd toneelspel kan als zodanig waarde hebben, maar levert geen film­
kunst op. Bij het toneel is het gesproken woord immers drager van de 
handeling en dient alle gebaar alleen ter onderstreping of verduidelij­
king van het woord. Slechts zelden is het lichaamsgebaar en de mimiek 
een autonoom deel van de handeling. Maar in de film is het gebaar, be­
toogden we, veel meer. Het is geen woordverduidelijking of -vervan­
ging, maar „spreekt”  voor zichzelf en spreekt een anderssoortige taal 
dan het woord. Maar dit „gebaar”  krijgt eerst zin door de camera. Be­
staat de kunst van het filmacteren dus vooral in de uitdrukking van het 
niet-in-woorden-uitdrukbare, dan is toch alleen de filmmaker in staat 
deze uitdrukking waarneembaar te maken voor den toeschouwer.

Ook de functie der kleuren en der stereoscopie wordt duidelijker in 
het licht van de film als eigen taal. Deze dienen niet om de werkelijk- 
heidsreproductie te vervolmaken, en zullen de film ook niet dichter bij 
het toneel brengen, als men deze nieuwe technische vindingen maar 
aanwendt om mensen o f dingen in de door ons aangegeven zin van het 
woord „sprekender”  te maken.

Van deze filmtaal valt dus een grammatica te schrijven (hoe geven de 
filmmiddelen een eigen betekenis aan de werkelijkheid, die de film ons 
toont?), maar ook een stilistiek (hoe komt men tot een schoon gebruik 
der grammaticaregels?) en tenslotte een dramaturgie (hoe construeert 
men met de adaequaat gebruikte schone stijlmiddelen een kunstwerk?). 
Dus is er plaats voor een wetenschap van de film, die haar betekenis als 
voorname cultuurfactor in het juiste licht stelt en het mogelijk maakt 
haar toenemende invloed en macht te beheersen en dienstbaar te maken 
aan het goede.

191



Empirische Rechtsopvatting
door J. J. A. VAN GROENENDAEL.

Het vorig jaar verscheen van de hand van prof. mr. J. Ph. Suyling een 
klein geschrift onder den titel „Recht en Staat in de empirische Wetenschap” . 
Blijkens den ondertitel (Volkenrecht, Wetsuitlegging en Verkregen Rechten) 
was de bedoeling van den schrijver de toepassing van de door hem voor­
gestane empirische rechtsopvatting op enkele bijzondere gevallen in het licht 
te stellen. Waarom hij juist deze keuze deed, houdt weer verband met de 
actueele politieke problemen.

Wanneer wij hier aandacht vragen voor deze brochure en er enkele kant- 
teekeningen bij willen plaatsen, houdt dit evenzeer verband met onze poli­
tieke problemen. Er is reeds elders (vgl. „De Nieuwe Eeuw” van 12 Januari 
1946 in het artikel over „Ons Leger” ) een beroep gedaan op de autoriteit 
van prof. Suyling ter verdediging van een realistisch beleid op het stuk van 
buitenlandsche zaken en defensie, anders gezegd ter adstructie van de wensche- 
lijkheid van „Realpolitik” . Wanneer de strekking van prof. Suylings bro­
chure niets anders was dan een aanmaning terzake tot nuchterheid of zelfs 
het bezorgen van een koud stortbad aan dagdroomers, die ondanks alle con­
creet tastbare rampen, die ze hebben meegemaakt en nog meemaken, niet 
tot het besef geraken kunnen, dat zij op een onvolmaakte wereld leven, dan 
zouden wij zijn boekje zonder meer laten passeeren of misschien zelfs enthou­
siast aanprijzen. Maar nu de aanmaningen van den schrijver tevens preten- 
deeren uit te gaan van een wetenschappelijke rechtsbeschouwing en zoo 
willens nillens een ideologischen onder- of achtergrond bezitten, wordt het 
geval veel interessanter en belangrijker.

Prof. Suyling gaat dan uit van de volgende empirisch gegeven feiten: er 
zijn stoffelijke en geestelijke dingen; de stoffelijke zijn absoluut, bestaan on­
afhankelijk van elk en een iegelijk op zichzelf; de geestelijke dingen of goe­
deren daarentegen bestaan enkel in geesten en zijn dus relatief. Hier vergeet 
prof. Suyling er bij te vertellen, dat de geesten zelf, waarin die geestelijke 
goederen zich bevinden of niet bevinden, tenminste toch even absoluut zijn 
als de stoffelijke dingen, daar zij evenzeer onafhankelijk van elk en een iegelijk, 
ook van de stof, behalve dan van het individueele lichaam (bij de geestelijk- 
stoffelijke twee-eenheid, welke de aardsche mensch is), bestaan. (De empi­
rie ervaart normaliter geen andere geesten dan menschelijke.) Maar dit daar­
gelaten, willen we de waarde van prof. Suylings uitgangspunt in bepaalde 
consequenties, welke hij niet trekt, beklemtoonen, in andere, welke hij wel 
trekt, betwisten.

Voor de hand ligt de conclusie, dat de relativiteit der geestelijke goede­
ren moet aansporen tot het verwerven van deze goederen in den geest, juist 
omdat zij daar niet zonder meer absoluut zijn zooals de geest zelf. Verder 
volgt, dat de geestelijke rijkdom, de cultuur van een tijdperk, van een volk



niet bestaat in de accumulatie van alle voorafgegane geestelijke verworven­
heden als een optelsom van al wat geweest is of als een opgespaarde schat, 
die eenvoudig bij erfenis overgaat in de geesten van het huidig geslacht, dat 
ze dan zoo maar uit zichzelf kan putten, maar dat helaas die geestelijke rijkdom 
en cultuur alleen maar bestaan uit hetgeen actueel in die geesten, opnieuw 
verworven en vermeesterd, aanwezig is, en dat kan soms wel eens heel wat 
minder, zij het ook wel eens meer zijn dan een vorig geslacht bezat, zoo niet 
in het algemeen, dan toch weer op bijzondere gebieden. Het komt hierop 
neer, dat de intellectueele kennis en de zedelijke waarde van een volk (zooals 
bij het individu en juist als gevolg ook van het slechts relatief bestaan van 
een volk bij de gratie van de absoluut bestaande individuen, die het op een 
gegeven moment uitmaken of samenstellen) gelijk zijn en niet uitgaan boven 
de op datzelfde moment aanwezige parate kennis en parate deugd van de 
individueele personen. Meer cultuur heeft dat volk niet, ook niet minder.

Deze algemeene conclusies gaat prof. Suyling echter stilzwijgend voorbij 
om onmiddellijk over te gaan tot gevolgtrekkingen op het bijzondere gebied 
van het staats- en volkenrecht. Hij stelt dan, dat staat en recht even relatief 
zijn als alle andere geestelijke goederen, alleen bestaan en zoo bestaan, als zij 
op een bepaald moment in de voorstelling der individueele geesten leven 
(zij het dan, dat de staat enz. als collectivum een gemengd geestelijk-stoffelijk 
goed is) en dat zij daarom reëel alleen positief aldus vast te stellen zijn. Staat 
wordt zoo, wat hier en nu als zoodanig gezien en aanvaard wordt en met 
recht is het precies hetzelfde. Er is geen staat en er is geen recht dan voor- 
zoover zij als geestelijk goed in u en mij, begrepen of aanvaard, aanwezig zijn. 
Zij kunnen vroeger, toen oudere geesten ze dachten en maakten, anders zijn 
geweest en zullen morgen weer veranderen bij aanwezigheid van jongere 
geesten met nieuwe geestesinhouden. Wie zich staat en recht daarentegen 
onveranderlijk en absoluut denkt, los van de actueele geesten, waarin zij 
leven, is een utopist, wordt het slachtoffer van een ideologisch luchtkasteel, 
een geïdealiseerd fata morgana.

De hier aangediende consequentie moet verrassen en bevreemden. Zij is 
dan ook confuus. Er wordt hier weliswaar een maar al te vertrouwde dage- 
lijksche ervaring bevestigd en verklaard, dat n.1. het recht practisch niet meer 
inhoudt dan wat er momenteel van wordt gemaakt, maar tegelijk voelt men 
zelfs met klompen aan, dat er iets in de redeneering evenals in de practijk 
wringt, dat zij te veel in zich betrekken wil of omgekeerd iets, wat haar moest 
aanvullen, ontkent en loslaat. Alvorens dit nader aan te duiden, willen we 
eerst toch nog even zien, waarheen de professor ons o.m. specialiter voert.

Omdat staat en recht in hun relatief bestaan niet meer zijn dan de voor­
stellingen er van in de actueele geesten, is practisch het volkenrecht iets, dat 
niet bestaat, evenmin als de gelijkheid der staten. Aangezien de jongste erva­
ring met oorlog en vrede den professor al te zeer gelijk schijnt te geven, zal 
hij terzake wel weinig tegenspraak ontmoeten. Nochtans zou er volkenrecht 
moeten zijn en was er al zoo iets op papier. Een beschreven evangelie is 
echter inderdaad nog geen bekend en beleefd evangelie.

Een andere speciale conslusie, waartoe prof. Suyling komt, betreft de wets-

E M P I R I S C H E  R E C H T S O P V A T T I N G

*93



E M P I R I S C H E  R E C H T S O P V A T T I N G

uitlegging.... in de empirie. Deze laatste toevoeging is niet overbodig en 
mocht waarschuwend bedoeld zijn. Welnu, deze wetsuitlegging in de empirie 
of wetsinterpretatie der practijk komt dan hierop neer, (al weer tengevolge 
van de beperking, de begrenzing, die het recht ondergaat van zijn gebon­
denheid aan de actueele geestesvoorstellingen) dat iedere wet, onafhankelijk 
van de originaire bedoeling van den wetgever, inhoudt, wat de tegenwoor- 
dige geesten in haar tekst lezen. We zouden den professor bijna luidruchtig 
willen bijvallen, omdat hij ons van soms volkomen afgestorven, maar toch 
nog levendig rondspokende schimmen uit het verleden wil komen verlossen 
en bijna alle historische interpretaties naar het museum verwijst, maar hoezeer 
wij dan zelf ook al op gespannen voet leven met overbodige en pour besoin 
de la cause gezochte historische interpretaties, wordt onze uitbundigheid ge­
remd, niet alleen door de overweging, dat men zich tegenover een professor 
in de nuchterheid een slecht leerling toont met uitbundig eerbetoon, maar 
vooral omdat het ons plotseling leek, of de wettekst, welken de professor 
ons ter experimenteering in de hand zou kunnen drukken, naar den loop 
van onze gedachten als een cameleon moest veranderen en zelfs neiging ver- 
toonen tusschen onze vingers weg te glippen. Was dit gezichtsbedrog of was 
het de heusche bedoeling van den professor? Dit laatste mag men zoo maar 
niet veronderstellen. Het moet dus min of meer gezichtsbedrog zijn. Feit is, dat 
de wette Vst zelf niet verandert, dat zijn inhoud bij een duidelijke, vaststaan­
de woordbeteekenis en logisch volmaakte zinsconstructie evenmin verandert.

Zijn deze laatste voorwaarden niet vervuld, dan moet men zijn toe­
vlucht echter wel nemen tot een nadere verklaring door den contekst en/of 
de geschiedenis van de totstandkoming. Prof. Suyling aanvaardt echter ue 
historische interpretatie of bedoeling alleen, als deze uitdrukkelijk in den 
wettekst geconditionneerd is, m.a.w. als zij reeds in den wettekst zelf is ge- 
gegeven, wat zeker het geval zal zijn, wanneer de wettekst de oorspronke­
lijke bedoeling van den wetgever duidelijk genoeg formuleert. In dit geval 
toch zal en moet de huidige voorstelling, die men van de wet heeft, samen­
vallen met die oorspronkelijke bedoeling; er is eenerzijds geen andere keus, 
er is anderzijds geen uitleg noodig. Gewilde nieuwere interpretaties krijgen 
geen vat, oudere behoeven niet te worden geconsulteerd bij een duidelijke 
wetsformuleering. Het recht is dan zoo zeker, als maar mogelijk is. Men 
krijgt echter behoefte aan nadere interpretatie, als de oorspronkelijke bedoe­
ling niet duidelijk geformuleerd of geconditionneerd of het rechtsbewustzijn 
inmiddels gewijzigd is. In het eerste geval kan men zich misschien voors­
hands behelpen met den contekst en/of het naspeuren van de historische be­
doeling, in het laatste geval helpt dat niet, en in beide gevallen, maar zeker 
in dit laatste geval moet de wet worden veranderd. Anders zet men bij het 
toelaten van nieuwere interpretaties, die zelfs de logische zins- en woord­
beteekenis geweld aan kunnen doen, de deur wijd open voor subjectivisme 
en men kan dan tenslotte de wetboeken even goed verscheuren als hand­
haven. Al is de figuur van den koopman begrijpelijk, die zich bekneld gevoelt 
door wettelijke bepalingen, zelfs hij zal, als puntje bij paaltje komt, slechts 
waardeering hebben voor recht, dat vast staat. Constateert men dus in de

194



E M P I R I S C H E  R E C H T S O P V A T T I N G

empirie een verandering van recht ondanks gelijkblijvende wetten, dan is 
dit niet iets om als louter feit te noteeren en verder in gelatenheid of zelfs 
met instemming te passeeren, maar dan pareere men tijdig het hieruit dreigend 
gevaar door ofwel de rechtspractijk naar het oude spoor terug te dringen 
ofwel de wet te vernieuwen. Wat dit laatste betreft, moet de wetgever dan 
maar wat minder slapen en wat meer werken. Tegenover de tendens om de 
wet te relativeeren naar de actueele subjectieve voorstelling, welke een levend 
geslacht zich er van maakt, stellen we niet de tendens om de wet naar de 
voorstelling, welke een vorig geslacht er van had, absoluut te maken, maar 
den eisch om de wet aangepast te houden aan de actueele omstandigheden. 
Anders raakt de rechtszekerheid zoek hetzij door te verregaande soepel­
heid, hetzij door niet te verduren strakheid. Juist met het oog hierop 
heeft het empirisch vaststellen van het actueele rechtsbewustzijn aan de 
hand van een vlot rakende interpretatie van het positief recht zeker waarde, 
dus als bijzondere tak in de rechtswetenschap en als hulpmiddel voor de 
rechtsvorming.

Men kan zich op de empirische zijde van het recht specialiseeren en ook 
de gemeenschap van de beteekenis van een rechtsbeschouwing uit dezen 
empirischen gezichtshoek en van de daar voor haar te benutten bevindingen 
doordringen, zooals b.v. van het te vaak vergeten feit, dat het recht macht 
behoeft voor zijn practisch bestaan, voor zijn afdwingbaarheid. aMen gaat 
echter buiten dit bestek, men o verschat deze beschouwingswijze, wanneer 
men de suggestie wekt, dat het empirisch gevonden recht, dus de op een 
bepaald moment aanwezige voorstelling van het positieve recht, voor het 
eenig reëele, voor hèt recht moet doorgaan. Zoo wordt het empirisch gevon­
den recht te veel toegemeten of de waarde van iedere andere eventueel aan­
vullende of zelfs voornamere rechtsbeschouwing ontkend. Boven het rela­
tieve positieve empirisch recht bestaan en heerschen de normen van een reëel 
absoluut recht, dat n’en déplaise de ongeloovige wetenschap, welke prof. 
Suyling ons tegenover kerkelijke opvattingen ten tooneele voert, de toets 
en het ideaal blijft voor dat positieve en empirische. Zij waarborgen ten­
slotte eerst recht de rechtszekerheid, want de rechtszuiverheid. Tegenover 
de verenging van het recht tot louter empirisch gevonden feitelijk recht of 
het absoluteerend monopoliseeren van dit laatste kome men daarom te krach­
tiger op voor de realiteit en de noodzaak van het absolute recht, dat kenbaar 
is uit Openbaring en Schepping. Tegenover de bekoring der eenzijdig idealis­
tische of eenzijdig materialistische beschouwing, hoe verheven of hoe nuch­
ter zij zich ook aandienen mogen, plaatse men zich resoluut op het realistisch 
standpunt, dat stof en geest, aarde en hemel, concreta en abstracta, bijzondere 
en algemeene zaken als reëel erkent en verbindt.

Een beschouwing als die van prof. Suyling stelt scherp in het licht — en 
dit is goed —, dat de geestelijke rijkdom van christendom en wijsbegeerte 
nog iets anders (en iets veel hoogers) is dan die van de christenheid en mensch- 
heid van gisteren, vandaag of morgen en dat zij niet te vereenzelvigen zijn. 
Dit laat echter de realiteit van dien integralen geestelijken rijkdom als norm 
onaangetast. Ook wanneer hij geen door ieder meegedragen en beseft bezit

I 95



E M P I R I S C H E  R E C H T S O P V A T T I N G

is in de huidige menschheid, staat hij toch volledig ter harer beschikking als 
aanwezige en noodzakelijke toets voor haar handelen, ook in rechte.

Het genuanceerd positivistisch standpunt van prof. Suyling neemt een 
armoedige, subjectieve, een verengde visie op de werkelijkheid, een naar 
actueelen smaak vertrokken beeld van de werkelijkheidseischen in den men- 
schelijken geest niet louter als feit, maar ook tevens zelf als norm aan. Hij 
moet echter de objectieve werkelijkheid met haar eischen naast de actueel 
subjectief gedachte als feit en norm (blijven) stellen. Hij zal dan geen genoe­
gen meer nemen met het positief in de voorstelling gevondene, maar dit trach­
ten te verheffen tot, in verbinding en overeenstemming te brengen met het 
objectief absolute, het algemeen geldende. Dit doen juist de voor hem ver­
dachte of voor utopistisch aangeziene ideologen in wie het objectieve ook 
reeds in de voorstelling leeft en die zich waarlijk niet per se als slaapwande­
laars behoeven wijs te maken, dat het daarom alleen ook al algemeen in alle 
subjecten-wetgevers en -rechters aanwezig is en aanvaard wordt. Maar zij 
zullen met de positieve wetten en met de voorstellingen of interpretaties er 
van niet alleen rekening houden als met feiten, maar ook eventueel als met 
gebreken, ze niet zoo maar als feitelijke absolute normen aanvaarden, maar 
ze aan feitelijke absolute normen toetsen en dan, zoo noodig, trachten te 
corrigeeren.

Wanneer prof. Suyling dan ook den ideologen verwijt voor de verlokkin­
gen der abstractie te spoedig te bezwijken en verklaart: „Het talrijke religieus- 
ethisch gezinde Nederland, dat uit de strakke confessiën der kerken naar een 
vervagend Christendom of naar de nog waziger onbestemdheid van een 
neutraal gekleurde naastenliefde vluchtte, gaat voort het afgetrokkens als de 
hoogste wijsheid te vereeren,”  dan is het ten eerste de vraag nog, of een 
werkelijke tekortkoming in nuchtere zakelijkheid bij hun beoordeeling van 
hetgeen actueel als recht geldt in wetgeving en interpretatie, wel aanwezig 
is, maar ten tweede wordt dit verwijt een compliment, in zooverre het vast­
stelt, dat deze ideologen zonder zich door de suggestie eener actueel boven­
drijvende meening te laten verlokken of uit het veld te laten slaan, zonder 
zich zoo maar te laten meedrijven en meezinken het oog vast gericht houden 
op de reëele algemeene gegevens der abstractie en naast en boven de realiteit 
van gebrekkige positieve rechtsregeling, -uitlegging en -beleving even dood- 
nuchter de realiteit van onwankelbare algemeene rechtsnormen erkennen.

Het critiekloos aanvaarden van het historisch gegeven positieve recht of 
zijn actueele interpretatie als feit niet alleen, maar bovendien als norm voor 
zichzelf is de doodzonde van alle positivisme, die neerkomt op de ontkenning 
van een absolute moraal. Het heeft zich vóór den oorlog neergelegd ten detri­
mente van de menschheid bij een vrijwel onwrikbaren status quo in het 
volkenrecht en het moest zoo wel handelen, omdat het niets positiefs ver­
anderen kon zonder zijn eigen normen los te laten en stuurloos op drift te slaan. 
En nu na dezen oorlog, die force majeure overal het positieve recht, de schier 
onaantastbare normen der positivisten huns ondanks aantastte, legt het zich 
weer laconiek-nuchter neer bij de feiten en aanvaardt zonder critiek of ver­
weer een uit de lucht gevallen zoogenaamd nieuw recht zonder ontvanke­

196



D E  B E K E E R I N G  D E R  M O H A M M E D A N E N

lijkheid voor toetsing aan de oude eens zoo teer gecultiveerde en als sacra 
sacrorum met ontzag en sanctie beschermde rechtsnormen, zooals duidelijk 
blijkt aan den weifelmoed eenerzijds om voor de legalisaties ten onzent op 
te komen of pal te staan en de apodictische afwijzing of zelfs verhindering 
er van anderzijds. Het is hollen of stilstaan met dit wezenlijk normlooze 
positivisme, dat op zijn grond een bodemloozen twijfel bergt.

Het ware interessant na te gaan, in hoeverre deze positivistische rechts­
opvatting de intelligentia heeft besmet ook buiten den kring van haar natuur­
lijke aanhangers, de agnostische sceptici zonder godsdienstige of wijsgeerige 
zekerheid, zooals het voorts van niet minder belang was vast te stellen, in 
hoeverre de differentiaties in de algemeene rechtsopvatting schuldig staan 
aan den huidigen rechtsnood van ons volk na de bevrijding. En bij gebreke 
aan overeenstemmend inzicht dringt zich dan toch wel heel sterk de be­
hoefte, neen, de noodzaak op om in rechte niets nieuws te ondernemen, dat 
niet vanuit de reeds bestaande grondwet en wetten ontwikkeld is, omdat 
dan nog deze alleen een anker en houvast bieden om niet in rechteloosheid 
te verzinken. Zooals het nu is gegaan en nog gaat, raakt ieder op zijn beurt 
in nood en verwarring en dreigt deze periode van onze geschiedenis in het 
teeken te gaan staan van een voorbeeldeloos verraad der clerken aan het 
volk, zij het, dat nu als deze clerken zeldzaam geestelijken, maar des te ge- 
reeder intellectueele leeken fungeeren.

De Bekeering der Mohammedanen
door Dr. A. H. VAN VLIET

In zijn tweede artikel wijst Father Courtois S.J. er ons op dat wij niet 
behoeven te hopen op een spoedig verval van den Islam waardoor ook het 
missieprobleem vereenvoudigd zou worden. De Mohammedanen zijn zich 
in Indië en elders sterk aan het organiseeren. De toekomst van de Katholieke 
Kerk in Indië zal ten zeerste beïnvloed worden door onze houding ten op­
zichte van den Islam. Als wij de Kerk van Christus hecht wenschen te planten 
in Indië — en dat is onze taak hier — dan zullen wij ook onder de Mohamme­
danen het zaad des geloofs moeten zaaien. Hoe zullen wij dat doen? Wat zijn 
de moeilijkheden?

Men plaatst de voornaamste beletselen in drie groepen, die echter elkaar 
niet uitsluiten:
1. De theologische groep,
2. De wettelijke groep,
3. De psychologische groep.

Beletselen van theologischen aard.
Op de eerste plaats hebben wij rekening te houden met de theologische

*97



D E  B E K E E R I N G  D E R  M O H A M M E D A N E N

houding van den Islam ten opzichte van andere godsdiensten, welke ook 
psychologisch diep inwerkt. De Islam staat apart van de overige niet-geopen- 
baarde godsdiensten. Animisme, Shintoisme, Hindoeisme en Boeddhisme 
zijn het resultaat van een langdurige evolutie. Zij zijn de synthese van veel 
bijgeloof, volksgebruiken en ook het meer edele natuurlijke tasten naar de 
Godheid. De geloofsbegrippen werden slechts langzamerhand samengevat. 
Deze godsdiensten zijn gewoonlijk beperkt tot één volk of stam. Zij staan 
verdraagzaam tegenover andere begrippen over God. Dit is niet het geval 
met den Islam. Ofschoon ook de Islam Arabische volksgebruiken in zijn sym- 
bolum heeft ingelascht en veel Joodsche en Christelijke ideeën heeft over­
genomen, is hij toch als godsdienstig systeem kant en klaar en als één geheel 
uit de handen van Mohammed gekomen en vastgelegd in den Qur’an. In zijn 
theologischen inslag is de Islam reactionnair. Hij is reactionnair geboren: 
Mohammed kwam op tegen het grove afgodische heidendom van de Qur’aish 
(Qoraichitis), tegen de ontrouwe Joden die Gods profeten vermoord en de H. 
Schrift geschonden hadden, tegen de Christenen die door aan God een Zoon 
toe te schrijven zijn waardigheid vernederd hadden. Tot staving mogen de 
volgende aanhalingen uit den Qur’an dienen: 2i, 98; 4, 51; 4, 153; 5, 76—77. 
De Muzelman moet zich daarom niet in zulk slecht gezelschap ophouden: 
Qur’an, 5,54: „O Geloovigen! maakt geen Joden of Christenen uw vrienden. 
Zij zijn eikaars vrienden. Degene onder u die hen tot vriend maakt, wordt 
één met hen! God zal de boosdoeners niet leiden.”

De Islam stelt zich niet alleen tegenover alle andere godsdiensten maar 
ook boven hen. (Qur’an 3, 17). Alleen de Islam is Gode aangenaam. De 
Qur’an aarzelt geen oogenblik om alle niet-Mohammedanen voor de hel 
te bestemmen (Qur’an, 3, 79).

Als iemand in zoo’n atmosfeer van haat en verachting voor al hetniet- 
Mohammedaansche opgroeit, als het iemand dagelijks wordt ingeprent dat 
het ergste dat hem overkomen kan is zijn geloof, den Islam, te verzaken, 
dan komt hij er vanzelf toe om alle andere godsdiensten te verafschuwen, 
vooral die met name in den Qur’an genoemd worden: Afgodendom —- Joden­
dom — Christendom. De idee dat het Christendom tenslotte wel eens waar 
zou kunnen zijn zal menschelijkerwijze gesproken niet gemakkelijk in het 
hoofd van zoo iemand opkomen. God zelf heeft immers in zijn eigen ge­
openbaard boek de Christenen veroordeeld. Daarbij komt de eigenaardige 
intellectueele aardgebondenheid der Mohammedanen waardoor het voor hen 
bijna onmogelijk wordt om een specifiek geestelijk concept te begrijpen. 
De zoo nuttige analogische begrippen die wij ons vormen van het trans- 
cendenteele kent de Mohammedaansche godgeleerde niet. Daarom is hij in 
zijn redeneeringen of agnostisch of materialistisch. Het is voor hem niet 
gemakkelijk zich een idee te vormen van de betrekking die er bestaat tusschen 
God en het schepsel. Als voorbeeld diene de idee van „generatio” . Voor den 
Mohammedaan kan dit maar één ding beteekenen: „generatio carnalis” . 
Voor hem is het dan ook godslastering zoo iets Gode toe te schrijven: „Hij 
baart niet noch is Hij gebaard”  (Qur’an 1123, 3).

Deze intellectueele neiging naar het tastbare en physische maakt het zeer

19 8



D E  B E K E E R I N G  D E R  M O H A M M E D A N E N

moeilijk voor den Mohammedaan om de essentieel geestelijke en bovenaard- 
sche Christelijke leer te begrijpen.

Wettelijke moeilijkheden.
Ieder boek van de Islamitische Jurisprudentie bevat een hoofdstuk over 

afvalligen. Ofschoon de Shari’ah, de Islamwetgeving, in Indië niet in haar 
geheel en officieel wordt toegepast, wordt haar invloed niettegenstaande de 
proclamatie van Koningin Victoria (1858) toch aangevoeld. In den Qur’an 
zelf wordt de bestraffing van den afvallige aan God overgelaten, die hem 
naar de hel stuurt. Maar volgens de Hadith (overlevering) kan een afvallige 
hier op aarde al met den dood gestraft worden. De rechtsgeleerden die het 
Wetboek samenstelden gingen nog een stap verder. Zij bepaalden ook de 
handelwijze die gevolgd moet worden in geval iemand afvalt. Den apostaat 
mogen drie dagen speling gegeven worden om tot zijn zinnen te komen, of­
schoon hij ook terstond ter dood gebracht kan worden. Het huwelijk van 
een afvallige is ipso facto ontbonden. Het blijft de vraag of in Pakistan 
(onafhankelijke Mohammedaansche Staten in Indië) deze wet zal of zou wor­
den toegepast. In Britsch-Indië is de Shari’ah niet de wet van het land voor 
de Mohammedanen. De toepassing ervan moet dan ook beperkt blijven bin­
nen de grenzen van de bestaande wet die zich duidelijk uitspreekt voor gods­
dienstige verdraagzaamheid, b.v. The Caste Disabilities Removal Act van 
1850 en de zóoeven genoemde proclamatie van 1858. Daarom kan in Indië 
apostasie van den Islam niet met den dood gestraft worden. Ook is er geen 
verlies van legale rechten. Volgens de huwelijkswetgeving voor Mohamme­
danen van 1939 wordt een huwelijk als nietig beschouwd indien de man zijn 
geloof verzaakt. Hij moet den bruidschat in zijn geheel teruggeven als het 
huwelijk voltooid was, anders de helft. Indien de vrouw haar geloof ver­
zaakt kan zij voor bepaalde redenen een proces aangaan voor de ontbinding 
van haar huwelijk. Zij heeft geen recht op den bruidschat. Indien de vrouw 
een bekeerlinge tot den Islam is en trouwde volgens de Islamitische wet, 
wordt haar huwelijk in geval van apostasie ontbonden. Ofschoon de of­
ficieel geldende wet de convertieten van den Islam in bescherming neemt, 
zijn zij toch aan vervolging blootgesteld. De Muzelman die Christus wil 
navolgen, moet bereid zijn om vader en moeder, huis en vrienden en alles 
dat hem lief is te verlaten. Zijn vader zal hem vervloeken als een ondankbaren 
zoon. Zijn erfrecht zal hij alleen voor het gerecht kunnen doen gelden.

Psychologische moeilijkheden.
De theologische houding van den Islam tegenover andere godsdiensten 

is, zooals wij gezien hebben, zelf al de oorzaak van groote psychologische 
moeilijkheden. Ook de wetten aangaande apostaten en de moeilijkheden die 
aan een verzaking van den Islam vastzitten zijn voldoende om den gewonen 
man af te schrikken. Verder is het zeer op den voorgrond tredende nationalis­
me*— dat hier hetzelfde is als communalisme — verantwoordelijk voor zeer 
veel misverstand. De menschen krijgen verwrongen begrippen. Er is een

199



algemeen wantrouwen tegen alles wat niet inheemsch is en het Christendom 
is voor velen nog iets zuiver Europeesch.

Door de „cultureele”  publicaties en de Islam-missie-propaganda van de 
laatste jaren is de Mohammedaan meer dan ooit tevoren trotsch geworden 
op zijn geloof en cultuur. Hij veracht de Christelijke beschaving, beschouwt 
haar als een kwaad. Afgezaagde en weerlegde opwerpingen tegen het Chris­
tendom vullen de bladzijden van Islam-missie-publicaties. De Anjumans te 
Lahore en te Qadian zijn de leiders in deze aanvallen op de Christenen. Er 
moet notitie genomen worden van die „literatuur” aangezien haar invloed 
op de mentaliteit der Mohammedanen vergiftigend inwerkt. Wel moet toe­
gegeven worden dat de pogingen om den Muzelman van zijn minderwaar­
digheidsgevoel te verlossen niet met volkomen succes bekroond zijn. Dat 
gevoel zelf geeft echter aanleiding tot vooroordeel. Vele zelfs van de hooger- 
staande Mohammedanen weigeren of zijn niet in staat om iets goeds te zien 
in de Christelijke beschaving. Zij zijn bang, als zij dit zouden doen, daarmee 
aan den luister van de Islamitische cultuur afbreuk te doen.

Het Apostolaat onder de Mohammedanen.
Hoe zullen wij contact krijgen met de Mohammedanen? Hoe zullen wij 

Christus aan hen voorstellen?
Om deze vragen te beantwoorden moeten wij een idee hebben van het 

soort van menschen met wie wij toenadering zoeken.
In den breede genomen zijn er drie klassen van Mohammedanen:

1. De meerderheid, die uit ongeschoolden of weinig geschoolden bestaak 
n.1. de menschen in de dorpen, de boeren en de landbouwers, de werk­
lieden.

2. Menschen met eenige opvoeding, die lezen kunnen, zooals de kooplui,, 
de kantoorbedienden, de kleine handelaars, enz.

3. De ontwikkelden: studenten, professoren, dokters, advocaten, enz.
De practische missionaris zal eerst de mentaliteit, de intellectueele richting

en de cultureele eigenschappen van iedere groep trachten te begrijpen en 
daarop zijn benaderingsmethode baseeren. De grootste bescheidenheid ea 
beleefdheid zijn in het volgen van welke methode ook hoogst noodzakelijk. 
Wij leven niet meer in den tijd van de kruistochten, toen het beleedigen 
van den Muzelman bij de militaire tactiek behoorde. Alle kleineerende woor­
den en uitdrukkingen moeten achterwege blijven. Wij kunnen geen resultaten, 
verwachten, als wij onze toenadering openen met een aanval op de fouten, 
de (dikwijls overdreven) immoraliteit van onze toekomstige bekeerlingen. 
Het is zeker niet aan te raden om in het bijzijn van Mohammedanen Moham­
med een valschen profeet te noemen. Het is zeer jammer dat maar weinigen 
het goede in den Islam schijnen te kunnen waardeeren. De tekstboeken die 
op onze scholen in gebruik zijn geven veel aanstoot en hebben aanleiding 
gegeven tot publieke protesten van den kant der Mohammedanen. De Pro­
testanten hebben in het verleden met weinig succes veel gebruik gemaakt 
van de vergelijkende studie tusschen den Islam en het Christendom. Het 
psychologische bezwaar tegen deze methode is dat zij er vanzelf naar streeft

D E  B E K E E R I N G  D E R  M O H A M M E D A N E N

zoo



D E  B E K E E R I N G  D E R  M O H A M M E D A N E N

het Christendom in het zonnetje en den Islam in de schaduw te zetten. Dat 
bevalt den Mohammedaan niet. Wij zouden, zooals de Protestanten het ook 
deden, met een bepaalde Islamitische geloofsstelling of een tekst uit den 
Qur’an onze argumentatie kunnen openen. Wij zullen er echter spoedig op 
gewezen worden dat wij den tekst in het geheel niet begrepen hebben, dat wij 
den „sensus islamicus”  missen, en zonder dien kunnen wij niet tot de ver­
borgen waarheid doordringen. Over het algemeen moet gezegd worden 
dat het temperament van den Indiër ongeschikt is voor eenige argumentatie- 
methode. Hij zal nooit toegeven dat zijn opponent hem overtuigd heeft. 
Het beste dat wij daarom kunnen doen is de schoonheid en de eenvoud van 
het Christendom te prediken met inachtneming van de mentaliteit en de voor- 
oordeelen van onze luisteraars. Wij moeten hun opwerpingen trachten te voor­
komen en hun belangstelling probeeren op te wekken zonder hen te be- 
leedigen. De methode zal verder dienen te worden aangepast aan de ver­
schillende klassen van Mohammedanen. Persoonlijk contact is noodig voor 
het bekeeringswerk onder de gewone menschen. De geletterden kunnen 
ook met lezingen en artikelen bereikt worden. Als de Mohammedanen de 
gedegenheid der katholieke wetenschap leeren kennen, komen zij er mis­
schien toe om dezelfde diepgaande grondigheid op hun eigen godsdienstige 
navorschingen toe te passen. Bevoegde krachten, specialisten, zijn hier op 
de Seminaries en elders broodnoodig. Van boven af moeten de Mohammeda­
nen beïnvloed worden, de leiders, de professoren, de wetenschappelijke 
menschen, uitgevers en redacteuren van kranten en tijdschriften, journalisten, 
sociale werkers. Het is van het hoogste belang, dat wij er af en toe in slagen 
om een of ander artikel geplaatst te krijgen in hun pers, of tenminste hen er 
vanaf te houden tegen ons in hun bladen te schrijven.

Er moet iets gedaan worden voor de jongere menschen. De communisten 
zijn als overal elders ook hier een voorbeeld van activiteit. Ofschoon onze 
scholen geen katholieke scholen zijn in den zin van het kerkelijk Wetboek, 
kunnen zij toch tot op zekere hoogte in de missioneerende gedachte en po­
gingen worden ingeschakeld. Wij moeten niet al te veel rekenen op de duur­
zame dankbaarheid van Islamitische en andere niet-katholieke studenten 
op onze scholen. Toch blijft er iets van de school-atmospheer in hen hangen, 
dat ons tenslotte ten goede zal komen, noem het genegenheid of dankbaarheid.

Wij hebben een veel betere boodschap voor de millioenen van Indië 
dan de communisten of wie ook. Het is maar de vraag hoe die boodschap 
onder de menschen te krijgen. Er wordt hier ontzettend veel drukwerk 
afgeleverd. Duizenden guldens worden besteed om de klaarste onzin zwart op 
wit te zetten, soms zelfs goud op glanspapier. De kinderen van het licht 
moeten die werkwijze neutraliseeren door een groots opgezette centraal ge­
controleerde perscampagne. Maar de pijnlijke nagedachte van zulke practische 
droomen is altijd het welbekende: „wie zal dat betalen....” ! Naast de populaire 
moet er voor katholieke zuiver wetenschappelijke publicaties van inheemsche 
herkomst een plaats gevonden worden op de Indische boekenmarkt.

Om succes te hebben in het bekeeringswerk onder de Mohammedanen 
zullen de overgang en de volharding practisch mogelijk gemaakt moeten wor­

201



H A N D E L S P O L I T I E K E  B E G I N S E L E N

den. Wij kunnen niet verwachten dat God aan ieder bekeerling van den Islam 
de buitengewone genaden zal geven, die noodig zijn om zonder eenige hulp 
van onzen kant en zonder de minste vooruitzichten een stap te doen waarvan 
de gevolgen dikwijls armoe, ellende en levensgevaar beteekenen. Missionaris­
sen in Indië — en misschien ook elders — moeten zich meer bewust worden 
van het zeer actueele probleem van den Islam en zich meer persoonlijk gaan 
interesseeren voor de bekeering der Mohammedanen. In hun school voor 
Oostersche studies te Aligarh worden door de Protestanten geregeld lezingen 
gegeven voor op vacantie zijnde missionarissen. Als dit voor ons onmogelijk 
blijkt, laten wij dan meer over den Islam lezen en vooral meer voor de Mo­
hammedanen bidden. In het verleden is de Islam overwonnen door den 
rozenkrans!

De Handelspolitieke Beginselen in de 
Branding van twee Wereldoorlogen

door Dr. J. G. M. DELFGAAUW

De theorie:
Al is de handelspolitiek buiten de wereld van de vak-economen dikwijls 

en langdurig een object van hevige strijd geweest, in de eigenlijke economi­
sche wetenschap is er geen terrein waarop gedurende tientallen van jaren 
zo betrekkelijk weinig veranderingen hebben plaats gehad als op dat van de 
theorie van de internationale handel èn de hieruit afgeleide handelspolitiek. 
Tot voor een jaar of tien heeft de comparatieve kostenleer, gegrondvest door 
David Ricardo, onbetwist de hegemonie gehad. Sedert 1933 heeft de theorie 
van Bertil Ohlin sterk aan invloed gewonnen x); deze verandering is snel 
en zonder veel wrijving gebeurd. Nog rustiger is de ontwikkeling van de 
handelspolitieke denkbeelden van de vooraanstaande economen geweest. 
Feitelijk is hier van ontwikkeling geen sprake. Alle waren voorstanders van 
vrijhandel. Slechts kleine nuanceringen kan men aantreffen, die echter nooit 
het beginsel van vrijhandel ernstig aantastten. Men late de rij maar de revue 
passeren: Adam Smith, Ricardo, J. St. Mill, Cairness, Nicholson, Pierson, 
Haberler, Elsworth, Ohlin en zelfs Fr. List, die uiteindelijk vrij handelaar was*

De praktijk:
Deze heeft een geheel andere ontwikkeling doorgemaakt dan de theorie. 

Na de overwinning van de vrijhandel in de zestiger jaren van de vorige eeuw, 
begon reeds spoedig de reactie tegen deze vorm van handelspolitiek.

Het ene land na het andere begon met protectionistische maatregelen, tot- 1

1) Sedert het verschijnen van zijn standaardwerk Interregional and International Trade.

202



H A N D E L S P O L I T I E K E  B E G I N S E L E N

dat in het begin van de dertiger jaren de beide laatste bolwerken van de vrij­
handel — Engeland en Nederland — de vrijhandelsleer verlieten en tot dik­
wijls scherpe beschermende maatregelen overgingen, speciaal in de vorm 
van contingentering.

De kloof tussen theorie en praktijk.
Voor deze kloof zijn vele oorzaken aan te wijzen, die ik hier niet alle kan 

behandelen 1). Verschillende van die oorzaken kan men echter aldus samen­
vatten: dat de theorie van de internationale handel en de daaruit afgeleide 
handelspolitieke normen de betekenis van het bestaan van afzonderlijke 
staten en hun onderlinge betrekkingen voor het economisch leven en de 
internationale handel, hebben miskend. Mede daardoor kon het gebeuren, 
dat men een onoverbrugbare kloof tussen theorie en praktijk moet con­
stateren. De practici verwijten de theoretici, dat ze te abstract en te onreëel 
zijn, terwijl de theoretici de oorzaken van de interventie in het internationale 
verkeer voornamelijk wijten aan een gebrek aan inzicht bij de practici, die 
te weinig naar de resultaten van de theorie zouden luisteren.

De ideologieën betreffende het handhaven van de vrede na de beide wereld­
oorlogen kunnen ons mede enig inzicht geven in deze controverse en ons 
helpen een realistische handelspolitiek te voeren, die op een juiste theorie ge­
grondvest is.

De fout van de theorieën van de internationale handel.
De grondslag van de beide theorieën van de internationale handel ligt 

in de gedachte van de onbeperkte internationale arbeidsverdeling. De com- 
paratieve kostenleer meent immers, dat wanneer de internationale handel 
wordt vrijgelaten, elk land zich op den duur zal specialiseren in die goederen 
en diensten, waarin het vergelijkenderwijs het meest in het voordeel, resp. 
het minst in het nadeel is.

Ohlin meent dat de internationale handel slechts een speciaal geval van 
de interregionale handel is. Deze laatste wordt fundamenteel beheerst door 
de relatieve schaarste van de productiefactoren. Beide theorieën zien voor­
namelijk de ongelijkheid in de voorziening met productiefactoren in de ver­
schillende streken (staten) als bron van internationale handel. Dit brengt 
specialisatie mee. En daar specialisatie of arbeidsverdeling de productie 
zou bevorderen, is het gewenst, dat men de internationale handel vrijlaat, 
teneinde elke streek of elk land zoveel mogelijk in staat te stellen zich te spe­
cialiseren op die productie, welke het het voordeligst kan doen. Daarbij zou 
de gehele wereld en elk land afzonderlijk baat vinden. Hiermee meent men 
dan de vrijhandel als enig juiste handelspolitiek bewezen te hebben, volkomen 
ten onrechte. En, zoals wij reeds opmerkten, alle vooraanstaande economen 
hebben deze leer aanvaard en verdedigd.

Wils ons ideeën bevorderlijk voor het handhaven van dê e leer.
Toen na de wereldoorlog van 1914—1918 het probleem van het herstel
x) Zie daarvoor eventueel Dr. J. G. M. |Delfgaauw, Ordening en Handelspolitiek, 

Maastricht 1946, ade druk.

203



H A N D E L S P O L I T I E K E  B E G I N S E L E N

van het internationale verkeer aan de orde kwam, heeft men gemeend, dat 
de oude vrijhandelsleer onveranderd gehandhaafd kon worden. Verschillende 
congressen zijn in deze geest gehouden. Men greep weer terug naar de oude 
leer, beter gezegd, men meende dat de oude fundering van de vrijhandels­
politiek nog steeds ongeschokt was. Het lijkt mij, dat de ideologieën be­
treffende het handhaven van de vrede in die tijd een goed klimaat vormden 
voor de vrijhandelsleer. De ideeën van Wilson waren leiding gevend op 
dit gebied. Men streefde naar ontwapening van alle landen, voornamelijk 
omdat men dacht, dat wanneer iedereen minder in staat is oorlog te voeren, 
er ook minder gevaar is voor het uitbreken van een oorlog: geen wapenen 
dan ook geen oorlog. Het foutieve van deze theorie hebben wij de laatste 
jaren helaas aan den lijve moeten ondervinden! Elk land dat aan de ontwape­
ning meedeed verloor zijn levensbelangen uit het oog. Men had een grote af­
keer van allianties, met het gevolg dat het verschil tussen vriend en vijand 
formeel werd uitgewist. Wilson meende dat de oorzaak van de wereldoorlog 
1914—1918 grotendeels in de vele allianties lag, die de Europese staten 
in groepen verdeelden. Vandaar dat hij deze wilde vervangen door de Volken­
bond, die de vrede zou bewerkstelligen. In plaats van de allianties kwam de 
collectieve veiligheid. Deze beginselen ontwapenden alle staten, die de vrede 
hadden moeten handhaven. De ondervinding heeft echter geleerd, dat een 
ontwapening de vrede niet kan handhaven. Frankrijk, Engeland en Amerika 
hebben dit in deze oorlog pijnlijk ondervonden. „De principes van Wilson 
verbieden, kort gezegd, aan de landen, die verondersteld worden den wereld­
vrede te organiseeren, ook maar enig noodzakelijk middel van nationale en 
internationale actie te bezigen .’?1) De ideeën van Wilson betekenden ver­
lamming van de democratische landen. Alle landen moesten zich hetzelfde 
gedragen: als elk land ontwapende kon er geen oorlog meer komen. Wilson 
meende dat alle landen zouden doen, wat de Amerikaanse Staten deden, 
toen zij de Federale Unie vormden. Hij wilde alle landen ontwapenen, zoals 
de Federale Unie elke Amerikaanse Staat ontwapend heeft. Deze ideeën 
waren na de vorige oorlog gemeengoed: men wilde de nationale souvereiniteit 
aan de souvereiniteit van de gehele mensheid overgeven.

En hiermee komen wij in de kortzichtige sfeer van de vrijhandel en on­
beperkte internationale arbeidsverdeling: deze leer wil de nationale econo­
mische (en daardoor indirect de culturele en sociale) souvereiniteit aan de 
souvereiniteit van de z.g. wereldhuishouding opofferen. Begrijpelijk is het, 
na hetgeen hierboven werd opgemerkt, dat de economen hun oude leer niet in 
gevaar achtten; integendeel: alles werkte mee om de oude beginselen met trots 
aan die van Wilson te toetseu, te meer daar de economische oorlog een onder 
deel van de militaire oorlog bleek te zijn.

Mogen de vrij handelaars zich door de protectionistische maatregelen van 
vóór de vorige oorlog min of meer gekrenkt gevoeld hebben, de ideeën tot 
handhaving van de vrede na die oorlog, vergoedden dit weer geheel. Menig­
maal werd de vrijhandel aangeprezen ter bevordering van de vrede! De *)

*) Walter Lippmann, Amerika en internationale Samenwerking.( New York, 1945, blz. 306.

2 0 4



H A N D E L S P O L I T I E K E  B E G I N S E L E N

practijk verwijderde zich echter steeds meer van het dogma, doch dat verwekte 
slechts schampere opmerkingen van de zijde der aanhangers van de vrijhandels­
leer. De idealen zouden slechts aan hun kant zijn, zij voelden zich verwant 
met de leer van Wilson.

De leidende figuren in de regeringen durfden de vrijhandel echter niet 
meer in practijk te brengen: die verantwoording konden zij niet dragen. 
Zij zagen zeer juist in, dat al mocht men op militair gebied zich opofferen 
voor de z.g. wereldgemeenschap, dit op economisch terrein niet kon worden 
doorgevoerd. Hier komt m.i. o.a. een psychologisch verschil om de hoek kij­
ken. Militaire maatregelen vond men in vredestijd in de regel onsympathiek. 
Vandaar dat men de ideologie van ontwapening ook werkelijk in practijk 
bracht. De ideologie van economische ontwapening — d.w.z. van vrijhandel 
— werd door de practijk verworpen, omdat de mensen de onaangename kan­
ten van deze „ontwapening”  direct voelden. Op militair terrein zag men de 
gevaren niet zo direct, doch in het economische leven waren ze onmiddellijk 
merkbaar, zodat men in deze val niet gelopen is. Vooral sedert de crisis 
van 1929 had de vrijhandel geen schijn van kans meer. Militair heeft men 
de fuik helaas tot het bittere einde gezwommen; dat wij nog bevrijd zijn 
geworden is blijkbaar op het nippertje kunnen gebeuren door de fouten van 
de vissers.

Het gevolg van deze wantoestanden was, dat de handelspolitiek in die 
jaren dikwijls weinig vaste lijn vertoonde. Men nam vele maatregelen die 
louter opportunistisch waren. Doordat de economen niet in staat en ook niet 
van plan waren degelijke beginselen aan de handelspolitiek van interventie 
ten grondslag te leggen,hadden de staatslieden geen behoorlijk compas om 
op te zeilen. De grote beginselen ontbraken.

Zo kunnen wij dus constateren waarom de democratische landen deze 
oorlog èn militair èn economisch onvoldoende voorbereid introkken, het­
geen het leed van mdllioenen mensen sterk verzwaard heeft. De juiste begin­
selen ontbraken, omdat men zich al die jaren op een fictieve wereldbond en 
wereldgemeenschap had blindgestaard, terwijl de vijanden van onze bescha­
ving zich tot de tanden bewapenden voor de grote aanval. Niet alleen militair, 
doch ook economisch!

De huidige vredesideologie en de handelspolitiek.
Nu de tweede oorlog achter ons ligt, is het interessant te zien in hoeverre 

de vredes-ideeën van nu met die van de eerste oorlog verschillen. Dan valt 
ons op dat zich grote wijzigingen in de gedachten van de mensen hebben 
voltrokken, waardoor men nu veel realistischer is. Er is nu geen sprake meer 
van algehele ontwapening. Men hoort geen serieus geluid meer in die rich­
ting. Ook zijn er veranderingen in het standpunt t.a.v. allianties. Er beginnen 
zich duidelijk een aantal grote belangen-gemeenschappen af te tekenen, die 
de kleurloze wereldgemeenschap van na 1918 volkomen doen verdwijnen. 
Globaal vormen zich drie grote groepen: de landen rond de Atlantische 
Oceaan, de Russische en de Chinese gemeenschap. In ieder van deze grote 
groepen kunnen zich weer kleinere gemeenschappen vormen, zoals het

205



H A N D E L S P O L I T I E K E  B E G I N S E L E N

z.g. Westerse bloc. x) Die gemeenschappen worden niet alleen gevormd 
voor het handhaven van de militaire vrede, doch evenzeer voor het hand­
haven van de economische vrede en welvaart en het culturele peil. Zij trachten 
sociaal-economisch door samenwerking een sterke eenheid te vormen, die 
o.a. het economisch leven moet bevorderen en veiligstellen voor rampen als 
werkloosheid, enz. Men heeft blijkbaar van deze laatste oorlog geleerd. Men 
wil voorkomen, dat op economisch gebied de mogelijkheid bestaat dat be­
paalde roverachtige landen de welvaart van de verdere mensheid kunnen be­
nadelen of zelfs aan de rand van de afgrond brengen. Deze samenwerking 
zal zich in de toekomst m.i. meer en meer uiten, wanneer de eerste chaos van 
de na-oorlogstijd voorbij is.

Dit alles betekent, dat niet meer, zoals in de tijd van Wilson, elk land alle 
andere landen even na staat. De wereld wordt niet meer gezien als een ver­
zameling van gelijkwaardige staten. Elk land zal o.a. militair èn economisch 
niet meer dezelfde houding aannemen ten opzichte van alle landen van de 
wereld. De landen worden in groepen verdeeld: in nabuurlanden en verre 
landen. Ons land zal zich het nauwst verwant voelen met het Westers bloc 
en de Atlantische gemeenschap. En dit op allerlei gebied: sociaal-economisch, 
cultureel en politiek.

Dit alles betekent, dat het dogma van de vrijhandel geheel alleen komt te 
staan. Na de praktijk staat ook de vredesideologie niet meer aan de zijde van 
het vrij handelsdogma. Zal het hiertegen bestand zijn? Ik geloof en hoop het 
niet. Nu bestaat de kans dat de theorie van de internationale handel en de 
handelspolitieke beginselen zich radicaal zullen wijzigen. Het klimaat is 
veranderd en in het nieuwe klimaat zal de vrijhandelsleer niet kunnen bloeien. *)

Wanneer de theoretici zich aan het werk zetten voor het bouwen van een 
nieuwe, realistischer theorie van de internationale handel en handelspolitieke 
beginselen, zullen zij dus de gedachte dat een onbeperkte internationale 
arbeidsverdeling gewenst is en dat de internationale handel slechts een speciaal 
geval is van de interregionale handel (zoals Ohlin leert), ver van zich af 
moeten werpen. Mocht voor de laatste oorlog elk land met incidentele maat­
regelen van interventie in het internationale verkeer trachten zijn economisch 
leven op peil te houden, nu zal de houding t.o.v. het buitenland anders kunnen 
worden. De handelspolitiek zal weer door vaste realistische beginselen ge­
dragen kunnen worden. Mèt het verdwijnen van de individualistische wereld­
gemeenschap van voor 1940, verdwijnt hopelijk de individualistische leer van 
onbeperkte arbeidsverdeling en vrijhandel. De meestbegunstigingsclausule zal 
niet meer als hoogste handelspolitieke wijsheid verkondigd kunnen worden. 
De economische litteratuur van de laatste jaren uit de Angelsaksische landen 
doet het beste hopen: daar is een meer realistische beschouwing van de pro­
blemen van de internationale handel te constateren.

Het betoog, dat ik tot nu toe gehouden heb zou er op kunnen wijzen, 
dat ik steeds voor belemmerende handelspolitieke maatregelen ben. Dit is 
onjuist. Ik zou niet graag dit tegengestelde dogma aanhangen n.1. altijd inter-

*) Vergelijk P. J. Schmidt, Buitenlands che Politiek van Nederland, Leiden, 1945, blz. 55. 

206



ventie. Ik verdedig de stelling dat interventie in het internationale verkeer 
normaal is en dat zowel de vrijhandel als het absolute staatsmonopolie slechts 
grensgevallen zijn. Ziet men het zó dan kan men beginselen zoeken voor een 
realistische handelspolitiek. In dit verband juich ik ook de wereldhandels­
conferentie toe, waar gesproken wordt over minder handelsbelemme­
ringen en over het oprichten van een organisatie voor de internationale 
handel. De voorstellen, die van Amerikaanse en Engelse zijden gedaan zijn, 
zijn betrekkelijk realistisch en vervallen niet in de oude fout het dogma van 
de vrijhandel voorop te stellen. En van een overlaten van eigen economische 
souvereiniteit aan de nukken van een wereldhuishouding is ook bij deze 
handelsorganisatie geen sprake. Daarbij komt dat vele landen op het ogenblik 
economisch politieke middelen gebruiken, die vroeger onbekend waren en 
die indirect de internationale handel sterk beïnvloeden. Met name is de devie- 
zenpolitiek hier van zeer veel belang x), evenals de binnenlandsche distributie- 
maatregelen. En deze blijven nog wel een tijdje!

C H I N A  E N  H E T  V A T I C A A N

China en het Vaticaan
door M. VAN OSS C.I.C.M.

Terwijl China verscheurd wordt door binnenlandse moeilijkheden, volgen 
er de gewichtige veranderingen in de organisatie der Kerk elkander snel op. 
We herinneren slechts aan de benoeming van een Chinees tot kardinaal (23 
December 1945), de instelling der kerkelijke hiërarchie (11 April 1946), de 
overplaatsing van Kardinaal T ’ien naar de metropolitane zetel van Peiping 
(10 Mei 1946) en de benoeming van 16 aartsbisschoppen, onder wie 2 Chinezen, 
en van 73 bisschoppen, van wie 20 Chinezen, in het consistorie van 15 Juni j.1.

Onlangs vernamen wij ook, dat Mgr. Riberi tot pauselijk internuntius bij 
de Chinese regering werd benoemd, terwijl men ook wel voor zeker kan aan­
nemen, dat de heer Wu-King-hsiung tot Chinees gezant bij het Vaticaan be­
noemd werd. Wu King-hsiung is een Katholiek van Shanghai; hij is een be­
kend jurist en letterkundige. Hij vertaalde o.a. de psalmen in Chinese verzen. 
Generaal Tsiang Kai-shek, aan wie de schrijver zijn vertaling in handschrift 
had laten lezen, bracht enige verbeteringen aan.

Meerdere malen heeft China getracht diplomatieke betrekkingen met het 
Vaticaan aan te knopen. Twee maal zelfs werden van beide zijden gezanten 
benoemd, maar twee maal ook wist vooral de Franse politiek deze benoe­
mingen ongedaan te maken. Hoe is dit te verklaren?

HET FRANSE PROTECTORAAT.
In de verdragen, welke de mogendheden in de vorige eeuw met China
*) Vergelijk Prof. H. A. Kaag, Het Vraagstuk van de Investeeringscontróle> prae-advies 

voor de Vereniging voor de Staathuishoudkunde en de Statistiek, 1946, blz. 3.

2 0 7



sloten, werd telkens geëist, dat ieder land zijn eigen burgers een paspoort 
voor China mocht verlenen, tengevolge waarvan het dezen, onafhankelijk 
van de Chinese wetgeving, zelf zou kunnen berechten. Dit noemde men met 
een bijna onmogelijk woord „het recht van extraterritorialiteit” . Voor de 
Chinese burgers werd in de verdragen meestal ook het recht vastgelegd, dat 
zij vrij de christelijke godsdienst mochten aanvaarden en belijden.

Door toedoen van de Franse katholieke missionarissen, die toen bijna uit­
sluitend in China werkten, verkreeg Frankrijk bizondere voorrechten. Bij 
het verdrag van Whampao (1844) werd vrije uitoefening van godsdienst toe­
gestaan in vijf havensteden. Daarbuiten mochten nog geen buitenlandse 
missionarissen verblijven, maar toch bewerkte de Franse afgevaardigde, dat, 
indien er Fransen, „wie zij ook waren” , in het binnenland zouden worden 
aangetroffen, dezen door de Chinese autoriteiten aan de Franse consuls in de 
havensteden moesten worden uitgeleverd; zelf mochten zij ze niet voor het 
gerecht dagen. Een decreet van keizer Taokwang van 1846 hief de vervol- 
gingsdecreten op en stond vrijheid van godsdienst voor geheel China toe. 
Het verdrag van Tientsin (1858) stelde opnieuw de vrijheid van godsdienst 
vast en beloofde de restitutie van de gestolen kerkelijke goederen. Krachtens 
de conventie van Peking (1860) zou de Franse minister in China bemiddelend 
optreden bij de teruggave hiervan. Deze bewerkte ook, dat de missionarissen 
op naam van de katholieke missie grond mochten kopen. De missionarissen, 
die van een Frans paspoort voorzien waren, genoten speciale bescherming 
vanwege de autoriteiten. Deze overeenkomsten werden later nader om­
schreven. Bij voorkomende moeilijkheden kwam op verzoek van de aposto­
lische vicarissen de Franse minister tussen beide. Deze voorrechten en plich­
ten van Frankrijk noemde men het Franse Protectoraat. De verdragen van 
Frankrijk met China vormden het enig wettelijke statuut van de katholieke 
Kerk.

DE VOOR- EN NADEELEN.
Reeds na het sluiten van het eerste verdrag schreef Mgr. Mouly, aposto­

lisch vicaris van Mongolië, in 1846: „De gesloten verdragen hebben grote 
vreugde verwekt in de door ons bediende gebieden. Sedert elf jaren, dat ik 
in deze streken ben, hebben wij elk jaar vervolgingen gehad, welke totaal 
een veertigtal ballingen maakten. Zonder de thans gesloten verdragen en de 
concessies ten gunste van de christelijke godsdienst zouden wij verleden 
jaar, zowel in Mongolië als in de missie van Peking, het slachtoffer zijn ge­
weest van meerdere plaatselijke vervolgingen, heviger dan de vorige.... Het 
schijnt helaas, dat wij niet meer de grote eer zullen hebben ons bloed te ver­
gieten voor het geloof, dat wij preken; wij zullen daarentegen voortaan vrijer 
deze zo lang ondankbare grond met ons zweet en onze tranen kunnen be­
sproeien en de lasten en het werk van een langer leven kunnen wijden aan 
zijn waar geluk” .

Dank zij het protectoraat kon de missie in de afgelopen eeuw zich normaal 
ontwikkelen en organiseren; zij kon grond kopen, missieposten stichten en 
seminaries, scholen en weeshuizen oprichten. De Chinezen mochten niet om

N A  E N  H E T  V A T I C A A N

208



C H I N A  E N  H E T  V A T I C A A N

hun toetreden tot de Kerk worden lastig gevallen. Toch waren de ambtena­
ren verre van goedgunstig gezind tegenover de missie. Practisch werden 
vele missieposten vóór 1900 op de volgende wijze gesticht: in het geheim 
wordt door bemiddeling van een Chinees een stuk grond gekocht; zodra de 
eigenlijke eigenaar, de missie, bekend wordt, verzet zich de mandarijn; het 
volk wordt opgehitst tegen de buitenlanders; niet zelden wordt de Chinese 
bemiddelaar door de heidenen lastig gevallen. Dan doet de missionaris langs 
de apostolische vicaris een beroep op de Franse minister; deze behandelt de 
zaak met „het bureau voor buitenlandse zaken” . De mandarijn wordt door 
zijn superieuren terecht gewezen, het gestook luwt en de missionaris kan be­
ginnen te bouwen.

Naast de voordelen springen ook de nadelen in het oog. Slechte Christenen 
zouden gebruik maken van hun uitzonderingspositie en bij moeilijkheden 
met heidenen gemakkelijk komen klagen, dat zij om wille van hun geloof 
worden lastig gevallen. Zo werden de heidenen soms onnodig verbitterd. 
Het grote nadeel echter was, dat de katholieke Kerk in het sterk nationalis­
tische China optrad niet alleen als een buitenlandse godsdienst maar ook 
als een organisatie, waarop het Chinese bestuur geen vat had, omdat zij werd 
beschermd door een vreemde mogendheid. Gezien de anti-kerkelijke politiek 
van de Franse regeering in Frankrijk was het voor de leiders van China ook 
duidelijk, dat Frankrijk de katholieke Kerk in China slechts gebruikte om 
eigen politieke doeleinden na te streven. Al te zeer werd de Kerk door de 
Chinese heidenen vereenzelvigd met Frankrijk. Herhaaldelijk zien we de 
kerkelijke Synoden de missionarissen erop wijzen, dat zij bij het onderricht 
de nadruk moeten leggen op het katholieke, universele karakter van de Kerk. 
Sprekend over het protectoraat van de katholieke missie in China, zei Baron 
Descamp: „Le protectorat a fait trop de bien pourqu’on en dise du mal, mais 
il a fait trop de mal pourqu’on n’en dise que du bien.”

Met deze woorden zijn de voor- en nadelen van het protectoraat goed ge­
kenmerkt. We gaan hier voorbij aan de moeilijkheden, welke voortsproten 
uit de pogingen, vooral van Duitsland en Italië, om de privileges van Frank­
rijk aan zich te trekken.

ONDERHANDELINGEN MET ROME.
Van de kant der Chinese regering kunnen wij begrijpen, dat zij elke ge­

legenheid aangreep om zich van het Franse protectoraat te ontdoen. Het aan­
gewezen middel daartoe scheen, diplomatieke betrekkingen aan te knopen 
met het hoofd van de katholieke Kerk, de Paus. Toen Frankrijk in 1885 in 
oorlog kwam met China over Tonkin, richtte Leo XIII zich rechtstreeks tot 
de keizer van China om bescherming voor missionarissen en Christenen te 
vragen. Bij verdere besprekingen bleek de Paus wel genegen in te gaan op 
het verzoek van China om een nuntius te Peking te benoemen. Mgr. Agliardi 
werd inderdaad tot nuntius te Peking benoemd, maar toen Frankrijk daarop 
dreigde zijn gezant bij het Vaticaan terug te roepen, oordeelde Leo XIII het 
beter de nuntius niet te zenden. In 1888 zal hij echter nog het oordeel van de 
apostolosche vicaris van Peking over het zenden van een legaat inwinnen.

209



C H I N A  E N  H E T  V A T I C A A N

Deze ried het ten sterkste af en Leo XIII kwam op deze kwestie niet meer 
terug.

Een nieuwe poging van China om een gezant naar het Vaticaan te zenden 
had o.a. plaats op het einde van de oorlogi9i4-i9i8. Op 17 Juli 1918 las men 
plotseling in de Staatscourant van Peking de benoeming van een gezant van 
China bij het Pauselijk Hof. Op 14 Juli was er in de Osservatore Romano een 
artikel verschenen, dat de voordelen van het uitwisselen van gezanten tussen 
het Vaticaan en China uiteen zette: geen nadeel zou daardoor worden toege­
bracht aan het Franse protectoraat. Ook de benoeming van Mgr. Petrelli tot 
nuntius te Peking was reeds bekend gemaakt. Maar op het krachtig protest 
van Frankrijk moest de Chinese regering de benoeming van een gezant uit­
stellen. Ook het vertrek van Mgr. Petrelli ging natuurlijk niet door. In plaats 
daarvan deed Mgr. de Guébriant, algemeen overste van de Missions Etran- 
gères van Parijs, in 1919 een apostolische visitatiereis in China. Aan het einde 
van zijn rapport aan de Congregatie de Propaganda Fide schreef hij: „Ondanks 
de beroering, welke de oorlog heeft teweeggebracht, ondanks het verschil 
van nationaliteiten, van tradities, van gewoonten, van orden en congregaties 
zijn de missionarissen absoluut eensgezind in een kinderlijke en vertrouw­
volle onderwerping aan de directieven van Rome. De H. Stoel moge oordelen, 
wat opportuun is. Hij kan bevelen: Hij zal gehoorzaamd worden” .

EEN APOSTOLISCHE DELEGAAT.
Hierop volgt in 1922 geheel onverwacht, maar niet onvoorbereid, de be­

noeming van Mgr. Costantini tot Apostolisch Delegaat in China. Zijn ver­
trek uit Rome was voor oningewijden geheim gebleven cn eerst bij zijn komst 
te Hongkong maakte hij het doel van zijn komst bekend. Zijn zending was 
zuiver religieus. Maar toch heeft Mgr. Costantini er veel toe bijgedragen om 
het aanzien van de katholieke Kerk en van het Pausdom in China te doen 
toenemen. Na tien jaren zou Mgr. G. de Jonghe, eerst lid van de Commissio 
Synodalis, dan apostolisch vicaris van Yunnan, de apostolische delegatie in 
China begroeten als „de drijfkracht van alle intellectuele, culturele en artis­
tieke ondernemingen”  van de Kerk in China. Mgr. de Guébriant oordeelde 
aldus over Mgr. Costantini: „Volgens mijn overtuiging is Mgr. Costantini 
voor katholiek China op een beslissend uur de man der Voorzienigheid ge­
weest. In zeer moeilijke omstandigheden heeft hij de missies van China met 
koelbloedigheid geleid. Hij heeft gehandeld op ogenblikken, dat anderen een 
onherstelbare tijd verloren zouden hebben met wachten, en door te hande­
len, zelfs daar, waar na opgedane ondervinding zijn daad misschien an­
dere schakeringen zou hebben aangenomen, heeft hij de Kerk van China ge­
red.... Want door niet te handelen zou hij aan de Chinezen de indruk hebben 
gegeven, dat het Katholicisme aan zijn lot werd overgelaten en er van af zag 
zich aan hen aan te passen. Dank zij Mgr. Costantini heeft de Kerk getoond, 
dat Zij leefde, dat Zij wilde leven” .

Intussen bleef het Franse protectoraat, al begonnen de tijden te veranderen, 
nog steeds van kracht. Treffend werd dat uitgedrukt door Hoppenot, den 
zaakgelastigde van Frankrijk, op een déjeuner, dat hij 30 Juni 1934 aan Mgr.

210



C H I N A  E N  H E T  V A T I C A A N

Zanin, die inmiddels Mgr. Costantini was opgevolgd, in de Franse legatie 
aanbood. Hoppenot zeide toen: „Het zal de eer en de zware taak van mijn land 
geweest zijn, aan de opkomende Kerk van China het eerste legaal statuut te 
hebben gegeven en dat te hebben gewaarborgd. Dank hieraan heeft zich haar 
ontwikkeling voorbereid. 57 Apostolische vicariaten en prefecturen, toever­
trouwd aan 16 orden en 9 verschillende nationaliteiten beroepen zich thans 
nog op dit protectoraat, waarvan het Keizerrijk de grondslagen heeft gelegd 
en dat de Republiek heeft gehandhaafd. Dit statuut is op het ogenblik nog het 
enige, dat op contractbasis de rechten van de Kerk en van haar vertegen­
woordigers bepaalt. Uw eminente voorganger heeft menigmaal de goede 
diensten ervan geprezen. Frankrijk gaat voort met het te waarborgen in de 
overtuiging dat ontwikkeling noodzakelijk is, en zorgend, dat deze de hem 
toevertrouwde belangen niet in gevaar brengt. Tussen hen, die van verschil­
lend standpunt uit, maar met dezelfde belangeloosheid, met het lot van deze 
belangen begaan zijn, moet vertrouwen en vriendschap heersen; en vandaag, 
zoals in het verleden, kan ik Uwe Excellentie verzekeren, dat dat de gevoelens 
zijn, welke de Legatie van Frankrijk koestert tegenover de maatregelen van 
de Apostolische Delegatie” .

NIEUWE TIJDEN.
Voor en onder de laatste oorlog — deze begon voor eigenlijk China in 

Ï937 — heeft de missie een grote liefdadigheid ontplooid, waardoor vele 
heidenen de Kerk beter hebben leren kennen en waarderen.

De missionarissen in China zijn gerecruteerd uit bijna alle landen van de 
wereld; de Katholieken hebben zich goede vaderlanders getoond; niet het 
minst heeft de houding van de katholieke universiteit te Peking ertoe bijge­
dragen om sympathie te wekken; de plaats, welke de katholieke Kerk thans 
in de wereld inneemt, is voor de ontwikkelden geen geheim meer.

Tegelijkertijd heeft er een grote omwenteling plaats gehad in de verhouding 
van China tot de mogendheden. Wat vroeger ondenkbaar was geweest, ge­
beurde op 10 October 1942, toen Amerika en Engeland hun extraterritoriali- 
teitsrechten afschaften. China wordt nu als ten volle soeverein in eigen land 
erkend. Frankrijk en de andere mogendheden zullen niet anders kunnen doen 
dan dit voorbeeld te volgen. Op 2 3 October meldden de kranten, dat volgens 
de Osservatore 'Komano de regering van Tsjoengking (d.i. de centrale regering 
onder leiding van Tsiang Kai-shek) opnieuw de wens had uitgesproken diplo­
matieke betrekkingen met de H. Stoel aan te knopen. De Paus willigde deze 
wens in en stemde in met de benoeming van Tsjow Kang-sie, de zaakge­
lastigde van China in Zwitserland, tot buitengewoon gezant en gevolmachtigd 
minister.
Volgens een bericht in De Maasbode van 7 Augustus j.1. zou het gezantschap 
van China bij het Vaticaan tot ambassade worden verheven.

Het zal de taak zijn van den nieuwen internuntius een concordaat met de 
Chinese regering te sluiten, waarbij de rechten van de Katholieke Kerk zo al 
niet in bescherming worden genomen, dan toch zo worden gewaarborgd, dat 
zij zich vrij kan ontwikkelen tot het waarachtig welzijn van het Chinese volk.

211



Politiek Overzicht
Het bezoek, dat H.M. de KONINGIN in de tweede helft van October 

aan Brussel en Antwerpen heeft gebracht, had geen ander doel dan de Belgen, 
die zich in oorlogstijd voor Nederland verdienstelijk hebben gemaakt en 
ook de Nederlanders, aldaar gevestigd, die blijken van meer dan gewone 
vaderlandsliefde hebben gegeven, voor hun betoonde moed en trouw met 
enkele onderscheidingen te beloonen. Vele Belgen hebben in dit bezoek 
méér, namelijk de gelegenheid willen zien om ook Hare Majesteit om Haar 
dappere standvastigheid in het verzet te huldigen. Die kans hebben zij ter­
nauwernood gekregen. De strenge afzetting der wegen, waarlangs de stoet trok, 
het zelfs zooveel mogelijk op een afstand houden der journalisten was een 
teleurstelling, die het Belgische publiek moeilijk heeft verkropt. Om zalf 
op de wonde te leggen, heeft men gepubliceerd, dat onze Vorstin niet als 
regeeringshoofd, maar als ambassadrice namens het Nederlandsche volk 
kwam alleen maar om eereteekenen uit te deelen. Daarbij kwam de om­
standigheid, dat, zoolang de koningskwestie in België niet geregeld is, een 
officieel bezoek aan deze intermezzo-regeering niet tactisch zou zijn. Aldus 
heeft het ceremonieel de spontaneïteit onderdrukt.

Eindelijk is onze regeering voor den dag gekomen met haar eischen op 
SCHADEVERGOEDING ten aanzien van DUITSCHLAND. Vergeleken 
met de propaganda-kaarten, waarop tot ver in Duitschland de grenslijn 
was verlegd, blijft de grenscorrectie, die de regeering voorstelt, diep beneden 
de verwachting. Met uitsluiting van alle plaatsen, die eenigszins op den naam 
van steden aanspraak kunnen maken, als Emden, Nordhorn, Kleef, Goch, 
Wezel, Kaldenkirchen, Reinsberg, Geilenkirchen, wordt vanaf het eiland 
Borkum tot Vaals de grens van 525 tot 340 K.M. teruggebracht. Deze ver­
eenvoudiging is op zich zelf reeds een voordeel. Tevens wordt daardoor 
de waterstaatspositie verbeterd en ook economisch een gering voordeel 
behaald. Daar komt bij, dat op deze wijze niet meer dan ruim honderd­
duizend Duitschers de Nederlandsche rechtspositie zullen krijgen. Een te 
groot aantal Duitschers zou hier te lande een minderheidsprobleem doen 
ontstaan, waarvan de onaangename gevolgen in andere landen een blijvende 
onrust hebben teweeggebracht. Volgens het inzicht der regeering is grens­
correctie niet de hoofdzaak. Hoofdzaak is, dat Duitschland bij draagt tot ons 
economisch herstel en dit wordt vooral gezocht in mijnconcessies, voor- 
loopig voor 40 a 50 jaar, en een kali-concessie in de buurt van Wezel en 
Xanten.

De regeering beseft, dat niet iedere Nederlander deze bescheidenheid 
waardeert, maar zij kent het spreekwoord over „het onderste uit de kan” 
en meent, dat zij niet meer vraagt dan wat in alle redelijkheid verlangd kan 
worden en wat politiek realiseerbaar is. Zij rekent er op, dat het geheele volk 
zich achter haar zal stellen, opdat naar haar stem geluisterd zal worden in 
den Raad der Grooten. Haar verzoek om althans aanwezig te mogen zijn 
bij de beraadslagingen over het vredestractaat met Duitschland, zooals

212



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

Frankrijk reeds had voorgesteld, vond bij de twee westelijke groote mogend­
heden een welwillend gehoor. De Sovjet bewaart, volgens gewoonte, hier­
over nog het stilzwijgen. Ook België en Luxemburg zullen, op ons voor­
beeld, grenswijzigingen voorstellen.

Na de mistige conferentie van Pangkalpinang zijn de besprekingen te 
Batavia tusschen de COMMISSIE-GENERAAL en Sjahrir, onder leiding 
van lord Killearn, voortgezet.

Er zit maar weinig gang in deze met Oostersche traagheid gevoerde be­
sprekingen. Toen er officieel een wapenstilstand gesloten was, bleek het, 
dat het bevel „Staakt het vuren”  niet onmiddellijk werd verspreid en dat het, 
zoo het al tot de verschillende fronten was doorgedrongen, nog geenszins 
werd nagekomen. Wat er van de onderhandelingen naar buiten uitlekt, is 
voor Nederland niet opwekkend. Er zou komen een onafhankelijke repu­
bliek bestaande uit Java en Sumatra, deze zou lid worden van de „Ver­
eenigde Staten van Indonesië”  en eventueel nog in zich opnemen Celebes, 
Bali en de Molukken en tenslotte zou deze Indonesische federatie door een 
afzonderlijke overeenkomst deel uitmaken van het Nederlandsche Rijk. 
Het is moeilijk in te zien, of zulk een regeling aansluit bij de rede van H.M. 
de Koningin van December 1942, die toch als basis der onderhandelingen 
is genomen. De Rijkseenheid zou er door verscheurd worden en de rechten 
van de Kroon practisch uitgeschakeld. Het is te hopen, dat Schermerhorn, 
die naar men zegt, zijn documenten of zijn overhemden verloren heeft, ook 
niet zijn hoofd verliest. Was Soekarno een jaar geleden nog een „collabora­
teur” , waarmee een fatsoenlijke regeering zich niet kon afgeven, thans zegt 
de regeering, dat men om een persoonlijke rancune de politieke realiteit niet 
uit het oog mag verliezen en onze Commissie-generaal ontbiedt niet den 
anti-Nederlandschen leider bij zich, doch aanvaardt de reis naar Cheribon 
„teneinde” , zoo luidt de officieele mededeeling, „in verbinding te treden 
met president Soekarno en vice-president Hatta” . Quae mutatio rerum!

Ter geruststelling wordt echter de verzekering gegeven, dat de Staten- 
generaal uiteraard het laatste woord zullen hebben.

FRANKRIJK heeft eindelijk, twee jaar na de be vrij ding, zijn Constitutie. 
Door de Constituante op 28 September met 440 tegen 106 stemmen aan­
genomen, werd zij op 13 October aan een referendum onderworpen. Deze 
Grondwet is de vrucht van een compromis en voldoet, uitgezonderd aan 
de communisten, aan geen enkele partij. Men is het niet eens over de regeling 
der verkiezing, over de bevoegdheden van den president en over de wijze, 
waarop de senaat door een ander lichaam vervangen wordt. Generaal de 
Gaulle sprak de hoop uit, dat de kiezers „neen”  zouden zeggen. Maar de 
kiezers willen nog niet een derde keer hun oordeel geven over een grondwet, 
als de Constituante toch geen betere kan afleveren of voorleggen. Vandaar 
dat ruim 9 millioen vóór en ruim 8 millioen tégen hebben gestemd, terwijl 
30% der kiezers zich onthouden hebben. Daarbij deed zich het verschijnsel 
voor, dat slechts een derde van de M.R.P. zijn leider, Bidault, trouw bleef.

Op 10 November had de verkiezing voor de Kamer der Afgevaardigden 
plaats, waarvan de uitslag een zware nederlaag voor de Socialisten bracht

2 1 3



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

en de Communisten als grootste politieke partij, direct gevolgd door de 
M.R.P., te voorschijn tooverde.

Verder zijn er nog drie verkiezingen te wachten: den 24Sten November 
voor een college, dat den Raad der Republiek zal kiezen (i December), 
waarna deze Raad op 15 December den President van de Republiek zal 
aanstellen. Als dit alles achter den rug is, zal men kunnen spreken van de 
geboorte van de Vierde Republiek, die, naar alle waarschijnlijkheid, een 
„ridiculus mus” zal zijn, een muisje, waarmee de Gaulle makkelijk spel zal 
hebben.

De uitslag der verkiezingen in BERLIJN is voor West-Europa een mee­
valler geweest. Men meende, dat de Russische honigdruppels hun uitwerking 
niet zouden gemist hebben. Maar de Berlijners, die van dichtbij het Sovjet- 
regiem in actie hebben gezien, lieten zich niet misleiden en gaven boven het 
communisme den voorkeur aan de sociaal-democraten en de christelijk- 
democraten. De S.E.D. (communisten) behaalde nog geen 20% der stemmen, 
terwijl de socialisten naar de 50% liepen en de christelijken bijna 22% be­
haalden. Na zooveel propaganda zulk een gering succes te boeken, lag niet 
in het plan der Sovjetunie. De straf voor het gebruik der vrijheid bleef niet 
uit en volkomen onvoorbereid werden bekwame technici en vaklui naar het 
oosten gevoerd, om daar hulp te bieden aan den opbouw van Ruslands oor­
logsindustrie. Hitler heeft een begrijpend leerling in Stalin gevonden! Vragen 
ter opheldering van deze deportatie van geallieerde zijde gesteld bleven on­
beantwoord of werden met valsche beschuldigingen geliquideerd; op pro­
testen der bevolking werd geen acht geslagen.

In BULGARIJE en ROEMENIE, die achter het „ijzeren scherm”  liggen, 
kon de Sovjet de verkiezingen zonder hinderlijk toezicht beïnvloeden. In 
beide landen behaalden de communisten zulke exorbitante successen, dat 
zoowel de Britsche als de Amerikaansche regeering, twijfelend aan de vrij­
heid van de stembus, weigert deze uitslag als een geldige te erkennen.

In een derde satellietstaat, YOUGO-SLAVIE, waarvan de leider, maar­
schalk Tito, voor een Russisch officier wordt gedoodverfd, treedt de Sovjet- 
geest zonder schroom openlijk naar voren. Het proces tegen Mgr. Stepinac, 
aartsbisschop van Zagreb, is een aaneenschakeling van list en bedrog. Het 
Vaticaan heeft verklaard, dat het voornaamste document tegen den aarts­
bisschop aangevoerd een vervalsching is. De beschuldiging „collaborateur” 
geweest te zijn, houdt tegenover de feiten geen stand. Als de beschuldigde 
met waardigheid de woorden spreekt: „Mijn geweten is gerust. Spreekt het 
vonnis uit, dat u wilt” , dan leest de openbare aanklager uit deze onschuld- 
betuiging de erkentenis van schuld! Uit deze a priori hatelijke houding valt 
maar één conclusie te trekken, zooals paus Pius XII gedaan heeft: „Dit 
proces is niet alleen tegen den aartsbisschop gericht, maar tegen de katholieke 
Kerk zelf” . Mgr. Stepinac is tot zestien jaar dwangarbeid veroordeeld en de 
openbare meening in de wereld heeft zich — anders dan toen het ging om den 
Jood Dreyfuss — rustig bij dit onrechtvaardig vonnis neergelegd. Wij ver­
namen wel van protesten namens de katholieken door bisschoppen en kar­
dinalen uitgebracht, maar van andere zijde bijna niets.

2 1 4



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

Een jaar geleden zeide men ter geruststelling, dat de houding van de 
SOVJET verklaard moest worden uit angst voor het westen. Nu zijn we 
zoover, dat het westen op zijn beurt beangst is geworden voor het oosten. 
Byrnes heeft het woord van Stalin, dat er geen onmiddellijk oorlogsgevaar 
bestond, onderschreven en er veelbeteekenend bijgevoegd: „De Vereenigde 
Staten zullen Europa niet in de steek laten” . Maarschalk Smuts trachtte 
eveneens de vrees uit te bannen met een moeilijk te bewijzen uitlating: „Er 
is geen westelijke of oostelijke ideologie, er is slechts menschelijk gevoel” .

In de zitting van de Staten-Generaal te den Haag, waar deze maarschalk 
van Zeeuwsche afstamming met groote sympathie werd gehuldigd, gaf hij, 
Churchills woorden, te Zürich gesproken, wijzigend, den raad een EURO- 
PEESCHEN STATENBOND te vormen, waarvan Groot-Brittannië of 
eenige kleinere Staten de leiding moesten hebben. Zoo dit voorshands niet 
mogelijk was, kon men beginnen met de instelling van een Europeeschen 
Raad. In ieder geval moest er iets gebeuren: „Laat Europa opstaan” .

De bejaarde CHURCHILL vindt de toekomst nog te onzeker om zich 
uit het politieke leven terug te trekken en, zooals hij vroeger de man was, 
die tegen het Duitschland van Hitler waarschuwde, zoo is hij thans in het 
geweer tegen Stalin, waarvoor hij, volgens zijn zeggen, achting heeft en 
wien hij, met het Russische volk een leidende rol toewenscht bij het weer 
opbouwen van de wereld. Nochtans wist hij zeker, dat de Sovjet 200 divisies 
op oorlogssterkte in de bezette gebieden van Europa onderhield, van de 
Baltische staten tot Weenen en van Weenen tot de Zwarte Zee. Hierop ant­
woordde Stalin, dat er slechts zestig divisies aanwezig waren. Een getal, 
dat dat der Britsche en Amerikaansche bezettingstroepen verre overtreft en 
waarbij niet meegerekend zijn, de troepen, die niet zoover van de westgrenzen 
van het Sovjetrijk verwijderd zijn.

Intusschen zijn na veel geharrewar de voorloopige VREDESVERDRA­
GEN met Italië, Roemenië, Bulgarije, Hongarije en Finland tot stand ge­
komen. Want het laatste woord over deze verdragen, die vooral voor Italië 
zeer drukkend zijn, zal door de Big Four alleen gesproken worden. Dan zal 
blijken, in hoeverre de kleine mogendheden met hun aanbevelingen succes 
hebben gehad. De groote kluif, Duitschland, zal afzonderlijk behandeld 
worden.

In de VEREENIGDE STATEN is, zooals te verwachten was, de wind 
gekeerd. Een democratisch bewind, dat bijna veertien jaar aan een stuk 
aan de macht is geweest, met een president Truman, die door zijn onvaste 
houding groot gebrek aan stuurmansschap blijkt te bezitten, kon niet anders 
dan de nederlaag lijden.

In het Huis der Afgevaardigden en zelfs in den Senaat is een republikein- 
sche meerderheid gekomen, waarmee Truman, zoo hij niet tusschentijds 
wil aftreden, een moeilijken tijd tegemoet gaat. Dit schijnt wel vast te staan, 
dat ten opzichte van het buitenland deze omzwaai naar rechts geen wijziging 
zal brengen.

Sinds de Groote Vier naar New-York, wegens de opening van de U.N.O.- 
vergadering, zijn verhuisd, zijn er twee sensationeele dingen gebeurd. Het

2 1 5



N I E U W E  B O E K E N

eerste was, dat vijf Sovjet-gedelegeerden onder leiding van Andrei VISHINS- 
K Y  op het feest van Christus-Koning in de St. Patrick-kathedraal een plech­
tige pontificale Mis bijwoonden, opgedragen voor de Vereenigde Naties 
en daarbij Mgr. Flanelly hoorden waarschuwen tegen ,,het goddelooze en 
grove materialisme” . Na het einde van de plechtigheid drukte de cynische 
Vishinsky met warmte de hand van bisschop Mclntyre! Hiermee behoeft de 
bekeering van Rusland nog niet ingeleid te zijn.

Het tweede feit van meer internationale beteekenis was, dat maarschalk 
TITO plotseling voorstelde van Triest af te zien, als Italië daarvoor in de 
plaats Gorizia wilde afstaan. Italië blijft echter van meening, dat het geschil 
volgens ethnologische factoren en dus door een volksstemming moet worden 
opgelost. „Overigens” , voegt de Italiaansche nota aan deze weigering toe: 
„vormt het aanbod van joego-Slavië*s maarschalk een basis voor onder­
handelingen.”  Hier daagt derhalve een lichtpunt. K. J. D.

Nieuwe Boeien
Godsdienst

W i l l i b r o r d u s  O t t e n h o f ,  Zes­
tien Meditaties voor Opvoeders en Onderwijzers, 
van den H. Jean Baptiste de la Salie. Opvoed­
kundige Brochurenreeks 126, Tilburg, 1946, 
72 pag.

In deze meditaties leert de H. Jean Bap­
tiste dat natuur en bovennatuur alleen als 
één werkelijkheid beleefd kunnen worden 
en wil hij de liefde voor het ambt van op­
voeder en onderwijzer opvoeren tot zuivere 
liefde tot God. Men vindt hier de waarheden 
van het Evangelie ingeweven in uiterst prac- 
tische beschouwingen over opvoeding. Een 
nuttig meditatieboekje; geschikte lectuur 
voor een retraite. T. L.

Mgr. K. C r u y s b e r g h s ,  Priester­
retraite, Antwerpen, etc. N.V. Standaard- 
Boekhandel, 1946. 3 e druk, 246 blz.

De Schr. heeft zijn bekende Priester­
retraite hiermee in 3 e druk heruitgegeven, 
hetgeen wel bewijst, dat het werk zijn afzet 
heeft. Dit verwondert niet al wie de vele 
treffende beschouwingen, de goede vond­
sten, de rake, op de ervaring van het pries­
terleven gefundeerde opmerkingen leest, 
die deze conferenties bevatten. Ze zijn on­
tegenzeglijk dikwijls rijk aan gedachten en 
schoon van uitwerking.

De retraite bestaat meer uit conferenties 
die tot het verstand dan uit echte meditaties

die tot het hart en tot heel de persoonlijk­
heid spreken.

Van een psychologisch straffe lijn als in 
de Ignatiaanse retraite is hier geen sprake, 
de ordening der stoffen is meer naar intellec­
tualistisch schema. Dit procédé is ook in de 
afzonderlijke conferenties toegepast, met 
het gevolg dat deze soms een te grote veel­
heid van gegevens bevatten. Zo maakt voor­
al de eerste conferentie over „Gods leven in 
ons”  behalve een abstracte ook een „vol­
gestopte” indruk. Uit deze genadeconferen- 
tie blijkt weer eens hoe moeilijk wij nieuwe 
vormen voor onze mededeling vinden; theo­
logisch is al het gebodene juist, maar de 
vorm komt niet veel boven het theologi­
sche tractaat uit.

Al moet de taal over het algemeen goed 
Nederlands genoemd worden, zij verraadt 
toch ook regelmatig den Vlaming; in Noord- 
Nederlandse oren klinken uitdrukkingen 
als: „een treffelijk gegarnierde kamer” (177): 
„voet bij stek houden” (ibid); „hij deed het 
schaapje dood” (178) vreemd aan (om slechts 
enige voorbeelden te noemen).

Deze opmerkingen nemen niet weg dat 
iedere priester in deze retraite veel dingen 
vindt die hem nuttig zullen zijn, omdat ze 
hem zijn priesterroeping weer hoger doen 
waarderen en hem helpen de weg naar het 
ideaal te betreden met frisser moed, met 
waakzamer oog en met ootmoediger en 
dankbaarder hart. H. J.

216



N I E U W E  B O E K E N

derwerpen van de Inleidingswetenschap, 
maar vervolgens worden tot tweemaal toe 
alle Bijbelboeken nagegaan, eerst naar hun 
kunst-, vervolgens naar hun religieuze waar­
de. De laatste, zeker niet de minst interes­
sante delen, behandelen de religieuze kracht 
en troost van de Bijbel. Het boek is, tenmin­
ste in het algemeen gesproken, degelijk en 
men kan er voor de lectuur van de H. Schrift 
veel uit leren. Toch verwacht ik —  en hoop 
het! —, dat menigeen de lezing van de Bijbel 
zelf niet zal uitstellen totdat hij het heeft 
doorgewerkt. Want het is nogal taai!

Taal en stijl zijn dragelijk, maar voor zo’n 
werk niet levend en fraai genoeg. Er komt 
vrij veel stijf, onbeholpen en dialectisch 
Nederlands in voor. Eén zinnetje is mij on­
verstaanbaar: onder de maatregelen tegen 
verarming wordt genoemd: „het verbod van 
ontleende levensmiddelen aan te slagen” !

LEO ROOD S.J.

Prof. Dr. T i t u s  B r a n d s  ma O. 
Carm., De groote Heilige Teresia van Je^us. 
Een levensbeschrijving naar het onvol­
tooide handschrift uit de Polizeigefangnis 
te Scheveningen, bij gewerkt en in het licht 
gegeven door Dr. Brocardus Meijer O.Carm. 
Utrecht—Brussel, 1946. 251 blz.

Een ieder, die Prof. Brandsma gekend 
heeft, zal dit boek met grote eerbied ter 
hand nemen. Het bevat een aandenken aan 
den man, die als voorbeeldig religieus, ijve­
rig geleerde en vriend des Vaderlands ge­
ëerd en bemind, door een onrechtvaardige 
en wrede dood uit ons midden werd gerukt. 
Een aandenken, dat hij zelf onder de moei- 
lijkste omstandigheden vervaardigde en het­
welk wij hierom bijzonder op prijs stellen.

Doch niet enkel gevoelens van eerbied 
zullen ons bij het lezen van Brandsma’s 
posthume werk bezielen. Het boek verdient 
onze lof, om de voortreffelijke levensbe­
schrijving van de grote Carmelheilige, die 
ons geboden wordt. Het strekt den schrijver 
tot hoge eer!

Dit leven van de Heilige Teresia van 
Avila behoort ongetwijfeld tot de beste, 
die wij in onze taal bezitten. De persoon 
van deze moedige en wijze Vrouw is met 
diep gevoel en levendige verve geschilderd, 
vol treffende vondsten en fijne details. Zeker, 
het accent valt bij voorkeur op haar werk­
zaamheid naar buiten. Wij leren Teresia 
kennen als de Heilige, die God niet enkel 
tot een buitengewone begunstiging, maar 
ook tot een zeer ongewone taak riep. Wij

zien met hoeveel moed, met hoeveel tact, 
met hoeveel volharding in tegenslag en ont­
goocheling zij deze taak volbracht. Omdat 
de nadruk valt op TeresiaV activiteit naar 
buiten en niet op haar inwendig leven, kan 
dit boek misschien niet ieder ten volle be­
vredigen. Opgemerkt zij, dat wat over Te- 
resia’s geestelijke opgang verhaald wordt, 
van diepe kunde en grote liefde getuigt. 
Het wezenlijke wordt telkens zéér scherp 
omlijnd. Teresia is de vrouw die door haar 
heiligheid en uitzonderlijke begenadiging het 
omvattende werk tot stand brengt, waartoe 
God haar verkoos. Brandsma vergist zich 
geen ogenblik in de rijke, boeiende en har­
monische schildering van dit levensverhaal.

In dit verband zou ik bijzonder het 7e 
Hoofdstuk willen roemen. Brandsma be­
schrijft hierin het ontstaan en de opkomst 
der mannelijke Carmelhervorming. Een ge­
schiedenis van de schrilste conflicten, met 
zeer onverkwikkelijke episoden. De grote 
vriend van de Heilige Teresia spreidt hier­
over de glans van zijn milde en minzame 
persoonlijkheid. Hij blijft historisch zéér ob­
jectief en weet toch steeds een begrijpend en 
verzoenend oordeel uit te spreken. Hier 
openbaart Brandsma een der sprekendste 
trekken van zijn wezen. En het opmerkelijke 
is, dat hij deze ingewikkelde geschiedenis in 
een zeer vlot en boeiend verhaal weet voor 
te stellen.

Brandsma schreef zijn werk in zeer on­
gunstige omstandigheden, verstoken van 
bijna alle hulpmiddelen, in de beklemmende 
sfeer van een gevangenis. Stijl en compositie 
dragen het stempel van deze benarde toe­
stand. Men hoeft dit niet te verhelen. Boven­
dien schreef Brandsma slechts 7 van de 
12 Hoofdstukken. Zijn ordebroeder, Dr. 
Brocardus Meijer, vulde het ontbrekende 
gedeelte aan, naar mijn mening op alles­
zins lofwaardige wijze. Zo bezitten wij on­
danks deze feilen het leven van Sint Teresia, 
zoals Brandsma zijn Beschermheilige zag, 
waarin hij aan zijn diepste en schoonste ge­
dachten omtrent het Carmelideaal blijvende 
gestalte gaf. Het is zijn geestelijk testament, 
welks kostbare wijsheid wij gaarne tot de 
onze maken.

Dr. M. M. S. SMITS VAN W, S.J.

J. G. T r e v i n o  M. Sp. S., Moeder, 
vrij naar het Spaans door A. C. S u y k e r 
O.E.S.A. Eindhoven, Het Hooghuis, 1946. 
141 blz.

Ziehier een boekje, dat vele Katholieken

281



N I E U W E  B O E K E N

zal bevallen, niet alleen om Haar, Die wel 
voor ons na O. L. Heer de Aantrekkelijk­
heid zelve is, maar ook om de twee priesters, 
waarmede we door deze lezing kennis ma­
ken. Het boekje is namelijk geschreven door 
een Mexicaan en vrij vertaald uit het Spaans 
door een Hollander, van verschillende Orde, 
maar die elkander gevonden hebben in de 
devotie. Zij hebben beide hun diépste ge­
voelens in een inleiding blootgelegd en doen 
in het hart van iederen lezer ongetwijfeld het 
verlangen opkomen, in die oprechte Maria­
verering te delen.

De stijl is een vreemd ding. Naast die aan­
trekkelijkheid stijgt uit deze zinnen een ge­
voel van veiligheid op. Alles is eerlijk, alles 
is goud. De schrijver heeft niets te verbergen 
en zoekt niets anders dan het schone, het 
verhevene. Er is daarom maar heel weinig 
in dit kleine boekje, wat men anders zou 
wensen. We hadden iets meer willen horen 
over de rotsige heuvel van Tepeyac en 
O.L. Vrouw van Guadalupe. Of hangt er 
nog een gordijn voor het land der Marte­
laren? v. d. S.

A l i c e  O l l é - L a p r u n e ,  Sterker dan 
de Dood, Dagboek van ...., Gezins-spirituali- 
teit voor onzen Tijd, No. i, Brugge, Beyaert, 
1946. 196 blz.

Op de omslag staat: Dagboek van Alice 
öiié-Laprune, op de binnen-tltelpaglna: door 
J. Ollé-Laprune. Dit laatste lijkt —  ook uit 
de inhoud — minder juist.

Dit boek is zo’n echte uitlating van de 
Franse geest, zo boordevol nl. van een 
charmante, ridderlijke edelmoedigheid, die 
—  zo men al niet aannemen wil dat ze het 
uitsluitend voorrecht der Fransen is —  toch 
alleen bij dit volk die nooit genoeg te waar­
deren evenwichtige en tegelijk meeslepende 
uitdrukking schijnt te vinden.

Sterker dan de Dood is het dagboek van 
Alice Gavoty, de jonge weduwe van Joseph 
Ollé-Laprune. Zij vertelt meer van haar man 
dan van zichzelf. Het logisch beleven van 
zijn christelijk levensideaal: „algeheel on­
voorwaardelijk katholicisme” , vergezelt hem 
altijd en ieder ogenblik, om het even waar 
zijn loopbaan hem leidt, als een bewuste 
en doorlopende taak. Hij oordeelt dat zijn 
vrouw niet onwetend mag zijn omtrent zijn 
diepste gevoelens en innigste aspiraties; zelfs 
wanneer hij denkt dat God, het vaderland of 
het heil der mensen hem het offer van zijn 
leven vragen, moet hij haar deelgenote ma­
ken van zijn heldhaftigheid. En zo hebben

Alice en Joseph het offer reeds in hun hart 
definitief gebracht, wanneer hij als vrijwil- 
liger-sergeant sneuvelt eind Januari 1914, 
na nog niet één vol jaar van huwelijksleven. 
Zijn laatste brief was: „Hoe zou ik niet 
gelukkig zijn bij het besef, dat misschien 
slechts één minuut mij van het aanschouwen 
Gods gescheiden houdt!”

Het dagboek wordt voorafgegaan door 
een 77 blz. lange Inleiding van Mevr. Saint- 
René-Taillandier, een tante van Joseph, die 
ons beschrijft hoe Alice tot haar dood trouw 
bleef aan de idealen van haar man. De laatste 
vijftien blz. (181— 196) bevatten enige Nota’s 
over het Huwelijk van de hand van Alice; 
hier tracht een begaafde vrouw het christelijk 
dogma van het huwelijkssacrament in de 
praktijk tot in zijn laatste consequenties door 
te denken.

Wij begrijpen en juichen toe, dat dit 
werkje als eerste werd gekozen voor de 
Reeks: Genius spiritualiteit en wensen het een 
wijde lezerskring. H. J.

G e r a r d Br om,  Gesprek over de Een­
heid van de Kerk, Amsterdam, Urbi et Orbi, 
1946. 334 blz.

Professor Brom draagt zijn nieuwe boek, 
dat Professor Kreling prologeert, op aan 
de studenten „die onze vrijheid handhaafden 
om in dienst van de waarheid onze eenheid 
hoog te houden” .

Van de inhoud is vooral het derde deel, 
dat bijna het geheele boek beslaat en „Het 
Hart van onze Leer” heet, belangrijk. Het 
is practisch een wel vriendschappelijke, maar 
intellectueel scherpe polemiek met het Pro­
testantisme.

Broms enorme geïnformeerdheid en be­
lezenheid zoowel op Katholiek als Protes- 
tantsch theologisch gebied in verbinding 
met zijn dialectische begaafdheid stellen hem 
daartoe bijzonder in staat. In korte, heldere 
geladen zinnen trekken de hoofdstukken als 
hoplieten, die zeker zijn van de overwinning, 
den lezer voorbij.

Een der hoofdgezichtspunten van Brom
een vaak over het hoofd gezien gezichts­

punt —  is de scheeve of onnauwkeurige op­
vatting der Hervormde Theologie van de 
incarnatie. .Hiertoe vallen tallooze verdere 
dwalingen te herleiden, óf staan- ermee in 
•verband. In Broms hand kraakt alles aan 
de Protestantsche leer en het moet den 
auteur soms moeite gekost hebben zijn goed 
humeur bij Zooveel onsamenhangends te 
bewaren. Brom schrijft altijd interessant en

202



N I E U W E  B O E K E N

doordacht, maar dit werk veronderstelt zoo­
veel theologische en Protestantsche eruditie 
dat menig ontwikkeld lezer er moeite mee 
zal hebben. Voor wie belang stelt in de stof 
of er zich in bekwamen wil, is het boek uiter­
mate geschikt. Of dominees het ook met 
zachtzinnig genoegen lezen zullen?

J. v. H.

Dr Ber n.  A l f r i n k ,  Het Passie­
verhaal der vier Evangelisten, Nijmegen—  
Utrecht, Dekker en van de Vegt N.V., 1946, 
184 blz. (bijvoegsel: Synopsis, 72 blz.).

Als hulpmiddel bij het maken van hun 
lijdensmeditaties wordt aan de vastenpredi­
kanten dit passieverhaal aangeboden door 
een professor in de exegese. Uitgewerkte 
meditaties vindt de lezer hier niet, slechts 
gegevens ter reconstructie van het eigenlijke 
lijden van Jesus in Jerusalem, van het 
laatste avondmaal tot aan de graflegging. 
Verwijzing naar literatuur en exegetische 
twistvragen zijn weggelaten, als niet-dienstig 
tot het practische doel van dit werk. Schr. 
stelt een wetenschappelijke verantwoording 
van de hier gevolgde meningen in vooruit­
zicht.

Het verhaal is louter historisch opgevat; 
Schr. gaat alle gegevens van het Evangelie 
door, ze verklarend of aanvullend met wat 
andere bronnen uit die tijd ons leren. Daar­
door wordt het geheel helaas wel wat saai 
en droog; wie met enige religieus-psycho- 
logische of theologische nieuwsgierigheid 
dit verhaal leest, voelt zich hier en daar 
teleurgesteld en of het boek direct inspi­
rerend zal werken op den vastenpredikant, 
menen we te mogen betwijfelen. Dat neemt 
de verdienste voor de historische weergave 
van Christus’ H. Lijden niet weg.

De Synopsis is heel goed, maar zal dunkt 
ons practisch wel niet zoveel gebruikt wor­
den. Jammer dat ze zo gedrukt is, dat men 
het boek een kwartslag moet omdraaien om 
de tekst te kunnen lezen. H. J.

Literatuur

G. A c h t e r b e r g ,  Eurydice, Utrecht, 
Het Spectrum, Tweede druk, 1946. 33 blz.

Geen dichter is zoozeer het crux recen- 
sorum als Gerrit Achterberg. Voor een vol­
strekt oningewijde is deze bundel He- 
breeuwsch of Chineesch. Hij zal er geen twee 
regels van verstaan en zich afvragen, waar­
om in Gods naam deze bundel Eurydice heet. 
Alle poëzie van Achterberg beweegt zich

o m een Eurydice, om een doode, die voor 
hem als-het-ware nog levend is. Hij spreekt 
over haar in raadsels en sluiers, in wonder­
lijke wendingen en verbeeldingen en ook 
al bes eft men met een onbetwistbaar dichter 
te doen te hebben, het mysterie beheerscht 
al zijn b undels.Zijn poëzie zal wel een gave 
voor weinig uitverkorenen blijven; doch 
deze weinigen stellen hem zeer hoog. J. v. H.

De Poëzie van San Juan de la Cru%, Ingeleid 
en vertaald door Bernard Verhoeven, Bus- 
sum, Paul Brand, 1946. 55 blz.

De Guirlande is een uitgave van „kleine, de 
schoonheid dienende” boeken, die bij Paul 
Brand in een jaarreeks van negen nummers 
zullen verschijnen. Dit smaakvolle boekje 
met de poëzie van Sint Jan van het Kruis is 
het eerste. Bernard Verhoeven leidt hier den 
lezer binnen in de merkwaardige gedichten 
van den mystieken dichter en Kerkleeraar 
en laat dan de vertaling ervan volgen. De 
gedichten van Sint Jan hebben een voor ons 
oor ongewoon rythme en een voor onze ver­
beelding ongewone beeldspraak. Dit maakt 
een vertaling niet gemakkelijk. Zij eischen 
bovendien, meer dan veel andere poëzie, een 
zekere voorbereiding en inleving. Deze ver­
zen winnen bij elke herlezing. Bernard Ver­
hoeven is met zorg en begrip te werk ge­
gaan en hij slaagde in hoge mate. Hij heeft 
zich zeer nauwkeurig aan den text gehouden. 
De lezer zij zich bewust dat hij hier een ge­
heel eigen poëtische wereld intreedt, die te 
schooner voor hem open gaan zal naarmate 
hij zich meer met de psychische wereld van 
Sint Jan vertrouwd heeft gemaakt. Mij 
dunkt dat de vertaler nog de waarde zou 
verhoogen door bij elk gedicht de eerste 
stroof in het Spaansch af te drukken bij wijze 
van praeludium. J. v. H.

Dr. W. H. B e u k e n ,  Ruusbroec en de 
middeleeuws che Mystiek, Utrecht, Het Spec­
trum, 1946. 118 blz.

Dr. Beuken is een der beste kenners van 
onze middelnederlandsche letteren en daar­
door als voorbestemd om een voortreffelijk 
werkje over Ruusbroec te schrijven. Ruus- 
broecs werken zijn slechts voor heel enkelen 
een open boek; ook de vakmenschen hebben 
een voorbereiding en inleiding noodig. Dit 
boekje is zulk een inleiding, meer nog dan 
Pater Reypens’ Uren met Ruusbroec, dat vooral 
een bloemlezing, en een zeer goede, uit den 
mysticus is. Dr. Beuken geeft een goede om­
lijsting van Ruusbroec door eerst over mys-

;2&3



N I E U W E  B O E K E N

tiek in het algemeen, dan over de aan Ruus- 
broec voorafgaande mystiek te spreken en 
dan den Vlaamschen mysticus in het licht 
van zijn tijd te zetten. Tallooze citaten geven 
een indruk van Ruusbroecs ideeën en taal. 
Het boekje is bovendien door Het Spectrum 
uiterst smaakvol uitgegeven. J. v. H

G a b r i ë l  Smi t ,  Spiegelbeeld, Utrecht, 
Het Spectrum, 1946. 82 blz.

Gabriël Smit is een dichter van beschei­
den, maar zuiver talent, die buiten den kring 
der geloofsgenooten maar matig gewaar­
deerd wordt. Een tijd lang rekende men hem 
bij de „epigonen” , toen het mode was van 
epigonen te spreken. Hij is echter stil zijn 
weg gegaan zonder zich veel aan anderen te 
storen en zijn geluid bezit genoeg eigens 
om zich van tijd tot tijd te doen hooren.

Zijn Godsgeloof en de belevenissen in ge­
zin en familie zijn ook in deze bundel de 
bronnen van zijn inspiratie. Dit klinkt hui­
selijk, maar de verzen die hij bijvoorbeeld 
onder „De Pijn der Liefde” bijeenbrengt, 
bewijzen dat deze belevenissen niet huiselijk 
hoeven ervaren te worden. Er ligt over deze 
weinig uitbundige verzen een zekere melan­
cholie, een heimwee naar het toekomstige, 
het verlangen van een naar God gekeerde, 
die de hardheden van het leven intens on­
dergaat. J. v. H.

Dr. J. J. M. v a n  d e r Ven,  Christe­
lijk Pathos, Utrecht—Brussel, Het Spectrum, 
1946. 56 blz.

Dr. van der Ven vindt den gelukkigen 
naam „Christelijk Pathos” voor een in­
leiding tot Léon Bloy. Over dezen won­
derlijken dienaar Gods werd gewoonlijk 
slechts in hoog bewonderende of sterk af­
keurende bewoordingen gesproken.

Dertig jaar na zijn dood komt men tot 
evenwichtiger verhouding tegenover zijn 
persoon en werk. Dr. van der Ven schrijft 
volkomen evenwichtig over hem en toch 
vol waardeering. Het is een voortreffelijke 
inleiding tot Bloy: achteraan geeft hij een 
korte selectie der beste stukken uit zijn ge­
schriften. J. v. H.

Dr. P. M. Maas,  Franpois Villon, Dief, 
Roover, Moordenaar en Dichter, Utrecht, Het 
Spectrum, 1946. m  blz.

Voor wie niets van Villon zouden weten 
zegt de ondertitel van dit boekje al veel. 
Deze raadseiachtige mensch, begenadigd 
dichter uit het einde der middeleeuwen en

beroepsmisdadiger op groote schaal, houdt 
de litteraire geesten der laatste decennia in 
toenemende mate bezig. Dr. Maas heeft 
een goed instrueerend boekje over hem ge­
schreven. Hij citeert veel uit Villons poëzie 
en geeft naast het Fransch zeer geslaagde 
vertalingen. Hij heeft niet de pretentie iets 
nieuws of eigen vondsten te bieden, doch 
wil Villon nader brengen tot het ontwikkeld 
publiek, wat hem zeker gelukken zal. Het 
is geen stichtende lectuur, het levensverhaal 
van dezen vagebond uit een eeuw van ver­
val. Daarom zagen wij het boekje graag 
voorbehouden voor rijpe, ontwikkelde lezers.

J. v. H.

Wetenschap

Dr. E. B r o n g e r s m a ,  Voorproef in 
Spanje 1919— 1939, Twintig jaar mensche­
lijke Kwaadaardigheid, Utrecht—Brussel, 
Het Spectrum, 1946. 242 blz. (met drie land­
kaartjes).

De hachelijke taak de geschiedenis te 
schrijven van een „onvoltooid verleden tijd” , 
waarvan de gebeurtenissen ons heden nog 
direct raken, heeft Schr. niet roekeloos op 
zich genomen. Hij is zich bewust, dat „on­
partijdige geschiedschrijving een illusie is” , 
maar zijn nuchter scherp onderscheidings­
vermogen waarschuwt ons dat „onvermijde­
lijke partijdigheid den historicus allerminst 
hoeft te drijven tot opzettelijke subjectivi­
teit” . Om deze laatste te vermijden heeft 
Schr. steeds aan de bronnen van beide partijen 
in de burgeroorlog zijn gegevens ontleend.

In vier delen worden achtereenvolgens 
besproken: de politieke gebeurtenissen tus­
sen Mei 1919 en Juli 1936 als voorbereiding 
tot de burgeroorlog; het ziektebeeld van 
Spanje in die jaren (Kerk, leger, landbouw, 
separatisme, anarchisme); de burgeroorlog 
van Juli 1936 tot April 1939; de figuur van 
Franco. De lezer mene of vreze niet een 
loflied op de Spaanse Katholieken of op 
de Falange voor zich te hebben: Schr. spaart 
hun allerminst zijn kritiek. Men leze b.v. zijn 
diagnose van de Kerk (96— 100); hij noemt 
zelfs de Katholieken in hun kortzichtigheid 
„de beste wegbereiders voor de anarchisten” .

Maar wie Schr. kent uit zijn boek over 
„De opbouw van een corporatieve Staat”  
staat niet verwonderd hier evenmin een 
pleidooi voor de leiders van het rode Spanje 
te vinden.

De lezing van dit boek is zeer interessant, 
een eentonige schoolse stijl, soms het ken­

2 8 4



N I E U W E  B O E K E N

merk van den historicus, is hier gelukkig 
vermeden. Toch blijft Schr. steeds zakelijk, 
on-afFectief. Op het einde geeft hij als zijn 
mening te kennen, dat het „oude Spanje”  
onder al deze gebeurtenissen nog steeds niet 
herrezen is, doch slaapt en de bewogen jaren 
als boze dromen over zich laat heengaan.

H. J.

M ax P i c a r d ,  De Mensch ponder Wer­
kelijkheid, Vertaald door Gabriël Smit, 
Utrecht, Het Spectrum, 1946. 223 blz.

De Zwitsersche cultuurphilosoof Max 
Picard is in Nederland nog nauwelijks be­
kend. Hij is een kennismaking waard. In dit 
werkje beschouwt hij Hitler en het Nazisme 
als voortbrengselen van de discontinuïteit 
der hedendaagsche menschheid; met dis­
continuïteit bedoelt hij het onsamenhangen­
de, uiteengeslagene, louter in het oogenblik 
opgaande van het menscheninnerlijk. De 
technische structuur van het hedendaagsche 
leven heeft grootendeels deze discontinuï­
teit veroorzaakt. Met deze te korte kenschet­
sing doen wij Picard echter onrecht. Hij ont­
dekt de metaphysische achtergronden van 
het Nazidom met zijn Führer. Tegelijk raakt 
hij tallooze andere tijdsverschijnselen aan en 
overal ziet hij gevolgen van dat discontinue, 
dat uiteengevallene, gebrokene, dat den he- 
dendaagschen mensch kenmerkt. Ook wie 
hem niet overal zal bijvallen, zal toch vaak 
over het treffende van zijn inzichten verbaasd 
staan. Al zegt hij het niet uitdrukkelijk, hij 
wijt de geestelijke verwording ten slotte aan 
de ontgoddelijking der wereld. De vertaling 
is uitstekend. Kostbaar G if van Mary Webb 
is niet de vertaling van Prue Sarn, doch 
van Precious Bane (blz. 136). J. v. H.

Prof. Dr. C. B a l i e ,  Dr. A. E  p p i n g, 
Dr. A. E m m e n, Drs. B. K ö r v e r, 
O.F.M., Doctor Subtilisi Vier Studiën over 
Johannes Duns Scotus (Collectanea Franciscana 
Neerlandica VII, 1), ’s-Hertogenbosch, Teu- 
lings U.M., 1946. 205 blz.

Het is niet te verwonderen, dat de bij uit­
stek deskundige Romeinsche professor in 
opdracht van de Minderbroedersorde een 
kritische editie voorbereidt van de Opera 
Omnia van Duns Scotus, dien hij als „de lei­
der van de franciscaansche school en de ge­
leerde van de orde” betitelt. Immers de thans 
beschikbare Vivèsuitgave, die ook reeds 
Abraham heeft gezien, was slechts een her­
druk van de Waddingeditie van 1639. Tegen­

woordig is deze kritisch niet meer verant­
woord. P. Balie, door wiens toedoen reeds 
in 1933 een kritische uitgave van Scotus’ 
Marialeer het licht zag, is de stoere en onver­
moeibare leider van de Scotuscommissie, die 
ons een kritische uitgave van Scotus’ werken 
gaat bezorgen.

In een gedegen artikel plaatst hij Scotus’ 
werken in het licht van de tekstkritiek. Hij 
wijst op de ontzaglijke moeilijkheden bij 
deze grootsche onderneming en geeft, een 
oplossing aan, die men wel vrij algemeen als 
practisch de beste zal accepteeren. Het plan, 
naast de monumentale kritische uitgave ook 
een kleinere te laten verschijnen, geeft blijk 
van practischen zin.

In een tweede artikel schildert ons Dr. Ep- 
ping de houding van Duns t.o.v. het Ansel- 
miaansch Godsbewijs. Het getuigt van een 
diepe vereering voor zijn grooten meester. 
Of echter de „coloratio” of Scotus’ bewer­
king en toevoeging den scherpzinnigen lezer 
bevallen zal? Ik meen het te mogen betwij­
felen. Van Schrijvers overredingskracht 
wordt hier wel een ondubbelzinnig bewijs 
geleverd maar o verreden is nog niet over­
tuigen.

De derde studie gunt ons een kijk op Sco­
tus’ opvattingen over de natuur der theolo­
gie. Over deze veel omschreven en vaak hef­
tig omstreden kwestie houdt P. B. Körver 
vol toewijding zijn betoog. In kort bestek 
is dit probleem natuurlijk niet alleszins en 
bevredigend en duidelijk te schetsen. Daar­
door wellicht meende ik bij aandachtige le­
zing hier en daar een vraagteeken te moeten 
plaatsen. Het zij me vergund een enkele 
vraag te uiten. Hoe is de stellige verzekering 
in de conclusie op blz. 91, dat volgens Sco­
tus de theologie een strikte geloofsweten­
schap is, te rijmen met de op blz. 83 ver­
melde en door Scotus gestelde vier voor­
waarden voor een strikte wetenschap?

De vierde, historisch rijk gedocumen­
teerde studie van Dr. A. Emmen verwijst 
wel afdoende het zoogenaamde dispuut van 
Duns ten gunste der Onbevlekte Ontvan­
genis aan de Parijsche Universiteit naar het 
rijk der legenden. Dat is trouwens weinig 
compromitteerend voor Scotus’ verdienste 
t.o.v. dit dogma, die niet op verzinsels be­
hoeft te steunen.

Samen vormen de vier studies een oppor­
tune introductie voor de spoedig te ver­
schijnen monumentale uitgave der Opera 
Omnia van een der grootste theologen.

P. PLOUMEN S.J.

285



N I E U W E  B O E K E N

A. H a 11 e m a, Hugo de Groot, Een le­
vensschets van een groot Nederlander uit 
de 17e eeuw, ’s Gravenhage, A.A.M. Stols, 
1946. 206 blz.

Hoewel dit niet op de titelpagina staat 
aangegeven, hebben we te doen met een her­
druk, waarbij de Schr. verklaart, naar aan­
leiding van eenige kritieken, nooit de be­
doeling te hebben gehad een wetenschappe­
lijk boek te schrijven. Echter zegt hij in 
zijn Voorbericht ook nu nog beoogd te heb­
ben: een eenvoudige levensbeschrijving „we­
tenschappelijk verantwoord, doch populair 
in den besten zin van het woord” .

Het spijt mij voor den Schr., die blijkbaar 
een harde werker en een vriendelijk mensch 
is, te moeten constateeren dat de stroeve zins­
bouw niet bepaald populair en dat zijn ge­
schrift wetenschappelijk niet voldoende ver­
antwoord is. Het prachtige boek van Dr. 
P. H. Winkelman, Remonstranten en Katho­
lieken in de Eeuw pan Hugo de Groot, Nijmegen, 
1945, is hem ontgaan en daardoor alleen 
reeds kan deze levensschets ons niet voldoen, 
daargelaten nog dat zij op belangrijke pun­
ten als de uiteenzetting van De Jure Belli ac 
"Pacis alle diepte mist.

Wat op blz. 110 over Sirmondus en op 
blz. 140 over Père Joseph gezegd wordt kan 
er niet door, maar is te naïef om een eenigs- 
zins onderlegd Katholiek te ergeren.

De Schr. heeft o.i. met deze stof te hoog 
gemikt. Dr. J. TESSER S.J.

Pr of .  J. L. B o u ma n .  Moderne Rassen­
theorie; Hilversum. N.V Paul Brand 1940, 
80 blz.

Dit boekje, dat blijkbaar even vóór het 
uitbreken van den oorlog afgedrukt werd, 
kon om begrijpelijke redenen pas na het 
einde ervan aan het licht treden. Over dezen 
„onderduiker”  beknopt het volgende. In 
drie hoofdstukken worden achtereenvolgens 
besproken de rassenkunde en de rassen­
theorie, de erfelijkheidsleer, en ten slotte een 
achttal stellingen tegen de rassentheorie. 
Schr. bepaalt het begrip: ras als een grootere 
groep van menschen, die zich door het bezit 
(schr. zegt: „gemeenschappelijk bezit”) van 
een aantal lichamelijke kenmerken van ande­
re groepen onderscheiden. Hij stelt dus de 
psychische trekken der rassen ter zijde, zon­
der voldoenden grond naar wij meenen. Hij 
vermeldt de psychische kenmerken wel, 
maar merkt daarover op, dat zij zijn „a 
posteriori” . Doch is zulks met het rasbegrip 
zelf ook niet het geval? Het is immers ook

aan de ervaring ontleend en niet a priori op­
gesteld.

Het boekje is zeer beperkt van inhoud en 
daarom allicht niet overal even duidelijk. 
Ter voorloopige oriëntatie kan het niette­
min zijn diensten bewijzen. Plet roept op 
ten strijde tegen de eenzijdige rassenleer.

J. E. SCHULTE.

P. K l e m e n s  M. V a n s t e e n k i s t e  
O.P., Het Rassenvraagstuk. Brugge, Karei 
Beyaert, 1945. 98 blz.

Dit boekje uit de reeks „Levensbeschou­
wing” , ongeveer van denzelfden om vang 
als het vorige, is aanmerkelijk rijker van in­
houd en ruimer gedocumenteerd, ook met 
bronnen van recenten aard. Behalve over 
erfelijkheidsleer en theoretische rassenkunde 
geeft schr. een hoofdstuk over Ras en Cul­
tuur en over Toegepaste Erfelijkheidsleer, 
alsmede over de Geschiedenis der Rassen­
kunde (het doet ons even opzien, dat hij de 
geschiedenis niet vooraf laat gaan).

Ons algemeen oordeel over dit boekje: 
Ook daarvoor geldt, dat het voor den niet 
georiënteerde vrij moeilijk is wegens zijn 
beknoptheid; de schr. geeft zelf hier en daar 
zijdelings te kennen: „Brevis esse laboro, 
obscurus fio” . De indeeling der rassen vol­
gens E. v. Eickstedt is b.v. bijna tot onher- 
kenbaarwordens toe verkort. Het ontstaan 
van nieuwe rassen verklaait schr. met be­
hulp van mutatie en schifting, zonder een 
andere, naar wij menen, meer aanvaardbare 
opvatting te vermelden.

De door schr. gebruikte woorden wijken 
deels wat af van de ten onzent gangbare 
terminologie (erfelijkheidskunde i.p.v. erfe­
lijkheidsleer, menschenkunde i.p.v. mensch- 
kunde enz.). Het is geenszins onze bedoe­
ling, met deze opmerkingen de waarde van 
dit boekje in twijfel te trekken. Het is wel­
kom, vooral wegens de nieuwe bronnen, die 
het vermeldt, en niet minder wegens het 
principieel standpunt, dat erin verdedigd 
wordt. J. E. SCHULTE.

Mr. A. H. H. A. K r o o t j e s, ’/ Ambt- 
schap: „Het Notariaat” , Rede gehouden in de 
algemene Vergadering van de Broederschap 
der Notarissen in Nederland te Amsterdam 
op 30 Juni 1946. 8 blz.

De ordeningsidee met haar noodzakelijk 
complement, het subsidiariteitsbeginsel, heeft 
na lange jaren de belangstelling gevonden, 
waarop zij recht heeft. De boven aange- 
kondigde rede, die noodzakelijkerwijze een

2 86



N I E U W E  B O E K E N

summier karakter droeg, laat de algemene 
beginselen vrijwel ter zijde en onderzoekt 
de vraag of de ordeningsidee ook haar 
waarde heeft voor het notariaat, daarbij er 
terecht van uitgaande, dat „het Ambtschap 
zijn taak allereerst zou vinden door de uit­
oefening van de publiekrechtelijke bevoegd­
heid, welke aan het ambtschap toekomt” . Spr. 
noemt dan vele punten van mogelijke activi­
teit, waarbij opvalt dat vele ervan reeds be­
hartigd werden door de beide notariële 
broederschappen, terwijl zij allen door deze 
verenigingen — mits bekleed met de publiek­
rechtelijke macht —- behartigd zouden kun­
nen worden. Ik kan mij daarom met Spr. 
niet verenigen, wanneer hij ontkent dat er een 
doublure zou ontstaan, indien naast de broe­
derschappen het ambtschap kwam. Is de 
vermeende wenselijkheid van het handhaven 
van de beide broederschappen en de klerken- 
bond niet een uit te roeien nawerking van de 
verouderde idee van de klasse-tegenstellin- 
gen? Èn de opleiding en scholing die iets 
verruimend kunnen worden samengevat on­
der notariële vorming, èn de regeling van de 
arbeidsvoorwaarden èn de bevordering van 
de samenwerking tussen de collega’s noemt 
de spreker terecht als taak voor het ambt­
schap. Wat blijft er dan nog — wanneer wij 
ook de overige programmapunten voor ogen 
houden — over voor de broederschappen 
en de bond? Zeker, buiten het ambtschap 
zullen vallen die candidaat-notarissen, die 
buiten het notariaat werkzaam zijn. Maar 
mij schijnt het afleggen van eenzelfde exa­
men een onvoldoende grond voor een bij­
zondere samenwerking. Bovendien zal aldus 
de vlucht uit het notariaat worden tegen­
gegaan, aangezien de kansen op een benoe­
ming tot notaris er zeer belangrijk door zul­
len worden verminderd. Het is duidelijk, dat 
het ambtschap, dat immers als eenheidsor­
ganisatie een grotere geschiktheid heeft om 
drager te zijn van een publiekrechtelijke 
macht de voorkeur verdient boven de hui­
dige toestand.

Moge overigens de rede de vruchten, die 
zij verdient, afwerpen.

Mr. A. J. J. C. BEGHEYN.

P. H. M. S h e p h e r d, Van Taol naar 
-Taal, 'Nederlands voor Maastricht: en omstre­
ken, Maastricht, Goffin, 1946. 134 blz.
. De redactie van het K.C.T. verzoekt een 
korte bespreking. Daarom slechts enige op­
merkingen.

Het boek getuigt van ijverige arbeid en

geeft er blijk van, dat de schrijver iemand is 
met een scherpe blik voor de taalmoeilijk­
heden van Maastrichtse kinderen. Eigen 
jeugdervaringen? Het hoofddoel is, die 
moeilijkheden te helpen overwinnen, waar­
bij de onderwijzer en leraar moeten uitgaan 
van het Maastrichts. Met dikwijls goed­
gekozen voorbeelden licht de schrijver toe, 
hoe het moet zijn en hoe het niet moet zijn, 
volgens zijn mening. Met deze voorbeelden 
kan overigens de dialektoloog ook zijn voor­
deel doen.

Het zou de schrijver, doctorandus in de 
klassieke letteren, echter geen kwaad heb­
ben gedaan, indien hij enige colleges van 
Prof. Dr. P. Gerlach Royen hadde gevolgd, 
voordat hij aan zijn boekje begon. Ook de 
aandachtige lezing van b.v. enige jaargangen 
van de Nieuwe Taalgids zou vruchtbaar zijn 
geweest.

Het gave Nederlands n.1. dat hij meer dan 
eens in de plaats wil zetten voor het Maas­
trichts is niet altijd gaaf, soms bepaald on­
gaaf. Het gaat toch niet aan te beweren dat 
Frans (ik meen dat Trens algemeen Maas­
trichts is) zf hook, de vrouw hciör kleid in het 
Nederlands moeten luiden: Frans* boek, de 

jurk van de vrouw, dat de maan dee ze keend 
verdroonke (1. verdroonken) is, de vrouw die 
haore 'joon is trökgekoume in het gave Neder­
lands moeten worden weergegeven door de 
mans wiens kind (waarvan het kind) verdronken 
is, de vrouw wier zoon invaar van de %oon) is 
teruggekomen. Het Maastr. slóffe wordt toch 
niet altijd in het algemeen Nederlands pan­
toffels. (Daarenboven het Maastr. kent wel 
degelijk pantoffel). Is het soms geen gaaf 
Nederlands iets op ’cjjn sloffen (of: slofjes) 
doen, 'cjch het vuur uit de sloffen lopen? Moet 
struspier nu altijd worden weergegeven met 
strohalm? Schreef Buys Maastr. Ned. in de 
zin „Aan den tegenwoordigen titularis heeft 
de Kamer nog nimmer een stroospier in 
de weg gelegd?”  En mag in het gave Neder­
lands geen plaats zijn voor doop, pennemes, 
professors, wel voor een woord als viespoes, 
enz.?

S. wekt de o.i. onjuiste voorstelling dat 
er een soort van standaard-Maastrichts be­
staat. De toestand is zo: tengevolge o.a. 
van de aanwezigheid van allerlei sociale 
en familiale taalkringen bestaan er zeer grote 
verschillen inzonderheid in woordenkeus en 
uitspraak. De woorden en de uitspraak, die 
S. aangeeft, zijn in verschillende gevallen 
misschien wel bij sommige Maastrichtenaren 
in gebruik, maar zijn daarom nog niet al­

287



N I E U W E  B O E K E N

gemeen Maastrichts en hebben in alle geval 
andere woorden en een andere uitspraak 
naast zich. Ziehier enige voorbeelden: Oos- 
tersviege (dadels), Lattens (Latijn), 7  regent 
tot 7  g tsj geeft S. als Maastrichts. Veel 
algemener is echter coster(se)viege (enkeiv. 
oostervijg), Letten, 7  regent tot 7  gó tsj. Het 
bekende liedje Veer goon nog neet nao hoes, 
nog lang neet, nog lang neet bewijst op zijn 
beurt de onhoudbaarheid van de bewering dat 
het Maastrichts steeds „bij het aangeven van 
een richting nao.... touw gebruikt.”  Het 
Maastr. 7  hoor is mij persoonlijk onbekend, 
wel is algemeen baor (vr.) cf. baore. Voor­
zover ik weet, gebruikt men in Maastricht 
gewoonlijk inspekteur, desnoods sjaolop-̂ ienet\ 
maar sjaolop îchter? De spelling gèt, dèt voor 
geit, deit is op z’n zachtst uitgedrukt, mis­
leidend.

Sapienti sat! We menen de vraag, of Van 
Taol naar Taal, niettegenstaande de verdien­
sten van de schrijver bij de behandeling van 
een onderwerp met zoveel voetangels en 
klemmen, als schoolboek op de lagere en 
middelbare scholen kan worden gebruikt, 
niet bevestigend te kunnen beantwoorden.

H. J. E. ENDEPOLS

J. H. N e w ma n ,  Het Begrip Universiteit. 
II Deelen (297 en 355 blz.). Vert. door 
Fr. Aurelius Pompen O.F.M., Bussum, Paul 
Brand, 1946.

Professor Pompen van Nijmegen is bezig 
met het voornaamste van Newmans werken 
in het Nederlandsch te vertalen. Een geluk­
kig initiatief! Wie eenigszins met Newman 
bekend is, weet dat deze voortreffelijke 
prozaïst niet gemakkelijk ten volle in zijn 
moedertaal te genieten is. Nu het begrip 
humanisme in Nederland aan de orde van 
den dag is, kan het bovengenoemde werk 
bijzonder verhelderend werken. Newman 
was een katholiek humanist van zuiverste 
essentie en allure. Doch de beteekenis van 
dit werk, welks beide deelen bestaan uit 
universitaire toespraken en geschreven ar­
tikelen, gaat veel verder. Hij raakt zooveel 
kwesties aan en belicht zooveel zijden van 
het geestesleven dat ieder lezer, hoe ook 
ingesteld, zich erdoor verrijkt zal voelen. 
Het eerste deel concentreert zich zoo over­
wegend om de begrippen theologie en 
universiteit, dat het menigeen vermoeien 
zal, hoewel het anderen een lust zal zijn het 
uiterst fijne spinsel van Newmans gedach­
tengang in een proza van wonderbare helder­

heid en zuiverheid te volgen. Het tweede 
deel is kleuriger en wisselender en biedt ons 
Newmans persoonlijkheid zoo niet volledi­
ger dan toch gedetailleerder.

Hoe zorgvuldig Prof. Pompen gewerkt 
heeft blijkt niet zoozeer uit zijn vooraf­
gaande verklaringen als uit het boek zelf. 
Newman ligt hier voor ons in uitstekend 
Nederlandsch; zoo zou hij, sprekend in 
onze taal, gesproken hebben. Trouwens wie 
zooals Prof. Pompen veel met Newman om­
gaat, ontkomt niet aan zijn invloed ook als 
stylist en humanist. De omstandigheden, 
waarin deze I d e a  o f  a U n i v e r s i t y  
ontstond, haar uitgaven door Newman en 
ook de lotgevallen der Nederlandsche ver­
taling vindt de lezer aan het begin van deel I. 
Moge Newman ook in ons land zijn weg 
vinden. J. v. H.

Dr. A. S c h i e r b e e k ,  Goethe als Na­
tuuronderzoeker, Amsterdam, H. Meulenhoff, 
1946. 184 blz., 14 afbeeldingen.

Over Goethe als natuuronderzoeker lopen 
de meningen nogal uiteen, zij variëren van 
ontkenning van enige betekenis op dit ge­
bied tot een soort cultus toe. Al worden in 
dit boekje de verdiensten van Goethe breed 
uitgemeten, toch worden zijn fouten en 
dwalingen op dit gebied, alhoewel met spijt 
vermeld, niet verdoezeld. Met nauwgezet­
heid gaat S. Goethe’s werk na in zoölogie 
en botanie, verder wordt besproken wat 
Goethe leverde op natuurkundig terrein, 
zijn Farbenlehre, en ten slotte wat Goethe 
presteerde in scheikunde, geologie en mine­
ralogie. In deze laatste wetenschappen zijn 
de resultaten van den dichter zeer bescheiden. 
Flet werkje is niet boeiend, ook niet onder­
houdend wegens de vele citaten, waardoor 
de S. zelf niet veel aan het woord komt.

Voor belangstellenden is het boekje leer­
zaam en de moeite waard om doorgewerkt 
te worden. Maar wie zijn de belangstellen­
den? Op de eerste plaats de biologisch ge­
ïnteresseerden en — naar de Schr. hoopt — 
zij „die de studie der letteren tot .hun levens­
doel hebben gekozen” . Maar van deze 
categorie eist de Schr., tenminste voor het 
biologisch gedeelte, te veel en schiet zijn 
uitleg te kort.

In ieder geval menige plaats in de ge­
dichten van Goethe wordt begrijpelijk, als 
men enigszins op de hoogte is van Goethe’s 
ideeën op natuur-wetenschappelijk gebied.

G. DE LEEUW

2 88



Jesus JWenschheid in het Evangelie
door J .  VA N  H EU GTEN  S.J.

Wie de brieven van Sint Paulus vergelijkt met het evangelie riet on­
middellijk het groote verschil tusschen beide. Achter Paulus’ woorden 
rijst de antieke wereld op met haar heidendom, haar góden en tempels, 
haar verkeer en zeehandel, haar stedencultuur, haar sport- en renbanen. 
Jezus’ woord ademt en weerspiegelt de eenvoudige zeden van het land­
leven, van een leven in beperkter verhoudingen en structuur.

Jesus spreekt een andere taal dan Paulus. Zijn woord heeft den geur 
van het veld, den geur van kruid en plant zooals Paulus’ woord iets 
heeft van een frisschen, kruidigen zeewind. Jesus’ wijze van spreken en 
voorstellen wortelt in den bodem van een landbouwvolk, van natuur- 
nabije, aan den grond gebonden landbewoners. Het evangelie, de blijde 
boodschap — dit blijkt reeds in het begin van het Christendom — is 
aan geen vaste vormen of voorstellingen gebonden. Het is voor alle 
menschen, voor Grieken en Barbaren, en zoo kan het oude vormen af­
leggen en zich in nieuwe kleeden. Zoo hebben later de Kerkvaders ge­
ëvangeliseerd in hun vormen en voorstellingen, de Grieksche voor een 
spitsvondig volk van rethoren en sofisten, de Latijnsche voor een nuch­
ter en practisch volk met scherpe rechtsbegrippen.

Jesus sprak als mensch tot menschen en hoeveel Hij de volheid van 
wijsheid en kennis bezat, gebruikte Hij niet de fletse en abstracte taal 
der wijsgeeren, doch sprak de taal van kinderen en dichters. Jesus uit 
zich niet in ideeën of begrippen over wijsbegeerte of ethica, zelfs niet 
over begrippen van godsvereering; Hij sprak alleen van een werkelijk­
heid, een concrete, allernabijste werkelijkheid, van den Vader in den 
hemel en diens Koninkrijk.

Dichters hebben met de concrete symbolen dezer wereld, niet met 
abstractheden te opereeren. Dit geldt ook voor Hem, dien we het Ver­
bum, den Logos, noemen, het Woord waarin al de heerlijkheid Gods 
ligt uitgedrukt. En zoo kon het niet anders of Hij moest beeldend en in 
symbolen spreken. Wanneer Hij dus sprak van de dingen om Hem heen, 
van wijn en water, van zuurdeesem en mostaardzaad, van de lelie op het 
veld en den wijnrank, van musschen en vogels, van herders en schapen, 
van vischvangst en netten, van verborgen schatten en nachtelijke die­

217



J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

ven, van ontrouwe rechters en onrechtvaardige rentmeesters, dingen en 
verschijningen uit het dagelijksche leven, dan was altijd dit gewone, 
alledaagsche een weerglans en spiegel van andere, hoogere werkelijk­
heden. Al het aardsche en concrete had voor Hem een geheime door­
zichtigheid, was een transparant voor het goddelijke, eeuwige. Zouden 
wij onze geschapenheid, ons geschapen zijn als ons eigenlijke zijn door­
zién en beseffen, dan wisten ook wij van Jesus’ wereld, van haar zijn en 
van haar zin, en zou ook ons dit heelal tot een levend symbool worden.

Zoo staat Jesus in deze wereld, tegenover de concrete, nabije dingen 
der schepping, zoo staat Hij ook tegenover dat mysterie der mysteries, 
het leven „that painted veil that those who iive call life” . Zijn houding 
tegenover het leven is niet een naar Indische wijze vijandige en ont­
kennende, doch een blij en dankbaar aanvaardende. Zijn schijnbare le­
vensverzaking in ascese en ontzegging — „wie zijn leven niet haat, kan 
mijn leerling niet zijn”  (Luc. 14-26) — mondt uit in de opperste 
verheerlijking des levens. Zooals de geheele natuur het doorschijnende 
kleed Gods is, zoo kleedt Hij het allerhoogste, het onuitsprekelijke en 
ontoegankelijke in de voorstellingen van „licht”  en „leven” . Het „leven”  
wordt de niet nader omschreven weergave van zijn mystieke zending en 
boodschap aan de menschheid. Hij zelf is het „leven”  der wereld en Hij 
kwam, opdat de menschen het „leven”  zouden hebben, in overvloed 
hebben.

Wie zoo het leven mystificeert en tot kernbegrip van het hoogste 
maakt, is geen ontkenner, doch een hartstochtelijk beamer des levens. 
Zoo treedt Hij ook door heel het evangelie op. Hoe gevoelig en ont­
vankelijk is zijn zin voor alle natuurgebeuren, voor alle levensverschijn­
selen. Niemand heeft zoo schoon en simpel, zoo majestueus en reëel 
over de bloemen des velds en de vogels in de lucht gesproken als Hij. 
Er bestaat voor Hem geen noodlot, geen natuurdwang of blinde moira: 
alles schakelt zich in, ongedwongen en vanzelfsprekend, in het grootsche 
spel van Gods Voorzienigheid. Zijn natuur schouwing en natuurvreugde 
zijn klassiek van eenvoud en zuiverheid. Hij beweegt zich in natuur en 
leven als een innig vertrouwde, een dichter en fijn verstaander en toch 
uiterst reëel. In wolk en water, in berg en boom, in bloem en plant, in 
lucht en land ziet Hij als den dagelijkschen glimlach Gods. Hij weet 
van de vreugde der jonge moeder, van de blijdschap der huisvrouw 
over de weergevonden drachme, van de levenslust der kinderen, die 
dansen en zingen op straat.

218



Jesus’ menschenliefde is hét wonder, dat relief geeft aan heel het evange­
lie, een wonder in velerlei dimensie. Zijn houding jegens Maria van Mag- 
dala, jegens de echtbreekster en den veroordeelde aan het kruis is over­
weldigend van deernis en opent achtergronden, als de antieke wereld 
nooit, de wereld van Israël slechts vaag gekend had. Jesus’ menschen­
liefde is kracht en teederheid in eenen, wars van alle gevoelerigheid, 
grootsch en diep, Godzoekend ook in het verworpenste, nieuw en ver­
bazend zooals heel zijn verschijning. Zij ziet niets voorbij van het lage 
en verwerpelijke in den mensch, doch is er niet minder weldadig en in­
dringend om. Het is de liefde van den gaafsten en zuiversten der men­
schen. Dit is het wat elk tegenstander tegenover Jezus ontwapende, wat 
ook thans nog elk lezer voor Jesus doet buigen en zwichten, zijn waar­
heid en echtheid. Hier staat een mensch van goddelijke oprechtheid, 
een mensch zonder kronkel of plooi, die niets te verbergen heeft dan zijn 
grootheid. Dat waarin niemand slaagt, uiterlijk volmaakt waar te zijn, 
niets te ontveinzen o f te bemantelen, zich in woord en daad en houding 
volstrekt bloot te geven, zonder berekening of bijbedoeling, voor vriend 
en vijand, daarin is Jesus geslaagd. Alles aan Hem is van het zuiverste 
goud, van het reinste gehalte. Er is geen glimp of schijn van iets dat tot 
camouflage of verfraaiing neigt. L -

Al wat er in dat groote, mannelijk sterke en gevoelige hart roerde 
en leefde, vinden we in zijn woord weerspiegeld, zijn wijsheid en zijn 
onschuld, zijn verontwaardiging en zijn goedheid, zijn weemoed en zijn 
blijdschap, zijn fierheid en zijn ootmoed, zijn zelfbewustzijn en zijn on­
baatzuchtigheid; ze stralen ons toe uit dat franke, koninklijke woord van 
Jesus. Wanneer Hij de armen van geest, de zuiveren van hart, de weenen­
den en de barmhartigen, de dorstenden naar gerechtigheid zalig prijst, 
dan wellen de woorden uit een bron van overvloed, van al deze zalig­
heden verzadigd. Dit volstrekt ware in Hem geeft zijn woord dat frissche, 
onsterfelijke geluid dat geen slijtage kent. De moreele kracht en spanning 
van dit woord blijven ongebroken. Er is in Hem en in zijn woord een 
geladenheid, een gespannen-staan naar het allerhoogste en edelste, en 
nooit laat die spanning na of stort ze ineen. Ondanks alles echter is Hij 
geen droomer of dweeper, maar een realist, die open staat voor alle wer­
kelijkheid. Zijn toewijding en overgave zijn grenzeloos, doch onver­
biddelijk staat Hij tegenover het kwaad. Het leven is voor Hem een spel 
van goddelijke krachten dat zijn volle belangstelling heeft en waarin het 
gaat om de overwinning Gods. Overal toont Hij een natuurlijk en van­

J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

219



J E S U S *  M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

zelfsprekend overwicht. Hij beheerscht zijn stemmingen en gevoelens, 
Hij beheerscht ook zijn omgeving, de gebeurtenissen die op Hem in- 
druischen, ook dan als ze Hem met ondergang dreigen. Zijn geest­
kracht is door niets te breken tot in den dood.

Jesus ziet het menschenleven in zijn naar-God-gerichtheid als iets on­
eindig kostbaars, doch het is een kostbaarheid die voortdurend in be­
dreiging en gevaar verkeert. En daarom heeft Hij wel den vrede, doch 
nooit de rust aan de menschen dezer wereld beloofd. Integendeel! Sinds 
het evangelie verkondigd werd, is er een groote rustverstoorder onder 
de menschheid getreden. Waar men het evangelie ook opslaat, overal 
stoot men op uitspraken die prikkelen, wakker schudden, tot verzet aan­
sporen. Jesus is nooit en nergens tevreden met de menschheid en het men- 
schenbedrijf; geen oogenblik sluit Hij vrede, deze vredelievende bij uit­
stek, met de menschennatuur. Het is de paradox van het evangelie, dat 
het vrede belooft door onvrede, dat het rust brengt door rustverstoring, 
dat het harmonie schept door dissonanties te wekken. Jesus gebruikt 
graag dynamische termen en vergelijkingen. Zijn uitspraken over het 
vuur en het zwaard, over zijn vijandschap brengen onder huisgenooten 
kunnen zelfs ontstellend klinken. Maar ook zijn voorkeur voor zuurdee- 
sem en zout als voorbeelden en symbolen van de werking zijner bood­
schap wijst op het scherpe, bijtende, aantastende en omvormende zijner 
leer. Neen! Aardsche rust in den zin van behagelijkheid en ongestoord­
heid, van verzoening met de aarde en de natuur is het evangelie vreemd.

Jesus’ vrede aan de menschen is een gewapende vrede, die eigen­
aardige toestand, waarin eenerzijds een veilige geborgenheid in Gods 
liefde het menschelijk gemoed in volkomen zekerheid hult, anderzijds 
een voortdurende behoedzaamheid naar buiten een schijn van onveilig­
heid, van gestadige bewogenheid kan wekken. Bij vele Heiligen domi­
neert naar gelang hun persoonlijk temperament en geaardheid, één 
dezer gemoedstoestanden. Bij Sint Thomas van Aquine bijvoorbeeld 
treft aldoor de serene helderheid en ongeschoktheid van zijn wezen; het 
is of hij, boven alle menschelijke bewogenheid en onrust verheven, als 
een ziener het duistere runenschrift der schepping verklaart. Geen woord 
karakterizeert hem juister dan het klassieke epitheton, dat een bewonde­
rend nageslacht als instinctmatig aan zijn naam hechtte: Angelicus, de 
engelachtige. Tot in zijn kristalheldere taal toe, waarin de volmaakst 
denkbare harmonie tusschen woord en gedachte bereikt is, gevoelt men 
den Godsvrede zijner onvertroebelde ziel. Hoe geheel anders dan Sint

220



J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

Thomas’ stemming is die, waarin bijvoorbeeld Sint Hieronymus schrijft 
en leeft. Bij hem overheerscht die eeuwige waakzaamheid, die bijna ang­
stige bezorgdheid voor vijandelijke machten, die de serene geborgen­
heid der ziel bedreigen. Dit geeft zijn innerlijke houding vaak iets grim­
migs en verbetens, een zekere achterdochtigheid, een ontstemming, die 
ons doet beseffen door hoeveel stormen en beproevingen zijn naar vrede 
hunkerende ziel moet gegaan zijn.

De figuur van Jesus zelf beheerscht en doorstraalt zoozeer het evan­
gelie, zijn goddelijke onaantastbaarheid voor alle menschelijke beperkt­
heid en gebrekkigheid licht zoo helder daaruit op dat er, ondanks zijn 
voortdurend waarschuwen en vermanen tot waakzaamheid en zorg, 
door geheel het evangelie een sfeer hangt van wonderlijk lichtgeschoeide 
vreugde, van blijde ongebondenheid, van kinderlijke geborgenheid en 
zorgeloosheid, een sfeer, die als gedrenkt staat in het prille licht van den 
scheppingsmorgen. Nooit heeft het werkelijk koningsschap van den 
mensch zoo lichtend en grandioos gestalte aangenomen als in Jesus. 
Vorstelijk, koninklijk staat Hij in Gods Schepping en beweegt zich onder 
de menschen in volmaakte vrijheid en ongebondenheid. Niets kon zijn 
hart, dat toch zoo warm voor menschen en dingen klopte, dat zich zoo 
gemakkelijk afstemde op het rhytme van zedelijk en lichamelijk men- 
schenleed, ook maar een oogenblik gevangen nemen of uit zijn hooge 
baan rukken. In fiere onafhankelijkheid, innerlijk volkomen en uitslui­
tend geboeid door de dingen des Vaders, gaat Hij zijn koninklijken weg. 
Een via triumphalis ten einde toe, voor wie de dingen niet naar uiterlijke 
successen, doch naar de innerlijke hoogheid van houding en gevoelens 
te schatten weet. Nooit overmoedig in de verheerlijking en nooit neer­
slachtig in de verdrukking draagt Hij in hoogste onaantastbaarheid den 
vrede der ziel door alle hoogten en laagten van zijn heftig bewogen leven. 
In den rijpen ernst zijner mannenjaren ligt er over Hem nog de glans der 
kindsheid, een ongeschondenheid en spontane natuurlijkheid die Hem 
voor ieder onweerstaanbaar maken.

Zijn stem heeft de klank van onbederfelijk metaal; elk zijner woorden 
is zoo levensfrisch en vitaal, o f het gedragen wordt door een eeuwige 
jeugd. Zijn woord is bovendien zoo levensnabij, zoo warm van ziel en 
versch uit de bron, dat er nooit menschengeluid van echter gehalte ge­
hoord werd. Hoe gemakkelijk verouderen de woorden der menschen! 
Van de beroemdsten en diepzinnigsten onderhen blijven er slechts enkele 
woorden levend en altijd frisch, terwijl Jesus’ uitspraken zonder eenige

2 2 1



uitzondering nog alle in verschen bloei staan. Is de klank van die stem 
ons na zooveel eeuwen niet zóó nabij en zielsverwant, raakt zijn woord 
niet zóó zeer het innigste van elk gemoed, dat het is of Hij pas gisteren 
van ons is heengegaan? Is het niet alsof zijn voetstap nog versch en on- 
uitgewischt in den bodem staat, o f de wijn der bruiloft te Cana nog 
nauwelijks verschaald is, o f wij de vrouw nog bezig zien met het vegen 
van haar woning en het zoeken naar de verloren drachme, of de golven 
van het meer nog pas zijn stilgevallen op het woord van den Meester? 
Zijn wij allen niet Emmaüsgangers, wien het hart soms brandend is door 
Jesus’ nabijheid en die Hem elk oogenblik kunnen erkennen aan den 
klank zijner stem of het gebaar zijner hand? En hooren wij de moeder 
des Heeren niet soms fluisteren, doelend op onze menschelijke armzalig­
heid: zij hebben geen wijn meer! Hun levensvreugde is verschaald en 
verdord!

Jesus heeft dit onvermoede, dit onmogelijk geachte verwezenlijkt, dat 
Hij de menschelijke levenssfeer met al haar tekorten en leemten, met haar 
grilligheid en ontoereikendheden op een niveau heeft geheven, waarop 
deze tekorten niet meer meetellen en zonder invloed blijven. Wie het 
evangelie leest en zich door Jezus laat boeien, komt onwillekeurig onder 
dien indruk van zorgeloosheid, van opengaan van het hart, van afster­
ven en wegvallen van alle bekommernis, van die bijna luchthartige 
levensstemming, die nergens zoo intens wordt uitgesproken en be­
leefd als hier. Met een enkel gebaar strijkt Jesus alle zorgen uit het hart 
en alle rimpels van het voorhoofd weg en dit met zoo soevereine be­
wustheid en zekerheid, of dit de eenig mogelijke wijze van leven was. 
De kinderen Gods hebben slechts te leven in den dag en onbekommerd 
te zijn om het hoe en wat van morgen, om spijs en drank en kleeding en 
al die dingen, waarin reeds de natuurlijke Voorzienigheid voorziet. De 
bloemen des velds hebben voor altijd iets van hun geur, van hun onbe- 
zorgden bloei in het evangelie achtergelaten. Dat iemand met zoo ern­
stige n levenszin, met zooveel wantrouwen in de menschennatuur, met 
zoo voortdurend vermaan tot waakzaamheid, zoo spreken kon, ver­
hoogt nog de beteekenis dier woorden. Alle tekorten van het leven, die 
de menschen dagelijks kwellen, zooals daar zijn de zorg om het tijde­
lijke, de zorg om verwanten en familie, de kleine onaangenaamheden 
van den dag, dingen van gezondheid, van stemming en humeur, dit al­
les schijnt in het evangelie overwonnen en daardoor wordt die lichte, 
vreugdige sfeer geschapen, die alleen het evangelie eigen is. Al die te­

J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

222



korten en ontoereikendheden zijn mede-opgeheven in en doorstraald 
van de liefde des Vaders, die alles en allen in zijn hand draagt, zoodat 
het leven in Jesus’ nabijheid, in Jesus’ schaduw den glans krijgt van het 
leven in het paradijs voor den zondeval. Alles herademt en leeft op in 
het contact met dezen koning des levens en het is, of de natuur zich ge­
louterd en geheiligd voelt door zijn nabijheid. Booze geesten slaan op 
de vlucht, ziekten genezen en kranke ledematen hervinden hun gezon­
den toestand, zonden worden uitgewischt en al wat verdorven was in 
mensch of natuur herstelt zich door Jesus’ onzichtbare levenskracht.

In Jesus heeft zich de Godheid geopenbaard en zij had zich niet heer­
lijker kunnen vertoonen en mededeelen dan zij het in Hem gedaan heeft. 
In Hem heeft zich, om zoo te zeggen, God zintuigelijk voor ons toegan­
kelijk gesteld; immers „onze handen, zegt Johannes, hebben het Woord 
des Levens aangeraakt” . Hij was de Zoon, de eeniggeborene en als zoo­
danig de openbaring der stralende jeugd van God. Met het Nieuwe Tes­
tament, het evangelie, heeft de voorstelling der Godheid, zooals zij le­
vend was in de harten en hoofden der menschen — als het niet oneer­
biedig is zich zoo uit te drukken — een zekere verjeugdiging ondergaan» 
God is ons in den gloed en glans der jeugd tegemoet getreden. Hoe veel 
rijker, vitaler, vruchtbaarder is onze voorstelling van de Godheid ge­
worden door Jesus. Hoe ver staat Jahweh, de God van Mozes en de pro­
feten, nog van den mensch af, hoe troont Hij in huiveringwekkende 
hoogte en verte, vergeleken met de Godheid van Johannes en Paulus; 
wel sidderen ook zij voor Gods majesteit maar deze zelfde majesteit is 
liefde en leven en genade geworden; Hij is in het vleesch verschenen en 
heeft zijn woontent onder ons opgeslagen. Zoo diep en innig heeft het 
goddelijke zich verankerd in het menschelijke dat het bijna tot een erger­
nis kon worden. Jesus zoekt het zondige op om het op te heffen tot het 
goddelijke licht. Zijn houding tegenover menschenzwakheid is zoo ver­
bluffend, zoo gedurfd en geïnspireerd tevens, dat Jesus zelden grootscher 
voor ons staat dan hier. Hij, de onnavolgbare, de eischende en onver­
biddelijke tegenover de leerlingen, die geen grens stelde aan hun toe­
wijding en overgave, is als een moeder in teederheid en tegemoetkoming, 
waar hij een menschenziel ziet, gebogen onder den druk der zonde. Hij 
toont hier een medegevoel, een erbarmend afdalen tot het uiterste. Hij, 
die voortdurend opwekt tot het allerhoogste, die zijn verkorenen geen 
rust gunt en hen in de sterktste spanning houdt, verheugt zich over den 
zwaksten glimp van het goddelijk licht, over de geringste opflikkering

J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

223



J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

van het goede in het menschenhart. De wonden te balsemen van eiken 
beroofde is een troost voor Hem, die gekomen was met het vuur en 
het zwaard.

Niemand heeft vrijer, heerlijker en waardiger zijn mensch-zijn beleefd 
dan Jesus, omdat Hij naar beneden, naar zijn menschzijn de minst ge- 
bondene, naar boven, naar den Vader de meest gebondene der menschen 
was. Alles in en om Hem liep tesamen in den wil des Vaders, een wil, 
die met de volste en hartstochtelijkste overgave aanvaard werd en zin 
en wijding aan alle leven gaf. Naar beneden, naar heel dat rijk gescha­
keerde domein van schepselen en verschijningen, was Jesus5 zin slechts 
gekeerd in zooverre zijn zichtbare verschijningsvorm, zijn menschelr.k- 
heid dit noodzakelijk maakte. Hij raakte aan het geschapene, aan men­
schen en dingen met de innigste genegenheid, de zuiverste toewijding, 
doch heel deze toewijding en genegenheid stond gegrondvest in zijn 
overgave aan den Vader. Hij beleefde de Vaderverhouding Gods in het 
meest alledaagsche en het minst vermoede. Hij zag werkelijk de musch 
van het dak vallen onder toelating van den Vader, de veldbloemen ge­
kleed en de vogels gevoed worden door den Vader in den hemel. Nooit 
zijn natuur en bovennatuur zoo harmonisch verbonden, zoo innig en 
evenwichtig versmolten geweest als in en om Jesus.

Er is in Jezus’ omgang met den Vader iets, dat Hem onderscheidt en 
een eigen plaats aanwijst, zelfs ver van en boven de grootste heiligen. 
Het is zijn vertrouwdheid met den Vader zonder iets van die menschelijke 
huivering, die heilige verschrikking voor het „tremendum divinum” , 
die alle mystieken en alle heiligen ondergaan hebben. Zij stonden voor de 
oneindige vlekkelooze en allerhoogste majesteit Gods in de schamelheid 
hunner armzalige menschelijkheid, besmeurd, bezoedeld en verontrei­
nigd en zij beseften zich een afgrond van onreinheid en zonde tegenover 
een afgrond van goddelijke heiligheid en heerlijkheid. Jezus echter was 
de vlekkelooze, de heilige van den beginne af en zoo vinden we in zijn 
woorden en daden, in zijn geheele innerlijke houding geen zweem of 
schaduw van schuldgevoel, van berouw, van boete voor zich zelf. Hij 
is bij den Vader in zijn eigenlijk element en verkeert met Hem in een ver­
houding van volkomen en natuurlijk kindschap. Bij Jezus zien we ook 
geen extases en verrukkingen, geen ongewone verschijnselen, zooals 
we die bij de latere heiligen waarnemen en die nog de zwakheid en on- 
gewendheid hunner natuur verraden. De allerinnigste vereeniging met 
den Vader is zijn gewone, dagelijksche levenssfeer. Deze volmaakte ver-

224



eeniging met den Vader verklaart ook zijn omgang met de menschen. 
Die omgang is iets eenigs in geheel de geschiedenis der menschheid. 
Zooveel eenvoud en majesteit, zooveel spontaanheid en grootheid, zoo­
veel oprechtheid en geheimzinnigheid, zooveel natuurlijkheid en diepte 
van wezen, zooveel ernst en verholen vreugde zijn nooit in eenig mensch 
bijeen gevonden. Al deze eigenschappen hebben de leerlingen overrom­
peld en met onverbreekbare banden aan Jesus geboeid. Zij zagen den 
kinderüjksten, den gerechtsten en loutersten der menschen voor zich, 
die stormenderhand hun harten veroverde, en tevens beseften zij, aldoor 
te staan voor één, wiens diepte en geestkracht, wiens grootheid en wijs­
heid niet te doorgronden waren. In alle omstandigheden en situaties 
weet Jesus de zuivere kern van zijn wezen te handhaven. Hij wordt door 
geen bedreiging of gevaar verontrust, door geen vijand misleid of uit 
het veld geslagen; altijd toont Hij de volmaaktste zelfbeheersching, de 
grootst mogelijke innerlijke zekerheid. Hij kent geen twijfel, geen aarze­
ling, geen vrees, geen berekening, geen overleg: Hij handelt als op ge­
stadige inspiratie. Zijn streven en zijn eischen zijn steeds de allerhoogste 
en onbaatzuchtigste en toch verkeert Hij met tollenaars en zondaars. 
In de bitterste vernedering en de ergste smart behoudt Hij al zijn geest­
kracht en zijn kinderlijke helderheid. Hij ontwijkt geen antwoord of 
ontglipt aan geen moeilijkheid of beschuldiging, maar blijft die Hij was, 
een voorbeeld van waarheid, van eenvoud en oprechtheid.

Zoo ontgroeit Jesus aan eiken maatstaf, volmaakt menschelijk en 
bovenmenschelijk tegelijk. Van temperament en bloed is Hij een Israëliet, 
kind van een volk met heftig en spoedig bewogen gemoed. Ook zijn 
denk- en voorstellingswijze wortelt in dit volk van profeten en religi- 
euse bezieling. Jesus’ schoonste oogenblikken zijn het, wanneer Hij 
uitbreekt in heilige ontroering om hetgeen de Vader geopenbaard heeft 
aan de geringen, de onaanzienlijken, met voorbijgaan der wijzen en 
machtigen.

Deze oogenblikken zijn echter zeldzaam. Jesus’ gewone toestand is 
een stille ingekeerdheid; de toon der profetische vervoering is hem 
bijna vreemd. Een diepe vrede en zekerheid liggen er over zijn wezen. 
Al stelt Hij de menschen voor het zwaarste offer, al raakt Hij dingen aan 
die over een eeuwigheid beslissen, al ontvouwt Hij de ergste verschrik­
kingen voor de menschennatuur, Hij doet dit met een eenvoud en van­
zelfsprekendheid, die al het heroische zijner ziel verraden.

J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

225



J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

Overzien we het geheel van Jesus’ verblijf en werkzaamheid in het 
kader van zijn volk en van zijn tijd, dan staan we voor een menschelijk 
niet te verklaren wonder. Als Jesus zijn prediking begint is Johannes 
reeds geruimen tijd opgetreden aan den Jordaan. Hij heeft een religi- 
euse beweging wakker geroepen, die geheel Israël heeft aangegrepen. 
Hij heeft een siddering van hoop en nieuwe verwachting door het land 
doen gaan, hij heeft de oude Messiasherinneringen wakker geschud en 
in de menschen het besef vernieuwd, dat er groote dingen te gebeuren 
stonden, dat er een keerpunt gekomen was in de geschiedenis van Israël. 
Doch zijn hooge, geestelijke Messias opvatting werd in het volk vertroe­
beld door allerlei nationale en politieke spanningen, die het optreden 
van Jesus in hooge mate bemoeilijkten. Israël werd overwonnen en werd 
beheerscht door vreemdelingen, en alle religieuse vernieuwing moest in 
zulk een heftig en fanatiek volk bijna noodzakelijk de hartstochten prik­
kelen en de spanningen verscherpen.

In dezen toestand van gisting en prikkelbaareid treedt Jesus aan om 
zijn zuiver geestelijk Messiasschap te verkondigen, om een Godsrijk 
te vestigen, dat alle oude privilegiën van Israël, al zijn aardsche machts- 
droomen zal vernietigen en een wereldwijd geestelijk rijk zal uitmaken. 
Daarom begint Hij met in de menschen van goeden wil, die reeds door 
Johannes’ prediking getroffen zijn, een geestelijke onrust te wekken, 
een vruchtbare ontevredenheid, een innerlijke vermorzeling, een honger 
en dorst naar gerechtigheid, die volgens de Schriften den dageraad van 
het komende Godsrijk moesten aankondigen.

Tegelijk doet hij de werken van barmhartigheid en liefde, de wonderen, 
die de profeten voorspeld hebben. In plaats van op de verwachtingen 
der menigte in te gaan predikt hij de komst van het koninkrijk Gods. 
En hier met dit koninkrijk Gods raken wij aan het innigste en teederste, 
dat Jesus’ gemoed bewogen heeft, dat zijn hart heeft doen kloppen en 
zijn oogen glanzen. Door heel het evangelie gaat die blijde mare van het 
koninkrijk Gods. Het woord ligt op Jesus’ lippen bestorven en heeft den 
klank van een naderend, ongekend geluk. Het is Jesus’ wachtwoord ge­
worden aan de menschen, zijn blijde boodschap aan de aarde, en nog 
trilt er in dit woord iets van die heilige vreugde, waarmee Hij het moet 
hebben uitgesproken. Het dichtst staan de kinderen bij dit koninkrijk, 
want „hunner is het koninkrijk Gods”  en wie niet wordt als een kind 
zal het niet binnen gaan.

Dit is het rijk, dat Hij als Messias komt stichten, en dat zoo weinig

226



beantwoordt aan de wenschen en droomen der menigte. Jesus is zijn 
prediking begonnen in Galilea, waar Hij een ware volksbeweging in 
het leven riep en een golf van geestdrift voor zijn persoon en zijn werk 
de menschen meesleepte. Spoedig echter ziet Hij een partij van tegen­
kanting en verzet opkomen. De Farizeeën en priesters zijn wakker ge­
worden en binden een aanvankelijk nog geheimen strijd aan, die lang­
zamerhand uitgroeit en zich als een net om Hem heen spreidt, waarin 
Hij ten laatste zal verstrikt worden. Na dat eerste enthousiasme in Galilea 
verandert Jesus5 houding tegenover de menschen; Hij spreekt zich min­
der duidelijk voor hen uit en gaat zijn leer in geheimen en gelijkenissen 
hullen en meer werk maken van de vorming zijner leerlingen. Dezen zijn 
het, die zijn woord zullen verder dragen en zijn werk voortzetten. 
Deze weinig ontwikkelde menschen, die slechts een gewillig hart hebben 
aan te bieden gaat Hij kneden en vormen in de school der allerhoogste 
spiritualiteit, gaat Hij doordringen van zijn ontembaar hooge beginselen 
en gezichtspunten. Hij is een wonder van geduld, van teedere, neerbui­
gende goedheid voor deze nogal ruwe en weinig beschaafde lieden, 
die wel geboeid worden door de ongewone distinctie en het goddelijk 
mysterie van zijn wezen, doch vaak begriploos staan voor zijn ziens­
wijze en directieven.

Zoo weet Hij onder tegenkanting en druk, onder wanbegrip en mis­
vatting van alle zijden, Zijn hoog Messiasschap ingang te doen vinden 
bij een kern van getrouwen, ook al lijdt Hij tenslotte schijnbaar een vol­
maakte nederlaag tegenover een vijandige priesterkaste. Hij geraakt 
in de macht zijner tegenstanders en vindt den meest eerloozen ondér- 
gang, die er ooit een prediker of profeet bereid werd.

Doch juist dit eerlooze ondergaan heeft voor altijd het Messiasbegrip 
gezuiverd en slaat om in de schoonste overwinning. Het graf, dat dicht 
gaat over alle menschen en hun leven afsluit, gaat voor Jesus open en 
hergeeft Hem het leven.

J E S U S ’ M E N S C H H E I D  I N  H E T  E V A N G E L I E

2 2 7



Vakopleiding en W etenschappelifke
Vorming^

door Dr. A. G. M. V A N  M ELSEN

I

De verbinding van de begrippen: vakopleiding en wetenschappelijke 
vorming roept een problematiek op ten aanzien van de onderwijstaak 
der Universiteit, 2e doet ons de vraag stellen of bij de Universiteit het 
zwaartepunt moet liggen in een op de directe praktijk gerichte vakop­
leiding of in een vorming tot het zelfstandig beoefenen der wetenschap. 
Teneinde de gedachten te bepalen op enkele kwesties, die daarbij be­
schouwd dienen te worden, is het nuttig enkele zijden van het vraagstuk 
te belichten aan de hand van verwijten, die heden ten dage aan de Uni­
versiteit gericht worden juist ten aanzien van dit vraagstuk.

1. Volgens sommigen is de Universiteit te veel op wetenschapsbe­
oefening ingesteld en te weinig afgestemd op de eischen, die de maat­
schappij stelt. De vakopleiding komt in het gedrang, de afgestudeerde 
weet weliswaar heel veel, maar van de praktijk van het vak, waarin hij 
zijn wetenschap dienstbaar moet maken is hij slecht op de hoogte.

2. Daartegenover kan men andere stemmen beluisteren, die juist het 
tegenovergestelde poneeren. Volgens hen is de Universiteit veel te veel 
geworden tot een vakschoolr; maar achter deze formule blijken zeer ver­
schillende verwijten schuil te gaan.

De formule kan n.1. beteekenen, dat er aan de Universiteit een te weinig 
is aan vakwetenschap en een teveel aan vakkennis. Dit bezwaar heb ik b.v. 
wel van medische zijde gehoord, speciaal ’wat de opleiding vóór het doc­
toraalexamen betreft. Er zou daar een veelheid zijn van wetenswaardige 
feiten, die gerubriceerd zijn in allerlei vakken; op geen van allen zou 
echter voldoende worden ingegaan om de wetenschappelijke liefde te 
wekken en zoo zij er toch al mocht zijn, deze te bevredigen.

Maar er zijn er ook, die onder de formule, dat de Universiteit te veel 
vakschool is, een ander verwijt naar voren willen brengen. Zij noemen

1) Dit artikel geeft den inhoud weer van een rede, uitgesproken op de Reunistendagen 
van de Universiteit te Nijmegen op n  Mei 1946.

228



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

de Universiteit een verzameling vakscholen, slechts door een plaatselijken 
en uitwendig organisatorischen band bijeengehouden, waar voor een 
algemeen wetenschappelijke vorming in breeden zin geen plaats is.

3. En weer zijn er anderen, die de Universiteit verwijten, dat de studie­
mogelijkheden veel te weinig gedifferentieerd zijn. De Universiteit, die 
toch tot taak heeft op te leiden tot die beroepen, waarvoor een weten­
schappelijke vorming noodig is, schijnt nog steeds te vinden, dat er 
alleen maar geneesheeren, apothekers, dierenartsen, juristen, psycho­
logen, leeraren en theologen noodig zijn. Dat de moderne maatschappij 
evenzeer behoefte heeft aan wetenschappelijk onderlegde economen, 
landbouwdeskundigen, journalisten, politici, magistraten enz. schijnt zij 
niet te beseffen.

4. En tot slot, de Universiteit schijnt geen verschil te kennen tusschen 
de eischen, die aan een toekomstig wetenschappelijk onderzoeker en die 
aan den wetenschappelijk onderlegden praktijkman gesteld moeten wor­
den. Differentiatie in intensiteit van de studie bij haar alumni is haar een 
gruwel. De candidaat die niet verder gaat, is een gesjeesde student. En 
desnoods wil men in eerste instantie nog wel toegeven, dat de Universi­
teit daarbij in zekeren zin gelijk heeft, omdat de candidaatsexamens in 
het algemeen geen afronding bieden. Maar men zal er onmiddellijk aan 
toevoegen, dat de Universiteit de inrichting van de studie ook zoo zou 
kunnen maken, dat er ook op een lager niveau een zekere afronding van 
de studie kan verkregen worden. Zoo blijft het oorspronkelijke verwijt 
toch van kracht.

* * *

De zoojuist opgesomde verwijten beschouwende is het duidelijk, dat 
enkele elkaar flagrant tegenspreken; dit kan alleen voortkomen uit een 
verschil van inzicht in de taak van de Universiteit. Het zal dus noodig 
zijn daar eerst eenige eigen inzichten over te ontwikkelen, we zullen dan 
tevens aan de hand van eenige historische beschouwingen over de Uni­
versiteit iets trachten te begrijpen van de speciale moeilijkheden van 
thans, want het is een beproefd recept bij een nogal onoverzichtelijke 
situatie een kleine excursie in de historie te maken. Wij moeten weten, 
hoe de tegenwoordige situatie is ontstaan, willen wij haar juist waar- 
deeren. Voorzoover onze blik in de historie reikt, treffen wij altijd binnen 
een gemeenschap menschen aan, die zich op bijzondere wijze op wijs­
heid en wetenschap toeleggen, zij leven in een eigen sfeer en zijn ge­

2 2 9



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

lukkig, omdat zij een oerdrang van den mensch vrijelijk kunnen uit­
leven. Want de drang naar kennis is ons ingeboren, ’s menschen %jjn 
is een kennend \\ijn, de drang naar kennis zal slechts tot bevrediging 
komen als het Zijn in zijn volheid omvat wordt en daarin heel de activi­
teit van den mensch tot rust komt in een voortdurend genieten. Daar­
heen zijn wij op weg met heel ons streven naar kennis, naar meer en 
dieper begrijpen. En iets van dat uiteindelijk geluk wordt teruggevonden 
in alle weten, in alle doorgronden, elk stukje wetenschap participeert aan 
het schouwen, dat wij eens zullen doen in de Bron en de Oorsprong van 
alle Zijn en daarom doet elk stukje wetenschap den mensch deelen in het 
geluk, aan deze schouwing in God verbonden. Wetenschap is niet een 
puur middel, dat zijn waarde alleen ontleent aan een verder liggend doel, 
het is een stuk einddoel van den mensch. Daarom is ook het geluk van het 
weten zoo diep. Zoo begrijpen wij dat van de wetenschap gezegd wordt, 
dat zij om haar zelfs wille gezocht wordt. Zij is geen nuttigheidsgoed, 
al is zij uitermate nuttig, doch daarover komen wij straks te spreken. Het 
is eerst noodig, dat wij de plaats van de wetenschapsbeoefenaren binnen 
een gemeenschap nader beschouwen.

De mensch is geschapen naar Gods beeld en gelijkenis; dit is de grond­
waarheid, die ons daarbij moet leiden. In elk menschenkind vinden wij 
dit beeld terug, gelijkelijk maar ook verschillend. Ieder mensch is op 
zijn wijze beeld Gods, in den eenen treft ons dit aspect, in den ander dat. 
Daarin vindt ook de gemeenschap zijn fundament. In de gemeenschap 
als geheel vinden wij beter de volmaaktheid van het beeld Gods weer­
spiegeld dan in den individueelen mensch. En dat niet alleen, omdat in 
het eene individu de wijsheid, in het andere de daadkracht, in weer een 
ander het vermogen om de schoonheid gestalte te geven leeft, niet alleen, 
omdat het in verschillende personen is, dat de liefde, de rechtvaardigheid 
en de heiligheid ons het meest treft en bekoort. Want ook in de planten­
en dierenwereld, ook bij de anorganische dingen vinden wij op deze 
wijze, zij het op een lageren trap Gods volmaaktheid weerspiegeld. Ook 
daar zijn vele perfecties te vinden, in elk levend wezen of dood ding 
weer andere, maar zij hebben geen „weet”  van eikaars onderscheiden 
schoonheid, zij genieten niet van den rijkdom die een ander bezit. En 
dat is juist het kenmerkende van de gemeenschap, slechts weinigen zijn 
in staat een kunstwerk te scheppen, maar wij allen genieten, wij allen 
deelen min of meer in de schoonheid, die in Rembrand’s werk gestalte 
kreeg. En hoe velen van ons ondergaan toch ook iets van dat geluk van

230



het weten, als wij deelen in de inzichten van wat andere denkers voor ons 
ontdekten. Uit eigen kracht zouden wij nooit zoover gekomen zijn, 
maar nu zij ons den weg gebaand hebben, kunnen ook wij ons deel heb­
ben aan hun weten en het wordt werkelijk iets van ons.

Zoo beschouwd is het beoefenen der wetenschap om der wetenschap 
wille niet alleen het voorrecht van enkelen, het is niet alleen een aller­
individueelst genoegen, maar het is een bron van rijkdom voor de ge­
meenschap, alle leden deelen naar de mate van hun kunnen in de weelde 
van het weten om het weten. Ik geloof daarom, dat, evenmin als het juist 
is de waarde van het weten voor het individu alleen maar te bepalen naar 
de nuttigheid, de beteekenis van de wetenschapsbeoefening voor de ge­
meenschap ook niet enkel naar de nuttigheid mag afgemeten worden. Dit 
nuttigheidsaspect is er en het is thans wellicht grooter dan ooit te voren, 
maar het is niet het eenige. Ook voor de gemeenschap als zoodanig is het 
weten om het weten, waaraan enkelen zich vrijwel uitsluitend wijden, van 
fundamenteele beteekenis. Het kind op school, dat een rekenprobleempje 
door heeft en daar stil gelukkig bij is, deelt in de vreugde van het weten 
om het weten, dat de dagen van een pur sang mathematicus vol vreugde 
en schoonheid doet zijn. De duizenden gymnasiasten ondergaan, als zij 
een tekst na lang turen door hebben, iets van de ontroering van den 
Egyptoloog, die een inscriptie in een onbekende taal tot een zinvol ge­
heel ziet worden. De eerste jaars-chemisch student, die een eenvoudige 
analyse uitvoert en op een gegeven moment al zijn proefjes in één slag 
duidelijk ziet worden, omdat hij de bestanddeelen gevonden heeft, voelt 
iets van die vreugde, die hem misschien later ooit beschoren zal zijn, als 
hem de opheldering of de synthese van een tot dan toe onbekende ver­
binding gelukt. De vreugde van het weten om het weten is geen privi­
legie van enkelen; wij allen deelen er in, hetzij door eigen ervaring in 
kleine, hetzij door mededenken met hen, die voor ons dachten, in vaak 
zeer groote vondsten van den geest.

* * *

Het menschelijk weten is altijd min of meer abstractief, wij kennen bij 
gedeelten en kunnen nooit de volheid ineens vatten. Wanneer ik dus zoo 
juist sprak van het weten om het weten en daarbij de nuttigheidsfactor 
a.h.w. elimineerde, dan was dat noodig om even de beteekenis van het 
weten om het weten duidelijk te laten zien, maar het wil niet zeggen, dat

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

2 3 1



beide aspecten van hetzelfde weten los van elkaar staan. Zij zijn innig 
verbonden. Beschouwen we dan thans het nuttigheidsaspect afzonderlijk 
in de overtuiging dat beide aspecten in de realiteit nauw vereenigd zijn. 
De mensch verlangt er naar te weten, hoe de natuur rond hem in elkaar 
zit, hij verlangt te weten, hoe zijn eigen lichaam functionneert, eenvoudig 
alleen al om het weten zelf. Maar dit weten schept hem tevens de moge­
lijkheid om de natuur te beheerschen, meer dienstbaar te maken. En dat 
de mensch, afgezien van de mogelijkheid langs den weg der kennis de 
natuur te beheerschen, tamelijk hulpeloos is vergeleken bij het dier is ieder 
van ons welbekend.

Van het eerste moment af, dat de beoefening der wetenschap binnen 
den historischen gezichtskring komt, vinden we beide aspecten dan ook 
vereenigd. Het is weten, zoowel om het weten, om de vreugde van het 
weten, alsook om het menschenleven te vervolmaken, uitwendig en in­
wendig. Uitwendig door de ons omringende natuur meer dienstbaar te 
maken, inwendig door het zedelijk leven van den mensch op te stuwen 
volgens de kennis van den zin van het menschenbestaan.

Het moge zijn, dat, om een voorbeeld uit den Griekschen tijd te nemen, 
in de academie van Plato het weten om het weten in hooge eere stond, 
uit dit milieu vloeien toch duidelijk bepaalde opvattingen voort, hoe het 
leven in de maatschappij behoort te zijn om de menschen gelukkig te 
maken. Er is ook daar verbinding van de beide aspecten van het weten. 
En bij Plato’s leerling Aristoteles vinden we voortdurend systematische 
uiteenzettingen over de verhouding van het zuiver speculatieve en het 
praktische weten. Het eerste behoort leiding te geven aan het tweede. 
Daarbij wijst Aristoteles ons op een belangrijk ding: tot weten om het 
weten is de mensch pas in staat, als hij vrij is van de directe zorgen voor 
het dagelijksch brood. Daarvoor heeft de mensch eerst tezorgen: primum 
vivere, deinde philosophari. Het is dus te begrijpen, dat naast deze centra 
van het weten om het weten ook centra bestonden, waar kennis vergaard 
werd voor het direct noodzakelijke. Hoofddoel was hier de onmiddellijke 
materieele verzorging, maar op een hooger plan gebracht door de in­
dividueele menschelijke ervaring. Zoo zien we b.v. de medische school 
van Hippocrates, de kringen waarin de alchemie beoefend werd. Hier 
speelt het nuttigheidselement een overheerschende rol. De discrepantie 
tusschen het weten om het weten en het voor de praktijk onmiddellijk 
nuttige was nog te groot in de Grieksche natuurphilosophie, in die 
dagen dè wetenschappelijke beschouwing van de natuur. ,

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

2 3 2



v a k o p l e i d i n g  e n  w e t e n s c h a p p e l i j k e  v o r m i n g

In de middeleeuwen zien we eigenlijk hetzelfde. Het weten om het 
weten nam aan de middeleeuws che universiteiten de voornaamste plaats 
in, wetenschappen als de theologie en de philosophie waren het kernpunt 
van het universitaire onderwijs. De centrale vragen van den zin van een 
menschenleven stonden in het middelpunt van de belangstelling. Het was 
een weten om het weten, een zoeken naar de laatste en diepste verklaring 
van ons mensch-zijn, vragen ook van uitermate groot nut om het per­
soonlijke en het gemeenschapsleven te richten volgens dit weten. De 
middeleeuwsche geleerde was evenals zijn Grieksche voorganger een 
leider van het geestesleven. Al het andere was secundair. De wetenschap­
pen waren meer natuurphilosophie dan op de beheersching van de natuur 
gerichte kennis. Het was meer een speculatie over de plaats van de stof­
felijke natuur in het geheel der schepping dan een indringen in de ge­
heimen van de natuur zelf. De practische natuurkennis bloeide eigenlijk 
meer buiten de universiteiten als er binnen.

De mathematica, allereerst beoefend om het weten, was nog niet in 
staat beslissende diensten te bewijzen aan deze praktische natuurkennis, 
die niet boven de ervaring uitkwam. Er was ook hier nog een te groote 
afstand tusschen de wetenschappelijke beschouwing en de voor de prac­
tische toepassing geschikte conclusies; in werkelijkheid beteekent dit 
een onvolmaaktheid juist van het weten, hoe volmaakter de wetenschap 
is, hoe grooter haar toepassingsmogelijkheden zijn, hoe minder noodza­
kelijk het is buiten de wetenschap om nog practische kennis te vergaren.

Op het moment, dat de genoemde afstand overbrugd werd, gaat het ge­
heel met sprongen vooruit. Het geheel, zoowel het weten om het weten, 
alsook de directe praktijk. Beiden bevruchten elkaar voortdurend. De be­
oefening der natuurwetenschap steeg tot ongekende hoogten en het nut, 
dat deze wetenschap afwierp, bracht niet alleen de techniek in engeren 
zin op een zoodanig plan, dat niets meer onmogelijk leek, maar zij ver­
schafte ook andere wetenschappen waardevolle hulpmiddelen. Het is 
goed, dat wij ook daaraan eens denken, nu de natuurwetenschap in plaats 
van ons de natuur te doen beheerschen en aan ons dienstbaar te maken, 
op weg schijnt als een soort onpersoonlijke macht ons allen te beheer­
schen en straks te vernietigen. Het zijn beangstigende vragen, die de 
onderzoekers van de materieele geheimen van de natuur zich stellen: 
waartoe worden onze vondsten straks gebruikt? Zij zien duidelijk in, 
dat een zich uitsluitend concentreeren op het natuurwetenschappelijk 
weten geen garantie biedt, dat de verkregen kennis ook werkelijk tot

233



nut strekt, maar daarmee raken wij een andere problematiek, die ons 
nog zal bezighouden.

Wij waren bezig den onverbrekelijken band tusschen het weten om 
het weten en het nut te schetsen. De bloei der natuurwetenschap en van 
andere wetenschappen, van onmiddellijk materieel nut voor den mensch, 
heeft het menschelijk leven op een materieel hooger plan gebracht, maar 
het is daardoor ook veel ingewikkelder geworden. Voor het goed func- 
tioneeren van de moderne maatschappij zijn tallooze functionarissen 
noodig, eenvoudig om het ingewikkelde raderwerk op gang te houden. 
Het zijn functionarissen, die een grondig inzicht moeten hebben in de 
zaken, die zij verzorgen; men kan hen technici noemen, maar dan zijn 
het toch technici, die een behoorlijke wetenschappelijke vorming noodig 
hebben. Zij kunnen niet volstaan met een bepaalde hoeveelheid feiten­
kennis, maar zij moeten inzicht hebben, hoe het eene uit het andere volgt, 
anders zou het voor hen onmogelijk zijn hun gebied te overzien. Talrijke 
wetenschappelijke procédé’s hebben de vooruitgang op velerlei gebied 
bewerkt en al behoeft niet ieder, die er nu werkt, volledig op de hoogte 
te zijn, er zullen altijd in de hoogere regionen menschen moeten zijn, 
die fundamenteele inzichten behooren te hebben om het geheel te kunnen 
leiden. Er is haast geen terrein, ook op het gebied der eenvoudigste be­
hoeftenvoorziening, of ergens staat een meester, doctor of ingenieur aan 
het hoofd. Want ons productieapparaat eischt niet alleen physici, chemici 
en technici in den engeren zin van dit woord, maar evenzeer economen, 
juristen en psychologen. Bijna elk ding, dat ons voor onze behoeften­
bevrediging bereikt, is op zijn weg tot ons juridisch, psychologisch, 
physisch, chemisch, economisch en hygiënisch geadviseerd.

Zeer eenvoudige zaken als het licht dat we ontsteken, het water dat 
we drinken, eischen thans een staf van deskundigen, die inderdaad veel 
moeten hebben gestudeerd voor zij hun bijdrage kunnen leveren tot 
opheffing van de duisternis rond ons o f het lesschen van onzen dorst.

In dit verband is het interessant een oogenblik bij een merkwaardig 
feit stil te staan. De universiteiten hebben als regel de opleiding van de 
wetenschappelijke technici niet zelf ter hand genomen. Er ontstonden 
Hoogescholen, waar als eerste doel zeker niet gold: pure wetenschaps­
beoefening, doch slechts net zooveel wetenschap als voor het directe 
nut noodig was. Dat geldt voor onze Handelshoogescholen, voor de 
technische Hoogeschool te Delft, voor de Landbouwhoogeschool te 
Wageningen. Maar binnen betrekkelijk korten tijd groeiden die instituten

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

234



uit tot centra van wetenschapsbeoefening in den eigenlijken zin van dit 
woord. Het weten om het weten op de daarvoor in aanmerking komende 
gebieden werd er evenzeer beoefend, omdat men de overtuiging had, 
dat het mikken op het pure weten, op wat langeren duur bezien, juist 
het nut zoozeer ten goede komt.

En hetzelfde zien we met de researchlaboratoria van onze groote in­
dustrieën. Aanvankelijk gesticht om directe bedrijfsproblemen op te 
lossen, zijn zij uitgegroeid tot centra van zuivere wetenschapsbeoefening, 
waar de universitair ingestelde geleerde zich thuis voelt, omdat hij er 
zich onbekommerd aan de zuivere wetenschap kan wijden, temeer daar 
hem hiertoe veelal grootere materieele hulpmiddelen ten dienste staan 
en een vaste kern van medewerkers.

Misschien zult U opmerken: maar dat doen die industrieën heusch niet 
uit liefde voor de zuivere wetenschap, het zijn nuttigheidsoverwegingen 
in grooten stijl, die hen hiertoe aanzetten. Het zij graag toegegeven, 
maar bewijst het niet juist hoe innig het weten om het weten en om het 
nut verbonden zijn?

Het feit echter van de huidige behoefte aan wetenschappelijk onder­
legde werkers op alle gebied heeft de positie van den academicus grondig 
gewijzigd. De gemiddelde academicus is een, ook zuiver materieel ge­
zien d.i. louter en alleen bekeken uit het oogpunt van de bevrediging 
van onze stoffelijke behoeften, onmisbaar element.

Zijn financieele positie is dan ook daarmee in overeenstemming. Vroe­
ger was een geleerde een „priester der wetenschap”  en wij hebben in 
onze uiteenzetting van de beteekenis der wetenschap, wel de noodige 
argumenten gevonden, die deze uitdrukking rechtvaardigen. Uit mate­
rieel gewin ging men niet studeeren. Thans zijn de meeste studies geen 
slechte geldbelegging. Indien de intellectueele begaafdheid meer is dan 
een bepaald minimum, komen de studiekosten er in vele studie­
richtingen royaal uit. Zoo komt menigeen naar de Universiteit niet met 
het doel zich aan de wetenschap te wijden, zelfs niet met het doel later 
nuttig werkzaam te zijn, maar eenvoudig uit beleggingsoogpunt. Dit 
feit heeft iets beangstigends en als men zich even realiseert, wat geld al 
niet vermag, dan staat men eigenlijk nog verbaasd, dat er niet meer stuk­
ken zijn. De verklaring hiervoor is wel, dat niemand ongestraft in de 
nabijheid der wetenschap kan komen. Zij eischt van ieder, die haar be­
oefent, een geestesdiscipline, die de discipline van de waarheid is. Menig­
een, die haar met onzuivere bedoeling nadert, wordt geboeid door haar

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

235



voornaamheid, die appelleert aan het beste, dat in hem als mensch aan­
wezig is.

En zulks geldt zeker voor ons land, waar de wetenschapsbeoefening, 
al mogen er veel gerechtvaardigde klachten zijn, toch op een bijzonder 
hoog plan staat.

Maar met dit al is het beeld van de academische wereld zeer veranderd. 
Waren de academici van vroeger menschen, die zich wat hun later be­
roep ook mocht zijn, in hun studietijd diepgaand bezonnen hadden op 
de centrale levensvragen, dat is niet meer zoo. Vroeger waren practisch 
alle academici exponenten van de hoogste cultureele rijkdom van een 
gemeenschap, hun aanwezigheid wees boven het stoffelijke uit, thans zijn 
zij voor een groot deel slechts de exponenten van onzen hang naar stof­
felijke behoeftenbevrediging. Zij zijn technici als zoovele anderen, het 
eenige verschil is, dat de technische problemen, waar zij mee te maken 
hebben wat ingewikkelder zijn en daarom een wetenschappelijke scholing 
eischen. Zij moeten de wetenschappelijke methode binnen een bepaald 
zeer nauw omgrensd gebied kennen. De vraagstukken, die zich binnen 
dat gebied voordoen, moeten zij kunnen oplossen, opdat zij hun plaats 
in het maatschappelijk bestel waard zijn. En nogmaals, onder deze „tech­
nici^ reken ik niet alleen een groot deel van de beoefenaars der natuur­
wetenschappen, maar evenzeer van de juristen, de economen, de psycho­
logen en de leeraren. Op het meesterschap binnen een beperkt gebied is 
de opleiding aan de Universiteiten en Hoogescholen berekend, weten­
schappelijke vraagstukken, die daar buiten liggen, worden zorgvuldig 
geweerd. En daartoe behooren uiteraard juist al die vraagstukken, die 
de Grieksche en Middeleeuws che academici zoo hadden gefascineerd, 
vraagstukken, die zich groepeerden rond dat allercentraalste en tegelijk 
alles overspannende probleem: „Wat is de zin van het menschenleven?”  
En inderdaad, al de vragen die zich om dit probleem heen weven zijn van 
gansch andere orde dan de wetenschappelijke problemen binnen wat men 
thans vakwetenschappen noemt. Nu is het waar, dat de ingenieur en de 
physicus, de landbouwdeskundige en de medicus, de mathematicus en de 
philoloog niet alleen zijn werk voortreffelijk doen kan zonder op deze 
vragen expliciet in te gaan, maar tevens volop pure wetenschap kan be­
oefenen zij het dan binnen een door een strenge methode omgrensd be­
perkt gebied. Men kan het zelfs van het wijsgerig gezichtspunt toejuichen 
dat deze gescheiden wetenschappelijke methodieken zich ontwikkeld 
hebben, het is de wetenschap ten goede gekomen, niet alleen de vak­

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

236



wetenschap, ook de wijsbegeerte. Een andere vraag is het natuurlijk of 
het de gemeenschap ten goede is gekomen, dat de academici zich voor het 
meerendeel uitsluitend beperken tot de wetenschappelijke probleemstel­
lingen binnen een bepaald gebied. Men kan zich afvragen of door deze 
specialisatie in het object van het denken aan den academicus niet de 
leiding ontglipt is van het geestesleven. Wij zullen er in het tweede deel 
op terug komen.

Want het lijkt ons goed na deze wijsgeerige en historische excursie weer 
terug te keeren naar de verschillende verwijten, die tot de Universiteit 
gericht worden naar aanleiding van het probleem: vakopleiding en weten­
schappelijke vorming.

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

2 3 7



Rondom het Middeleeuwse Schoolkind
door F. D E  K O CK

In alle dagen van haar bestaan heeft de Katholieke Kerk het onderwijs 
tot haar geliefd „zorgenkind”  verklaard.

Dit is in onze tijd zo, dat was reeds in de eerste eeuwen van het 
Christendom zo, dat was ook zo in die lange en veel omstreden periode 
der geschiedenis, aangeduid als middeleeuwen en welker grenzen liggen 
tussen de jaartallen 500— 1500. Een nimmer eindigende „schoolstrijd”  
volgde de Kerk op haar wegen door de historie, veel variatie vertonend 
naar plaats, tijd en omstandigheid, doch altijd in diepste wezen dezelfde 
doelstelling nastrevend: de „eigen”  school voor de „eigen”  jeugd, als 
onmisbaar instrument bij de vervulling van haar goddelijke zending 
hier op aarde. De Kerk kan de jeugd niet missen, zij poogt van de school 
een tempel te maken, omdat zij het zo geheel eens is met de door Paus 
Pius X I aangehaalde stelling van Nic. Tommaseo: „als de school geen 
tempel is wordt zij een dierenhol, als de litteraire, sociale, kristelijke en 
godsdienstige opvoeding niet met elkaar overeenstemmen, is de mens 
ongelukkig, machteloos”  (D iv in i i lliu s  M agistri). Te allen tijde legde 
de Kerk aan de school dan ook zekere imperatieven op, waaraan zij 
met begrijpelijke strengheid vast bleef houden. In onze tijd eist zij 
van een „Katholieke”  onderwijsinrichting, van welke allure ook, al­
vorens haar als een katholieke realiteit te accepteren, dat „het gehele 
onderwijs en de gehele inrichting der school, onderwijzers, programmas 
en boeken in elk vak, beheerst worden door de christelijke geest 
onder de leiding en moederlijke waakzaamheid der Kerk, zodat de 
godsdienst werkelijk de grondslag en de bekroning is van het onderwijs 
in al zijn graden, niet alleen in het lager, maar ook in het middelbaar 
en hoger onderwijs” . (Idem). Zonder deze „eigen school”  is de Kerk 
ten opzichte van de jeugd vleugellam en niet de minste verbazing be­
hoeft het te wekken, dat deze minimum-eis ten opzichte van de school 
heeft gegolden vanaf de eerste eeuwen, toen reeds de eerste „school­
strijd”  is gestreden,

Immers de openbare Romeinse school voldeed nog minder aan de 
elementairste christelijke verlangens dan de openbare school onzer 
dagen.

238



Er was in de Romeinse opvoeding een gebrek aan zedelijk idealisme. 
Zozeer als wij ervan overtuigd zijn dat opvoeding ook haar zedelijke 
ideaalsteliing nodig heeft, en dat de school en de schoolgemeenschap 
ook zedelijke invloed moeten oefenen, zozeer liet de Romeinse 
samenleving geheel deze vraagstelling terzijde. De gedachte, dat de 
school ook opvoedingsinstituut is, dat het onderwijs zelf de kinderen 
onder tucht heeft te houden en dat de leerstof opvoedend en vormend 
moet werken, was aan de Romeinse cultuur ten enenmale vreemd.

De verwerping der openbare school vond haar oorzaak in „de 
grove zedeloosheid”  waarmede deze was besmet, volgens de ver­
klaring der Kerkvaders, terwijl de noodzakelijkheid om een eigen 
clerus te kunnen vormen in eigen instituten een practisch afwijzen van 
de bestaande school eveneens noodzakelijk maakte. Vast staat, dat de 
eerste Christenen energiek naar „bijzondere”  scholen streefden. Als 
stichter van de eerste bijzondere school wordt genoemd: Protogenes, 
een priester uit Edessa, die reeds tegen het einde van de 2e eeuw kinderen 
onderwees in het zingen van psalmen, in de geloofswaarheden, maar 
ook in lezen en schrijven. Diep in het verleden wortelt dus de bijzondere 
school en men kan haar werkelijke betekenis ook in onze dagen niet 
volledig begrijpen, als wij met haar toch zo boeiende geschiedenis on­
bekend blijven. In die geschiedenis weerspiegelt zich kristalhelder de 
blijvende zorg van de Kerk voor het onderwijs.

* * *

Toepasselijk zou zonder twijfel de variant zijn: Zeg me hoe een volk 
denkt over het kind en ik zeg U op welk beschavingspeil dat volk staat. 
Hoe dachten de middeleeuwen over het kind?

In de middeleeuwen w~as het kind nog geen veelzijdig gecompliceerd 
probleem, waaromheen een speciale kinderliteratuur kon ontstaan; 
de psychologie van het kind, in de laatste eeuwen zo ontzaggelijk ge­
wijzigd door de psychologie der ouders, alsmede door de verwording 
van het huwelijksdoel en de huwelijksplicht, was in de statische samen­
leving der middeleeuwen benijdenswaardig van eenvoud en klaarheid 
gebleven. De middeleeuwer zag zijn kind ais een Godsgeschenk, een 
tweede Christuskind, en hierin lag dan ook de grondoorzaak van de 
klare opvatting over het kind en de opvatting rondom zijn plichten 
ten opzichte van het kind. Dirk Coster drukt de zienswijze van den

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

239



R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

gemiddelden middeleeuwer treffend uit, als hij schrijft: „Aan de kinderen 
rond hem schijnt de middeleeuws che mensch achteloos voorbij te gaan, 
maar dadelijk wanneer hij van het Christuskind gewaagt, verraadt hij 
dat dit anders is, verraadt hij met welk een teedere en gespannen aan­
dacht hij dit kind, zijn eigen kind bespied heeft” .

En zoals de middeleeuwer het Christuskind kende, kende hij ook 
Maria en Jozef, levend in het ideale gezinsverband, dat de middeleeuwer 
zich als voorbeeld ter navolging had gesteld. Is nu juist niet het uit­
rukken van de beeltenis van het Christuskind uit de gedachtenwereld 
van het moderne kind en het verwerpen van het huwelijksideaal uit 
Nazareth een der grondoorzaken waaruit de psychologische verwarring 
van en rond het kind onzer dagen is voortgekomen? Dr. Hoegen merkt 
op, dat uit het huwelijk weg is „de trouw in alle omstandigheden, de 
liefde als plicht, het kind als doel, en het godsdienstige element als ge­
wijde opdracht” . Maar dan mag men zich niet verwonderen over de 
steeds groter wordende verwarring in de kinderpsychologie. Een kind, 
dat nimmer over het Christuskind hoort, een kind dat het woord God 
nimmer in de huiselijke kring verneemt, kan zich niet instellen op de 
eenvoudige begrippen van Gods wet, moet wel een psychologisch vraag­
teken blijven. In de middeleeuwen w~as dit anders en vandaar het ont­
breken der talrijke aandoenlijke accenten van het kinderleven in de 
literatuur van die tijd, accenten juist in de moderne literatuur zo over­
vloedig aanwezig. Stelt men echter de vraag: hoe dachten de middel­
eeuwers in grote lijnen over het kind „an sich” , over de opvoeding in 
het algemeen, dan spreken de niet overvloedige resten der literatuur 
toch nog een duidelijke taal.

Zonder twijfel is D er Leken  Sp ieg h el van Jan Boendale een der 
merkwaardigste volksboeken uit de middeleeuwen „een encyclopae- 
disch boek” , waarin de geschiedenis der Katholieke Kerk, de godsdienst 
en zedeleer, de samenstelling van het stoffelijk en geestelijk heelal be­
handeld worden.

Boendale leefde in de eerste helft der 14e eeuw, de periode, waarin 
de invloed van de adel steeds dalende was. Evenredig steeg daarentegen 
de invloed der stedelijke besturen. Op tastbare wijze is ook in de literatuur 
een overgang te constateren, n.1. die van de epische naar de didactische 
vormen. De romantiek der kastelen, schone burchtvrouwen, ridders, 
pages, troubadours, etc. maakte plaats voor een gezond realisme, speciaal 
ingesteld op de litteraire behoeften ener actieve en werkzame burgerij.

240



R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

Van deze richting is D er Leken  Sp ieghel wel de hoogste uitdruk­
king. Meermalen wijst Boendale in zijn meer dan 20.000 verzen be­
vattend werk op de onschatbare waarde van een goed huwelijk voor 
een gezonde progenituur. En het doet goed in dezen gezond-realisti- 
schen middeleeuwer een geharnast apologeet van het huwelijk te kunnen 
begroeten, hetgeen trouwens bij de overwegende meerderheid der schrij­
vers van volksboeken het geval was. Een Anna Bijns moge in de over­
gangsperiode van de middeleeuwse naar de nieuwe geschiedenis het 
huwelijk afraden, Boendale begaat veel eerder een overdrijving naar 
de andere zijde, door de gehuwde staat te stellen boven de maagdelijk­
heid of het coelibaat. In het hoofdstuk:

„vanden maghedoeme ende vanden huwelic”

geeft hij óp den man af te kennen, dat het huwelijk voor hem zeker 
gelijkwaardig is, immers:

„Hadde maghedom beter ghesyn 
Dan huwelic, ofte als o fijn,
God hadt also ghevoeghet wel,
Dat maechden ende niement el 
Kindre voort hadden gebracht.”

Veronderstel ook eens, dat alle mannen en vrouwen in een klooster 
gingen en worden

Jacobine
Minder-broeders ende Augustine 
Sartroyse ofte Clusenaren 
Wie zoude tlant dan aren.”

En als de koopman eens niet meer bestond, zijn sociale taak had 
opgegeven om in een klooster te verdwijnen, waar moest het dan heen 
met de behoeftevoorziening:

Alrehande goet dat men vint 
Ende voerend daer ment niet en wint 
Wat soude dese eten dan 
Ofte wat zouden si draghen an.”

Boendale overdrijft natuurlijk en wist heel goed dat nooit iemand 
in ernst er aan kon denken de wereld in één kloostergemeenschap

241



R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

onder te brengen; hij gaf alleen uiting aan zijn fiere burgerzin, die 
opkwam voor de goddelijke en sociale betekenis van het huwelijk 
in zijn tijd, toen ook wel meprisante uitingen over het huwelijk opgang 
maakten. Had Geert Groote in zijn geschrift De M atrim onio niet 
beweerd, dat het huwelijk een beletsel was voor de volmaaktheid, 
dat de mens er door verlaagd werd, dat er psychologische conflicten 
uit voortvloeiden, dat de wetenschap er door belemmerd werd, dat er 
ergernis door werd gegeven en dat er slechts weinig goede vrouwen 
bestonden, geschikt voor het huwelijk? Mulders geeft in zijn dissertatie 
over Geert Groote en het huwelijk in het 4e hoofdstuk talrijke huwelijks- 
waarderingen „vanaf de oude kerk tot aan de late Middeleeuwen” , 
waarin veel wetenswaardige aanhalingen zijn bijeengebracht; Boendale 
dacht er anders over. Voor hem stond het in ieder geval buiten twijfel, 
dat wat hij aanvoerde van doorslaggevende betekenis was.

„D it syn al redene waer bi 
Huwelic te prisene si.

Van de andere kant greep Boendale naar een hoog huwelijksideaal 
met harmonische verhoudingen.

„Man ende wijf in alle zinnen
O  1 I J  1 • ______oeien eic u . c n  an^ren minnen 
Met herten puur ende reene 
Hoer dinc dat sal syn ghemeene 
Ende si selen oec, lude ende stille 
Beide syn van enen wille.”

Natuurlijk mocht het huwelijksdoel niet uit het oog worden verloren, 
reeds Adam en Eva wisten het, de navolgende geslachten evenzo.

„Datsi kinder souden te gader 
Winnen die den hemeischen vader 
Dienen souden ewelijc,
Hieromme was thuwelijc 
Puerlec ghemaect alleene 
Ende om ander dinge engheene.”

Het kind blijft Boendale’s belangstelling in hoge mate wekken, het is 
een godsgave, waarover eens rekenschap wordt gevraagd, daarom ook 
moet het tot Gods eer grootgebracht worden.

24 2



R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

In zijn hoofdstuk „Hoemen kindre houden sal”  zet Boendale zijn 
elementaire begrippen uiteen over een practische opvoeding.

„Alse dat kind gheboren es 
Soe salment dan des syt ghewes,
Teederlec houden ende voeden 
Ende herde nauwe hoeden.”

De groei gaat snel, een jaar is kort, en voor men er zich goed en wel 
van bewust is, bemerkt men dat de baby een kind is geworden met een 
willetje. Maar dan ook begint de opvoeding, de troetelperiode is voorbij, 
de leiding, het snoeien, het buigen nam een aanvang naar middeleeuwse 
trant, steunend op het Salomonische recept:

„H i haet syn kint die de roede spaert 
Di wise Salomon seeght dit waert.”

Nog is de schooltijd niet aangebroken, het kind blijft onder moeders 
ogen, tot de tijd van de verstandelijke opleiding, want:

„Ten sevenden jaren, zonder letten 
Salmen tkint ter scolen zetten.”

Op de school leert het kind elementaire en onmisbare zaken als „lesen 
ende scriven” .

„Want en es knecht noch here 
Hiner hebbe of bate ende ere 
Ende oec dicke grote gherief 
Can hi lesen enen brief.”

Maar niet alleen „lesen ende scriven”  leren is het doel van het school­
bezoek, onderwijs en opvoeding zijn één, de taak van den paedagoog 
omvat dus behalve het leren ook de kinderen:

„Dwingen met bescheedenheden 
Ende leren alle goede zeden.”

Het kind moet in alles zijn best doen, de een in het „leeren riden”  om 
zich later te kunnen doen gelden in de wereld als een all round krijgsman, 
de ander in de „coemanscap” , een derde in de „clergie” . Wat een kind ook 
worden moet, altijd en overal zal het plezier beleven van de eens geleerde 
goede manieren en daarom:

243



„Men saelt leren hoefschelike 
Grueten beide arme ende rike 
An hoefschelijc groeten ende te maten 
Soe leeght een deel groeter baten. ”

Dan spreekt Boendale over de opvoeding van de „kindre der heren”  
waaraan bijzondere sportieve eisen worden gesteld, heel andere in 
ieder geval dan voor de kinderen die eens de „coemanscap”  (koop­
manschap) zullen „hanteren”  of de kinderen die een ambacht gaan 
uitoefenen.

Boendale’s paedagogisch denken concentreert zich zeer sterk op de 
vorming van karaktermensen, wier daden doortrokken zijn van recht­
vaardigheid, die als het ware hun tweede natuur moet zijn. De taak der 
ouders, de taak der paedagogen tegenover het kind bestaat eenvoudig 
hierin:

„Si selen dan an andren leren 
Wijsheit, doegt oft eersam leven.”

De op deze fundamenten opgevoede kinderen, gaan dan op hun beurt 
als goede Christenen door het leven, bij alles denkend: hoe geschiedt dit 
nu op de beste wijze? Hun hele denk- en dadenleven straalt de christelijke
D-ppst nir* o----  ’

„Soe selensi al hoer dinghen 
Met gherechtecheiden minghen 
Ende peisen om dit corte leven 
Dat ons hier es gegheven 
Ende dat onse here God al 
Goet ende quat loenen sal 
Ende dat nieman wel en heeft gheleeft 
Dan die ghene die hemelrike heeft.”

Ja, dat is Boendale’s einddoel, zoals het ook het einddoel was en is 
van iedere paedagogische consequentie, uit het Katholicisme voort­
vloeiend; de weg te wijzen of te vinden naar het „hemelrike” . De wereld 
is een doorgangshuis, alles wat we hebben en zijn heeft alleen betekenis 
in het licht ener bovennatuurlijke economie, en wie dit goed wil begrij­
pen, moet veel en vaak nadenken over het leven na dit leven. Vooral de 
jeugd kan daar profijt en geestelijk gewin bij behalen. Tenslotte adviseert 
Boendale dan ook:

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

2 4 4



R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

„Die goede kindre willen wesen 
Ic raden datsi over lesen 
Dit capiteel ende daer na werken,
God salse dan ghesterken 
In eren ende in voorspoede 
Ende in dyen van alle goede.”

Dit alles schreef Boendale in zijn hoofdstuk over de kinderen en hun 
opvoeding. Meermalen heeft hij op andere plaatsen en ook wel in een 
ander werk opvoedkundige ideeën geuit. Een afgerond systeem is het 
niet, verre van daar, maar dat kan men in de literatuur der middeleeuwen 
nergens, behoudens een enkele uitzondering, verwachten. De wenken 
door de middeleeuwse auteurs overvloedig gegeven, liggen in hun ge­
schriften verspreid. De werken der moralisten waren van algemeen- 
paedagogische strekking, dienden ter opvoeding van heel het volk, richt­
ten zich tot volwassenen, om deze hun plichten te leren. Onder die 
plichten neemt de opvoeding der kinderen ongetwijfeld een voorname 
plaats in, vandaar dat aan dit punt ruime aandacht wordt geschonken. 
Bij het geven der goede wenken steunde men gaarne op het gezag van 
gewijde schrijvers en klassieken. Het was vooral het werk van Geert 
Groote’s volgelingen om afgeronde paedagogische werken samen te 
stellen, maar in Boendale’s tijd kende men deze nog niet. Vandaar ook 
bij hem die „algemeen-paedagogische strekking” .

* * *

De Kerk heeft nimmer geaarzeld om helder en duidelijk de plichten der 
gelovigen te omschrijven, speciaal als het betrof de religieuze opvoeding 
der kinderen. Dat doet de Kerk in onze tijd, dat heeft de Kerk ook ge­
daan in vervlogen eeuwen. Ten opzichte van de periode waarover hier 
wordt geschreven, zijn dan ook tal van uitspraken aan te halen, vooral 
van andersdenkenden, die de Kerk hulde brengen voor de zorgzaamheid 
waarmede zij waakte voor de opvoeding in het algemeen en die van de 
jeugd in het bijzonder. In D e Toestand der Catechese in N e d e r­
land erkent Dr. Anne Troelstra, dat „het godsdienstonderwijs het 
gansche middeleeuws che leven doordrong” . Dit onderwijs vormde als 
het ware de geestelijke krachtbron, die het middeleeuwse leven van 
stroom voorzag.

* 4 J



Het werd in het huisgezin niet vergeten, het werd niet buiten de school 
gesloten: In de Kerk sprak het met meer dan éne stem: zelfs stelde zich de 
kunst in zijn dienst. Het kwam tot jongen en ouden; het onderwees niet 
alleen, maar vermaande ook.

Deze schrijver waardeert „de innigheid en de diepte der middeleeuw- 
sche catechese5’, en wijst erop dat,, de eenheid, die bij de verscheidenheid 
zoo groot was in het godsdienstonderwijs, niet hoog genoeg kan ge­
schat worden” .

Een geweldige stuwkracht ten opzichte van het godsdienstonderwijs 
ging uit van Geert Groote en zijn volgelingen, de grondleggers der reli­
gieuze paedagogie in de middeleeuwen.

„De Fraters, zegt Gustav Schnürer, voldeden aan de behoefte van 
hun tijd, door van het onderwijs en de opvoeding hun voornaamste taak 
te maken. Zij begrepen, dat de toekomst afhangt van hen, die de jeugd 
op goede wegen weten te brengen. Het eigenaardige van hun methode 
lag in de voorname plaats, die zij aan het godsdienstonderwijs toekenden” .

Welnu, dit godsdienstonderwijs steunde in de middeleeuwen op in 
het gezin gelegde fundamenten. De Kerk erkende volledig de opvoe- 
dingsrechten der ouders, maar trok uit die erkenning ook de conse­
quentie van de opvoedingsplichten.

Tot betrekkelijk diep in de Middeleeuwen werden zowel volwassenen 
als kinderen onderricht in de waarheden van het geloof, omdat zij ge­
doopt moesten worden, terwijl later deze onderrichting vooral voor de 
kinderen noodzakelijk was omdat zij gedoopt waren. Toen de Ouders 
èn de kinderen nog onderricht moesten worden, kwam deze taak geheel 
ten laste der geestelijkheid, maar een deel dezer taak droeg de Kerk aan 
de ouders op vanaf het ogenblik dat de ouders zelf in staat konden worden 
geacht aan hun kinderen de eerste godsdienstbegrippen bij te bren­
gen. Als remplacerende en gedeeltelijk ook controlerende krachten stelde 
de Kerk reeds aan de wieg van de baby een geestelijk ouderpaar op wacht, 
den peter en de meter. Waar, zoals te Rome, reeds in de dagen van Ter- 
tullianus de kinderdoop algemeen was, ontmoet men ook dit geestelijk 
ouderpaar in de literatuur. In N. W. Europa is dit pas veel later het geval, 
al zijn er al zeer vroege bepalingen over de peter- en meterfunctie van 
de kerkelijke overheid aanwijsbaar. Zo bepaalde het Concilie van Mainz 
in 813 dat ouders geen peter en meter over hun eigen kinderen konden 
zijn. En in de aan Bonifacius toegeschreven statuten voor de priesters 
wordt verboden om gelovigen tot het peter- en meterschap toe te laten,

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

246



die hun credo en pater noster niet kennen. Op deze wijze omringde de 
K erk  het godsdienstonderwijs in het gezin met een zorgvuldig toezicht.

M en aanvaardde dan ook algemeen de verplichting:

„dat petren ende metren, als vader ende moeder gebrake, sculdigh 
syn te leerne haren geestelijke kinderen: die artikelen van den 
ghelove, ende den pater noster, ende ave maria, ende die X  ghe- 
bode.”

Vraagt men nu waarin de taak der ouders zoal heeft bestaan, dan is het 
niet m oeilijk uit de geschriften der verschillende geestelijke auteurs vaste 
richtlijnen daaromtrent bijeen te brengen. Maar eenvoudiger is het ons 
te bepalen, tot de vrijw el volledige om schrijving door Johannes H erolt 
gegeven, wiens w erk in ons land een zeer groot gezag genoot. In  D ie  
T a f e l  des  K e r s t e l i k e n  L e v e n s ,  een geschrift uit de tweede helft 
der 15e eeuw, treft men een hoofdstuk aan, waarin de taak der ouders, 
zoals Herolt die opvat, w ordt omschreven. Om het verhelderend inzicht 
over de gezinstaak geven wij dit hoofdstuk in extenso weer.

„H ier begint een scoen vermanighe totten ouderen hoe si haer 
kinderen leren sellen.
Die ouderen sellen haer kinderkijns opvoeden ende leren, dat si 
G ode horen scepper door onnoselheyt ende reynicheyt mitten 
lieven onnoselen kinderkijns die onder herodes hoer bloet storten 
sellen loven ende eren. Item men sal hen leren dat pater noster, 
A ve  M aria, D ie X I I  articulen des heylighen gheloves. Die tien 
gheboden G oods ende die moet een yghelijc kersten mensche 
houden die tot G ode comen wil.
Ende voert salmense leren die stucken en die punten te volgen 
als hier voer gheroert syn in die tafel des kersteliken levens.
Item men sal hem onderwisen van hoeren apostel ende heylighen 
enghel ende ander heylighen die comen, hoe si die eren sellen ende 
hoe si hem seghenen sellen des avons endes smorghens uit ende 
ingaende altoes mit dat teyken des heylighen cruses.
Ende hoe si des avons ende des smorghens beden sullen voer hoer 
bedden op hoeren knyen. Want leert mense dat niet van jongher 
joghet soe slachten si after nue den ouden honden die quat syn 
bandich te m aken....
Item men salse leren hoer benedictie ende gracias sedeliken ende

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

247



ynnichliken lesen ende boven alle dinghen sober te wesen mit 
eten ende mit drinken....
Item men salse vliteliken leren ter misse te dienen, misse te horen, 
ende prediken, ende versumen dat niet om ghene saké, dat cornet, 
dat die kinderen hoer ouderen lastich syn ende ghemeenliken doer 
alle die werelt nemmermeer goet en doet....
Item soe en syn die oudaers niet alleene sculdigh hoer kinderen 
mit woerden te leren ende te berispen, met alst tijt is met scarpen 
roeden ende mit besceydenheyt te corrigieren. Want alle die son- 
den, die die kinderen doen, die nog staen onder bedwanc van hoer 
oudaers, daar sullen die oudaers vo o r liden ende ghepinicht woor­
den. Hier om dencket, ghi ouders, die uw kinderen al horenwiUe 
laet volghen, ende die scoelmeesters smaliken wilt rechten, want 
si uwe kinderen mit besceydenheyt om hoer boesheyt corrigieren. 
Item soe salmen die kinderen te goeder tijden ter scolensetten ende 
van den straten bringhen ende niet tot allen scolen int ghèmene dan 
daer die beste meester is die selver van goeden leven ende regi­
ment is ....”

Onze priesters zouden meer dan tevreden zijn, indien de ouders uit 
het jaar 1946 hun taak even serieus opvatten als van de zoveel eenvou­
diger en minder algemeen ontwikkelde katholieke vaders en moeders 
uit de middeleeuwen werd verwacht. E n  denk niet, dat het hier maar 
alleen een schoon citaat uit een met hoog idealisme geschreven middel­
eeuwse volksboek betreft, terwijl er in werkelijkheid overal schrome­
lijke tegenstellingen heersten tussen w at men leerde en wat men prak­
tiseerde. Zeker, niet alle ouders zullen even veel religieus plichtsbesef 
hebben getoond, er zal verwaarlozing hebben bestaan, maar D r. Troel- 
stra komt toch, na een zorgvuldig onderzoek tot de voo r het middel­
eeuwse gezin zo kernachtige conclusie:

„ In  een waarlijk niet ongunstig licht staat het gezin der vóór-reform a- 
torische eeuw thans voor onzen geest. V an de ouders leerden de kinderen 
de catechetische stukken, waaronder het bekende viertal de eereplaats 
innam. Maar naast deze oefening van geheugen en verstand besloeg een 
andere werkzaamheid een veel grootere plaats. Het huisonderwijs dier 
dagen doet onwillekeurig denken aan het onderricht dat Paulus aan de 
zaligmakende genade Gods toeschrijft, om „m atig, rechtvaardig en zalig”  
te leven. D e beteekenis van de goede gewoonte werd ingezien en de

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

248



jeugd werd reeds vro eg  gewend om aan het kerkelijk leven deel te nemen. 
Konden wij een vergelijkende statistiek maken, ik  vrees, dat wij tot de 
slotsom zouden komen dat het Nederlandsch gezin na de middeleeuwen 
veeleer ontkerstend is dan toegenomen in degelijkheid bij het vervullen 
der catechetische taak.”

Z o  legde de K erk  dus een veelomvattende taak op de ouders, w aarvoor 
zij niet alleen verantw oording zouden moeten afleggen voor G ods rech­
terstoel, maar w aarover ook de biechtvader hen telkens weer in de biecht­
stoel onderhield. D r. Tinbergen wijst op de Hechtpunten door G o d ­
schalk Rosem ond van Eindhoven samengesteld, die de ouders als zware 
zonde laat belijden:

„ ic  en heb mijn kinderen niet onderwesen noch laten leeren in de 
articulen van theilich kersten ghelove” .

E n  een andere biechtvader, de auteur van H e t B o e c  v a n d e r  B i e c h ­
ten ,  stelt meer in het algemeen de vraag o f de ouders de kinderen w el 
voldoende hebben aangespoord om  te gaan biechten en communiceren:

„H ebdi u kinder niet daartoe ghehoüden dat si hem te tide be­
reiden metter biechten, ende hebdi hem niet gheleert hoe si doen 
souden?”

Z o  zien wij dat de grondslag van de religieuze opvoeding in de mid­
deleeuwen, krachtens de natuurlijke roeping der ouders, reeds in het ge­
zin moest worden gelegd. Later nam de school deze taak ge deeltelijk over.

Wie de middeleeuwse „sch o o l”  wil begrijpen, moet zich volkom en 
losmaken van het tegenwoordige spraakgebruik, dus van datgene wat 
wij onder „sch ool”  verstaan. D e school van nu en de school van toen zijn 
twee onvergelijkbare, ja andersoortige dingen.

Wij sturen onze kinderen naar school om te bereiken een zo v o l­
ledig mogelijke ontwikkeling hunner verstandelijke en geestelijke ver­
mogens, teneinde de gelegenheid te scheppen tot het verwerven van een 
eervol bestaan. Daarbij gaat onze voorkeur natuurlijk en op principiële 
gronden uit naar de met onze godsdienstige overtuiging overeenstem­
mende katholieke school.

Wij wensen het gestelde doel langs katholieke richtlijnen te bereiken, 
maar het doel blijft hetzelfde, de grondslagen te leggen voor het later 
kunnen vervullen van een levenstaak in K erk  o f maatschappij.

V oor den middeleeuwer was de school iets anders. Het was eenvoudig

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

249



R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

een liturgisch opleidings-instituut, in dienst van de K erk , waarvan de 
school in alle realiteit de dienaresse was. D e eenheid in de liturgie der 
K e rk  had noodzakelijk ten gevolge dat de eenheid van het schoolonder­
w ijs werd gedragen door de algemeen geldende verplichting van de 
school tot deelname aan de liturgische plechtigheden in de kerk. Primair 
kan men in de middeleeuwen spreken van een liturgische opvoeding, het 
secondaire bestaat dan in het aankweken en verdiepen van het religieus 
besef en ten slotte bleef er dan soms nog gelegenheid over tot het opdoen 
van profane kennis. V rijw el een omgekeerde volgorde dus van de taak 
onzer lagere school. Deze gang van zaken b leef gelden gedurende de ge­
hele periode tot aan de oprichting van eigen stadsscholen in het aflo­
pende tijdperk der middeleeuwen.

„D e  liturgische opleiding van den jongen klerk, aldus D r. Schoengen, 
staat in zulk een nauw verband tot diens wetenschappelijke vorm ing, dat 
zij, vooral in de vroegere middeleeuwen, één geheel uitmaakten. Immers 
tot aan de oprichting van de stadsscholen bestonden het onderwijs en 
de opvoeding van den knaap van af diens eerste schrede naar kerk en 
school in hoofdzaak in diens practische vorm ing tot de liturgische dienst. 
E n  ook dan nog bleef in veel opzichten waar dat „de schoele pryncipael 
om het koor gefundeert ende gestychtiget w as” .

Ten opzichte der religieuze opvoeding in de middeleeuwen had de school 
tot vrijwel enige taak de lijn door te trekken van de huiselijke opvoeding.

D e taak van de school in de middeleeuwen bleef onveranderd tot de 
godsdienstige eenheid in Europa eerst ging wankelen onder de invloed 
van de renaissance en vervolgens blijvend werd verscheurd door de 
reformatie. A ls D r. Troelstra over de toestand in Nederland van de ka- 
techese in de vóórreformatorische eeuw schrijft, wijdt hij ook een uit­
voerig  hoofdstuk aan „D e  School” . E n  dan is het merkwaardig uit zijn 
conclusie over deze school in de middeleeuwen te ervaren, dat de haar 
reeds lang vóór de iode eeuw toegedachte taak op het einde der 15 e, ja 
zelfs tot in de 16e eeuw onveranderd is gebleven. Als hoogste trap van 
het onderwijs werd beschouwd dat de scholier leerde bij de bediening 
der H. Mis te helpen. De middeleeuwse school, die ons wel niet wat wij 
gewoon zijn catechetisch onderwijs te noemen laat zien, was toch een 
gewichtige factor bij de vervulling van de taak der christelijke opvoe­
ding. De school was nauw verbonden met de K erk, een verhouding 
daardoor gesymboliseerd, dat de parochieschool vaak een bijgebouw 
was van de parochiekerk.

250



Men zal begrijpen dat de middeleeuwse school inderdaad iets anders 
was en ook een ander doel nastreefde dan onze school. Men moet dan ook 
niet trachten vergelijkingen te treffen. Dat loopt altijd uit op een des­
appreciatie o f het tegendeel.

D e taak der middeleeuwse school was: leren bidden, leren dienen, 
leren biechten! E n  als iemand de laatste drie zaken goed kende zonder op 
school te zijn geweest, had hij niets gemist: dan was toch zijn opvoeding 
geslaagd.

Iemands intellectualiteit hangt niet a f van geschooldheid maar van zijn 
denkkracht. Het is geen schande geen school gedaan te hebben. M en is 
niet dom, omdat men niet lezen kan. Z ijn  verstand verliezen is nog iets 
anders dan zijn Latijn  verliezen. Iets diende iedereen te leeren: philoso- 
phie en moraal. D e mens diende te weten zijn oorsprong en zijn eind­
doel, met de daaruit voortvloeiende levenswet. Dat was (in de middel­
eeuwen) niet alleen de voornaam ste wetenschap onder alle wetenschap­
pen der wereld, het was de noodzakelijke wetenschap tout court, die met 
geen andere was te vergelijken.

Z ieh ier de taak van de school, de school als universiteit, de school ook 
voo r de eerst-beginnenden, in de middeleeuwen. Leren zingen, leren 
bidden, in de eigen en in de Latijnse taal, leren biechten, leren kwaad 
van goed te onderscheiden, embryonaal dus: het volgen van een kinder- 
cursus in de moraalphilosophie.

R O N D O M  H E T  M I D D E L E E U W S E  S C H O O L K I N D

2 5 1



Internationaal W erk in Londen
Fragmenten uit mijn Dagboek, 1940—1945

door Prof. Dr. J .  A . V E R A A R T

UNION CU LT U R ELLE D ES P A Y S D E  L ’EURO PE O C C ID EN TA LE

I

De bezoeken over en weer van Koning George V  en President Lebrun heb­
ben, kort na den eersten wereldoorlog, geleid tot de oprichting van het Institut 
Fran$ais te Londen en den leerstoel in de Fransche Taal en Letterkunde aan 
de Londensche Universiteit. Die leerstoel en de leiding van het Institut werden 
toe vertrouwd aan Dénis Saurat:, vermaard kenner van de Fransche en de Wes- 
tersche Cultuur, klaar, levendig en humoristisch docent en realistisch denker, 
die verbonden werd aan K ing’s College.

In 1941 bracht onze wederzijdsche vriend Batista i Roca Saurat en mij te­
zamen en spoedig daarna werkten wij in de leiding, hij als voorzitter, ik als 
onder-voorzitter, van de door Saurat ontworpen U n i o n  C u l t u r e l l e .

De visie van Saurat kwam zoo volmaakt overeen met de algemeene in de 
Westersche wereld van vandaag: samengaan van West-Europa! Met groote 
wijsheid beperkte hij zich evenwel tot het hem eigen gebied, dat van de Cul­
tuur. Daar zag hij een sterken band tusschen het land van Erasmus, Rembrandt 
en Spinoza; het Frankrijk van Pascal en —  Holland en Frankrijk bijzonder ver­
bindende —  Descartes; het Italië van de ontelbare genieën der Renaissance. Den 
grondslag van de U n i o n  C u l t u r e l l e  vond hij onwrikbaar in Grieksche 
Beschaving en Christelijke Leer: de twee groote krachten, die het Westen we­
zenlijk hebben gevormd. Zoodra de aanslag op die beide fundamenten, toen 
woedende door het Nazisme, door de militaire kracht van het Westen zou zijn 
overwonnen, zou een rijk cultuurleven, altijd gedachtig zijn groote afkomst, 
zich opnieuw in West-Europa gaan vestigen.

Maar breeder nog sloeg uit de visie van Saurat. Hij wilde het Westen van 
Europa van een doodende centralisatie —  ook in het cultureele —  verlost zien. 
Vooral zijn eigen land, Frankrijk, zag hij —  en de geschiedkundige oorzaken 
zijn bekend, —  overgeleverd aan een vernietigend centralisme. Wat Elzas en 
Lotharingen, wat Picardië, wat Bretagne aan eigen cultuur aanboden, moest 
met zorg worden bewaard en —  altijd veel neteliger vraagstuk —  worden 
hersteld. Taal, kunst, volksgewoonten; dans, spel en feest, dat alles moest op 
eigen, vertrouwden bodem weer rijker ontstaan en zijn veelzijdige charmes 
gaan ontplooien. De vervlakking en verwoesting door de vele jaren van een 
cultuurloozen tijd moest na den tweeden wereldoorlog verdwijnen en plaats 
maken voor een rijk gevarieerd cultuurleven, dat zou verbinden oud en nieuw.



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

II

Niet zonder groote moeite kwam het werk van Saurat vooruit. In de fraaie 
salon van zijn woning aan den Cromwell Road verzamelde hij telkens weer een 
voortreffelijke groep van taalkenners, historici, kunstenaars uit al de betrokken 
landen. In de groote zaal van het Institut —  achter zijn woning gelegen -— 
kwam eiken Vrijdagmiddag een enthousiast publiek bijeen om te luisteren naar 
Saurat’s altijd boeiende cultuurvoordrachten —  in den oorlogstijd was hier een 
van de meest vitale punten van het uiteraard verzwakt cultuurleven van 
Londen.

Maar ondanks groote inspanning waren de bezwaren vele. De essentieele 
grondpijler: Christendom, bood ernstige moeilijkheden. De Spanjaard Madari- 
aga —  reeds een zeer bekende figuur uit den ouden Volkenbond —  toonde 
zich, ondanks al zijn liefde voor cultuurgoederen, heftig anti-clericaal, ja 
zelfs diep anti-christelijk. Mijn debatten met dezen Spaanschen collega, waarbij 
het hevig toeging, vergrootten zeker mijn vriendschap en samenwerking met 
Saurat, maar dreven geestverwanten van mijn tegenstander, onder wie persoon­
lijkheden van groot talent, uit het jonge milieu. Daartegenover staat, dat mijn 
verzet er stellig zeer toe bij droeg, dat een groot aantal Engelschen, Frans chen, 
Bas ken en Cataloniërs onwrikbaar bleven en den christelijken grondslag in de 
statuten van de U n i o n  tot geen prijs wilden afstaan. In Mac Mahon’s klein­
zoon, den kunstlievenden Duc de Magenta, hadden wij daarbij een onwaar- 
deerbaren bondgenoot. Hier was een eminent vertegenwoordiger van het 
katholiek réveil in Franktijk, die van geen wijken wisr. Maar het werk van 
Saurat was intusschen weer veel moeilijker gemaakt.

III

Flet was de opzet van Saurat, dat voor elk van de West-Europeesche landen 
een C u l t u u r k r i n g  zou worden gevormd —  in Londen natuurlijk —  die 
dan na den oorlog met de in elk land bestaande vereenigingen op dit gebied 
tot intense samenwerking zou komen, onder de hoede van de U n i o n .  De 
Bas ken, de Cataloniërs en de Nederlanders gaven het beste voorbeeld. Van de 
eerste groepen was dat in het geheel niet te verwonderen. Het voornaamste 
vrezen van de Baskische en Catalaansche actie was zonder twijfel een cultuur­
beweging. De Basken verlangden zoowel in Zuid-Frankrijk ais in Noord- 
Spanje vooral cultureele autonomie, gaven zelfs binnenskamers toe dat van 
een andere autonomie —  de staatkundige —  zeker in Frankrijk wel geen sprake 
zou zijn, althans in afzienbaren tijd.

De samenkomsten van de Cataloniërs en de Basken —  regelmatig in een van 
die eenvoudige Soho-lokaliteiten —  waren altijd van de grootste bekoring. E r 
was een bewonderenswaardige solidariteit tusschen al deze bannelingen, met 
grooten eenvoud en gulle gastvrijheid. De meesten hadden slecht betaalde be­
trekkingen en hard werk in de groote wereldstad en leidden een lang niet ge­
makkelijk leven. Hun feesten—  St. George’s dag voorde Cataloniërs, de Kerst­
feesten van de beide groepen —  waren van een ontroerende schoonheid. Het

2 5 3



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

begon met een H. Mis —  hoe devoot zijn katholieke Spanjaarden! —  en het 
eindigde met een soirée van groote vroolijkheid en treffende artisticiteit. Saurat 
en ik waren dan altijd met groote hartelijkheid ontvangen gasten.

De N e d e r l a n d s c h e  C u  l t u u r  k r i n g ,  dien ik mocht leiden, kon 
elke maand voor zijn samenkomsten over de salon van Saurat beschikken. Een 
klein gezelschap —  waarin ik den voortreffelijken kunstschilder van Anrooij 
zoo gaarne onderscheid, den man met zijn zeer bijzondere visie o.a. op bepaal­
de Shakespeare-vraagstukken —  kwam bijeen voor voordrachten en gedach­
tenwisseling van allerlei aard. De uit geknecht Holland gesmokkelde stukken 
van een voortreffelijke oorlogspoëzie werden daar op zeer bijzondere wijze 
vertolkt; van Praag schonk aandacht aan de nieuwste Fransche letterkunde; 
Weevers, op den leerstoel in Nederlandsche taal en letteren aan de Londensche 
Universiteit, legde de verbinding tusschen groote Nederlanders en Engelschen 
uit de 16e en 17e eeuw. Zelf mocht ik een hartewensch van welhaast een heel 
leven vervullen door op Londensch grondgebied, over Charles Dickens als den 
grootsten fantastisch-realist van alle tijden, niet alleen voor de Nederlandsche 
groep, maar ook voor ons rijkgeschakeerd internationaal gezelschap, een voor­
dracht te houden.

Want er was altijd een nauw contact tusschen de groote internationale groep, 
waar Saurat steeds weer nieuwe figuren uit de internationale cultuurwereld 
binnen bracht, en de verschillende nationale groepen, waaronder de Neder­
landsche zich zoo goed onderscheidde. Men had dan altijd gelegenheid, in het 
Fransch of het Engelsch, de in kleinere samenkomst verwerkte gedachten aan 
de inzichten van een belangrijk internationaal publiek te toetsen.

IV

Eén conflict in de periode van den opbouw van de U n i o n  C u l t u r e l l e  
is —  ook om actueele spanningen! —  wel zeer het vermelden waard. Ik bedoel 
den strijd tusschen West-Europa en Oost-Europa, die zich begon af te tee- 
kenen.

Op een middag kwamen drie van mijn collega’s uit de internationale hoog- 
leeraren-vereeniging —  de Griek Photiades, de Pool Glazer en de Yougo- 
Slavische Minister van Buitenlands che Zaken Grol —  fel tegenstander van 
Tito! — mij op mijn werkkamer in Arlington House opzoeken. Het was kort 
na het verschijnen van een van de manifesten, die Saurat als steeds in zoo voor­
treffelijk Fransch proza had opgesteld. Zij waren ten zeerste verontwaardigd 
over de hier geschapen tegenstelling tusschen Oost en West in Europa —  en 
kwamen een beroep doen op mijn medewerking om Saurat op dit punt tot 
andere gedachten te brengen. Wat wisten wij toen van het ontzaglijk drama, 
dat zich over het Europa van na den oorlog zou gaan voltrekken? Konden wij 
toen denken, dat het Oosten zóó van het Westen zou worden afgesneden, als 
later, na de overwinning van de geallieerden, het geval werd? Konden wij ver­
wachten, dat Polen niet als een zelfstandige macht zou herrijzen, dat Yougo- 
Slavië op zulk een wijze de satelliet van Sovjet-Rusland zou worden?

Dit bezoek bracht mij in niet geringe verlegenheid. Ik wist, dat Saurat op

* 5 4



I N T E R N A T I O N A A L  W E R K  I N  L O N D E N

dit punt vrijwel onverzettelijk was. Maar een ernstige poging werd op mijn 
voorstel ondernomen; een bespreking met den Franschen Collega werd be- 
legd.

Met veel talent hebben toen mijn drie protesteerende collega’s gepleit. De 
vele cultureele banden van Polen met Holland werden getoond; die van Polen 
met Frankrijk hadden nog sterker historischen grondslag. De beteekenis van 
Yougo-Slavië als mogendheid aan de Adriatische Zee en de noodzakelijkheid 
van zijn goede cultureele betrekkingen met een herboren Italiaansche Demo­
cratie werden voortreffelijk door Grol belicht. Het baatte echter niet. Dat 
alles werd door Saurat van later zorg geoordeeld. Hij adviseerde tot het vor­
men van een cultureele groep voor de Oost-Europeesche landen, zooals hij 
reeds een cultureele groep voor de Amerikaansche landen had gesticht. Doods­
bang bleef hij voor alle te groote centralisatie: volstrekt niet verder wilde hij 
gaan dan een federatief verband met andere zelfstandige eenheden. Europa één 
en in sterke cultureele verbondenheid kon —  of wilde —  Saurat niet zien.

Het is een vrij pijnlijk conflict geweest voor mij, naar twee kanten, dat een 
tijdlang de goede betrekkingen met de in zoo veel opzichten zoo hoog ge­
waardeerde partijen heeft verstoord.

V

Groote geschillen in de Fransche Kolonie van Londen hebben aan de plan­
nen van Dénis Saurat ernstige schade berokkend. Saurat hield zich afzijdig 
van de Londensche-groep-de-Gaulle, was geen vriend van den Generaal. Toen 
de nog altijd zoo duistere Noord-Afrikaansche affaire aan de orde kwam —  
na dien glorieusen inval van de Geallieerden in Fransch Noord-Afrika! —  ge­
raakte Saurat, die een van de voornaamste adviseurs werd van den zoo weinig 
staatkundig-onderlegden Generaal Gouraud, een tijdlang dien zonderlingen 
tweelingbroeder immers van de Gaulle, in ernstige moeilijkheden. Men zal 
zich herinneren ook, hoe weinig Churchill de Gaulle kon waardeeren —  „L a  
croixde Lorraine est la croix la plus lourde que je porte” , verklaarde de groote 
leider van de bondgenooten op een receptie. Maar dat nam toch niet weg, dat 
de Gaulle —  en de vrij-Fransche groep om hem heen —  steeds meer op den 
voorgrond drong. Toen hun poside definitief bevestigd werd —  ook door de 
instemming van het op punt van bevrijding staande Frankrijk —  had, —  niet 
al te tragisch moet men deze zaak overigens nemen! — Saurat afgedaan. Men 
werkte hem uit het directeurschap van het Institut Fran9ais; hij deed afstand 
van zijn hoogleeraarszetel. Bovendien stelde een langdurige ziekte —  bij een 
bominslag vóór zijn huis werd hij gekwetst —  den grooten geleerde en orga­
nisator buiten gevecht.

Zal het nog mogelijk zijn, den invloed van Dénis Saurat —  geleerde van 
wereldnaam, groot organisator en leider van zoo groote stuwkracht —  geldend 
te maken in het Cultuurleven van West-Europa, als belangrijk onderdeel van 
die gemeenschap der West-Eurpoeesche volken, waarheen zoovelen, vooral 
in de katholieke milieux, met zooveel ijver sturen?

*55



Natuurwetenschap en Wijsbegeerte
door Dr. P. H. V A N  L A E R

De tijd is voorbij dat de Thomistische wijsgeeren, waartoe ook Prof. 
van Melsen x) behoort, zich afzijdig hielden van de natuurwetenschappen, 
indien zij er al niet vijandig tegenover stonden. Vooral door de jarenlange 
studie van P. Hoenen, S .J., hoogleeraar aan de Gregoriaansche Universiteit 
te Rome, waarvan de resultaten in talrijke publicaties zijn neergelegd2), 
is aan het licht getreden welk een schat van wijsheid verborgen ligt in het 
wijsgeerig systeem, dat Aristoteles en Thomas van Aquino als zijn scheppers 
eert. Door de groote verspreiding van zijn werken en door de groote over­
tuigingskracht, die er van uitgaat, heeft Hoenen ook in ons land school 
gemaakt. Hij heeft in Thomistische kringen weer belangstelling weten te 
wekken voor de wijsgeerige problemen die de natuurwetenschap en vooral 
de moderne physica heeft opgeworpen. De bestudeering van zijn werken 
heeft de geesten wakker gemaakt en gescherpt, waardoor zij in staat waren 
tot zelfstandig onderzoek en tot het voortzetten van zijn werk op hetzelfde 
o f ander gebied. Een van hen, die zich gaarne tot zijn leerlingen rekenen, is de 
schrijver van dit boek. Heeft Hoenen laten zien dat de Thomistische wijs­
begeerte bij uitstek geschikt is om als grondslag te dienen voor een moderne 
natuurphilosophie, de schrijver van het onderhavige werk heeft zich op 
een breeder standpunt geplaatst en is uitvoerig gaan onderzoeken wat de 
wederzijdsche relaties zijn van natuurwetenschap cn wijsbegeerte in het 
algemeen. Door deze andere doelstelling is dit boek een welkome aanvulling 
geworden van de geschriften van Hoenen. Een gevolg van dezen opzet is 
ook dat de Thomistische instelling van den schrijver slechts op die plaatsen 
duidelijk te voorschijn treedt waar hij de Thomistische opvatting tegenover 
andere plaatst en verdedigt. Wel ademt het boek natuurlijk een Thomistischen 
geest in zooverre de beoordeeling van de gestelde problemen en de beteekenis 
van de gebruikte terminologie onwillekeurig het eigen standpunt van den 
schrijver veronderstellen en laten blijken.

De schrijver verdeelt zijn boek in twee deelen. In het eerste deel bespreekt 
hij het eigen karakter van natuurwetenschappen en wijsbegeerte en hun 
onderlinge verhouding. Het tweede deel is gewijd aan de speciale kwesties 
die de wijsgeerige beschouwingen der moderne physici hebben naar voren 
gebracht.

De behandeling van het eerste deel heeft volgens den schrijver zijn bij­
zondere moeilijkheden, die hun grond hebben in het feit dat de physica 
(hij gebruikt dit woord voor het geheel der natuurwetenschappen) en de 
philosophie beide geen duidelijken inhoud hebben die door iedereen als

2) Dr. A. G. M. van Melsen, Natuurwetenschap en Wijsbegeerte. Bibliotheek van 
Thomistische Wijsbegeerte. Utrecht—-Brussel. Het Spectrum. 1946.

2) Vooral: P. Hoenen. Cosmologia. Roma 1936. En P. Hoenen. Philosophie der anor­
ganische Natuur. Nijmegen—Utrecht. Dekker en v. d. Vegt, 1937. Tweede druk 1940.

256



A T U U R  W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

zoodanig wordt erkend. Het minst is dit zeker het geval bij de philosophie. 
Een menigte stelsels biedt zich aan, waarvan elk als dé wijsbegeerte w il 
doorgaan, maar die in hun opvattingen weinig o f niets gemeenschappelijks 
hebben, ja soms geheel met elkaar in strijd zijn. Een andere groote moeilijk­
heid ligt hierin dat soms op gezag van de physica beweringen worden gedaan 
die in werkelijkheid berusten op bepaalde wijsgeerige opvattingen. Daar er 
dus geen algemeen aanvaarde meening is over wat onder wijsbegeerte en wat 
onder physica moet worden verstaan, is het ook niet gemakkelijk iets over de 
verhouding van beide te zeggen. De schrijver is zich van deze moeilijkheden 
terdege bewust geweest. Tastend en zoekend probeert hij het terrein van beide 
te verkennen en af te grenzen, hierbij den lezer leidend langs den weg, dien 
hij waarschijnlijk ook zelf is gegaan. Beginnend met een vage omschrijving 
komt hij langzamerhand langs omwegen en door uitstapjes op naburige ter­
reinen tot een steeds scherpere bepaling. Deze methode heeft haar voordeelen, 
maar ook haar bezwaren. Het zal voor vele lezers niet steeds gemakkelijk zijn 
het gestelde doel voor oogen te houden en den uitgestippelden weg te volgen. 
Gevaar voor verdwalen is hier niet denkbeeldig, ofschoon op de momenten 
dat deze gevaren het ergste dreigen, de schrijver door een verwijzing of door 
een korte recapitulatie den lezer op het rechte pad tracht terug te voeren.

In het eerste hoofdstuk brengt de schrijver ons door voorloopige opmer­
kingen omtrent de verhouding van wijsbegeerte en natuurwetenschap met 
het probleem en zijn moeilijkheden op de hoogte. Hij laat ons zien wat vol­
gens algemeene opvatting aan de wijsbegeerte, wat aan de natuurwetenschap 
toekomt. Over de wijsbegeerte loopen de meeningen het meest uiteen. 
Volgens velen is zij slechts „Wissenschaft am Anfang” , die slechts een eerste 
ordening kan geven, gegrond op een oppervlakkige ervaring en met be­
grippen ontleend aan het dagelijksch leven, en die zeker niet de pretentie mag 
hebben algemeen geldende begrippen of beginselen op te stellen. Als de vak­
wetenschappen voldoende ontwikkeld zijn om haar problemen op te lossen, 
dan heeft de wijsbegeerte volgens deze meening afgedaan. Dat deze op­
vatting niet gehandhaafd kan worden, zal blijken als de schrijver in het 
volgende artikel, en later nog uitvoeriger, laat zien dat de vakwetenschap, als 
ze haar specifieke taak heeft volbracht, sommige problemen nog onopgelost 
laat, welke duidelijk buiten haar terrein liggen. De oplossing van die pro­
blemen zal dan de taak zijn van een autonome wetenschap, de wijsbegeerte. 
Op het einde van het eerste hoofdstuk maken we reeds even kennis met 
drie verschillende standpunten die men bij de physici aantreft, en welke be­
palend zijn voor de wijze waarop sommige vragen, b.v. aangaande de wer­
kelijkheidswaarde van de physische theorieën, beantwoord worden, de stand­
punten nl. van den realist, den idealist en den denkeconomicus.

In het tweede hoofdstuk geeft de schrijver een historisch overzicht, spe­
ciaal van die wijsgeerige figuren die voor de natuurwetenschap van belang 
zijn geweest. Hij doet dit met een tweevoudig doel, vooreerst om te zien 
met welke problemen de wijsbegeerte zich bezighoudt, vervolgens ook om 
door dezen kijk op het verleden de tegenwoordige standpunten beter te 
kunnen begrijpen. Achtereenvolgens laat hij de volgende hoofdfiguren de

257



revue passeeren: Parmenides, Democritus, Plato, Aristoteles, Descartes, de 
empiristen met Hume, Kant, en ten slotte het positivisme met Comte en 
Mach. Voor den samenhang voegt hij er nog een beschouwing over het neo- 
positivisme aan toe, maar voor het uitspreken van een definitief oordeel vindt 
hij het noodig het betreffende onderzoek op te schorten tot na de behandeling 
van de moderne physica, omdat hier vooral deze neo-positivistische op­
vattingen telkens weer opduiken. Ondanks de noodzakelijke beknoptheid 
van dit overzicht krijgen we hier toch een tamelijk volledig beeld van deze 
stroomingen, voor zoover ze voor de wijsgeerige beschouwing van de natuur­
wetenschappen van belang zijn. De wijze van behandeling geeft daarenboven 
veel voldoening, omdat de auteur telkens wijst op het verband tusschen de 
stelsels, als consequentie o f reactie, verder op het voortleven van bepaalde 
beginselen uit de Grieksche oudheid, b.v. het beginsel van Parmenides, dat 
alleen datgene kan bestaan, wat ook gedacht kan worden. Bij die stelsels, 
welke een echte metaphysica onbestaanbaar of zinloos achten, b.v. bij Hume, 
Kant en Mach, legt de schrijver er den nadruk op dat zij zich voortdurend 
schuldig maken aan uitspraken, die alleen hun oorsprong kunnen vinden in 
een eigen visie op de dingen, welke boven de ervaring uitgaat, transempirisch 
en dus toch metaphysisch is. Deze vaststelling zal voor het volgende nog van 
veel belang blijken te zijn.

Het derde hoofdstuk behandelt den eigen aard der metaphysica, en be­
hoort uit den aard der zaak dus niet tot de gemakkelijkste. Toch weet de 
schrijver op bewonderenswaardig eenvoudige wijze, voetje voor voetje, den 
onervaren lezer het loopen te leeren op de moeilijke paden van de meta­
physica. Hij behandelt o.a. eenige algemeene beginselen, als het inteiiigibiiiteits- 
principe, het beginsel van tegenspraak en het causaliteitsbeginsel. Het zou 
iederen beoefenaar van de natuurwetenschappen deugd doen, als hij deze 
bladzijden, vooral die over het causaliteitsbeginsel !), eens zou lezen en her­
lezen. Misschien zouden hem dan de schillen van de oogen vallen waarmee 
neo-positivistische vooroordeelen ze hebben bedekt. Het eigen karakter nu 
der metaphysica, wat haar maakt tot een eigen wetenschap die nieuwe kennis 
verschaft boven die der vakwetenschap, haar transempirisch karakter dus, 
blijkt te liggen, niet in het gebruik van deze algemeene beginselen, —  want 
de physicus gebruikt ze eveneens, wat het voordeel heeft dat deze ze moeilijk 
in twijfel kan trekken, —  maar in het analyseeren der beginselen en in de 
toepassing ervan op algemeene verschijnselen die aan ieder zijnde toekomen, 
welke dientengevolge op een eenvoudige waarneming steunen en dus stevig 
gefundeerd zijn, beter zelfs dan de vaak ingewikkelde objecten der physica. 
Het uitgangspunt blijkt dus veel meer zekerheid te bieden dan dat der physica. 
De oplossing lijkt verrassend eenvoudig, maar de auteur weerhoudt, en 
terecht, een prematuur gejuich, want hij voorziet de opwerpingen die men 
zal maken: Toegegeven de theoretische voorrang van de metaphysica, hoe 
komt het dan dat in de praktijk de natuurwetenschap een veel grootere mate 
van zekerheid schijnt te geven? En zijn die algemeene beginselen werkelijk

*) De formuleering van dit beginsel zou ik wel in een mooieren vorm willen zien. Dc 
letterlijke vertaling van de definitie, welke Thomas geeft, is niet bijzonder fraai.

N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

258



N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

voldoende gefundeerd in het objectieve zijn der dingen, of zijn het slechts 
producten van ons denkvermogen, dat ons de dingen zoo doet zien? Het 
laatste is een kentheoretisch vraagstuk en wordt in een apart artikel behandeld. 
De eerste vraag eischt een nauwkeuriger analyse van de verhouding van meta­
physica en natuurwetenschap en zal pas in het volgende hoofdstuk beant­
woord worden. Het zal dan blijken dat de physica het voordeel heeft dat ze 
de resultaten, die ze door redeneeren gevonden heeft, steeds weer door waar­
neming kan controleeren, terwijl de metaphysica een dergelijke controle 
niet heeft en alleen moet bouwen op haar inzichten en het dwingend karakter 
van haar conclusies slechts door verstandelijke redeneering kan aantoonen. 
Intusschen is hier al duidelijk geworden —  en het zal nog vaker ter sprake 
komen —  dat de positieve waarde van de metaphysica voor de natuurweten­
schappen niet erg groot kan zijn, want vooreerst is ons verstandelijk inzicht 
in het stoffelijke zeer gebrekkig en vervolgens kan het analyseeren van de al­
gemeene beginselen en de kentheoretische fundeering hiervan moeilijk een 
groote positieve bijdrage tot onze natuurwetenschappelijke kennis leveren. 
Maar wel zal blijken dat een juist metaphysisch inzicht den physicus kan helpen 
om zijn natuurwetenschappelijke stellingen en inzichten zuiver te houden 
van onjuiste metaphysische principes die onbewust en ten onrechte in zijn 
opvattingen zijn binnengedrongen.

Het vierde hoofdstuk, dat in het geheel van het boek een zeer voorname 
plaats inneemt, is geheel gewijd aan het belangrijke probleem van de ver­
houding van natuurwetenschap en metaphysica. Ook wordt hier een eigen 
plaats toegekend aan de natuurphilosophie, nl. als tusschenwetenschap tus­
schen beide, die de algemeene beginselen der metaphysica toepast voor­
eerst op het object der physica, nl. op het stoffelijk ens waarvan zij de al­
gemeene stoffelijke aspecten beschouwt, en vervolgens op sommige resul­
taten der physica.

Als specimen van een natuurphilosophische beschouwing, behandelt de 
schrijver de leer van oerstof en zijnsvorm, waarbij hij vooral en terecht wijst 
op het principieel onkenbaar karakter van de oerstof. Uit deze leer volgt de 
merkwaardige consequentie, dat de stof dus wel altijd, ook bij verder voort­
schrijden der natuurwetenschap, in haar wezen iets onkenbaars moet blijven 
bergen. De physicus kan gaan van feit tot feit, van deeltje tot deeltje, ten 
slotte zal hij moeten stooten op een onkenbaren factor die aan alle stof eigen is. 
Ook de natuurphilosophie kan hier natuurlijk geen redding brengen. Zij 
kan bij het onderzoek naar het specifieke wezen der stoffelijke dingen aan de 
physica geen directe hulp bieden. De physica met haar eigen physische me­
thodes en met haar modern mathematisch apparaat is de eenige wetenschap 
die op dit punt kennis kan verschaffen.

In de verdere ontwikkeling van dit hoofdstuk komt nog een interessant 
probleem ter sprake. De schrijver stelt zich nl. de vraag hoe het komt, dat 
zooveel eminente geesten op wijsgeerig gebied elkaar niet verstaan en tot 
meeningen kunnen komen die met elkaar in flagranten strijd zijn. Houdt 
men zelf het Thomistische standpunt voor het eenig juiste en voor de hand 
liggende, dan zal men toch moeilijk durven beweren dat alleen in eigen kring

2 5 9



de noodige scherpte van verstand wordt gevonden, terwijl het den voor­
standers van afwijkende meeningen, b.v. Descartes, Leibniz, Kant of Bergson, 
om slechts enkelen van de grooten te noemen, aan de vereischte denkkracht 
zou hebben ontbroken. Dat zou inderdaad te dwaas zijn. Hier ligt werkelijk 
een probleem dat om een oplossing vraagt. Iedereen, die, zooals schrijver en 
recensent, veel met physici heeft omgegaan, voor wier denkkracht hij den 
grootsten eerbied heeft, en met wie hij over natuurphilosophische kwesties 
heeft gedebatteerd, zal zich vaak hebben afgevraagd hoe een dergelijke 
divergentie van meeningen op cardinale punten van wijsgeerig denken te 
verklaren is. Als Thomist, met een helder inzicht in het wezensverschil tus­
schen substantie en accidens, zal men dan b.v. constateeren dat deze be­
grippen voor sommige physici hoogstens waarde hebben bij een beschouwing 
van de wereld der zintuigen, terwijl ze diezelfde begrippen voor zinloos en 
nietszeggend verklaren als het gaat over de wereld van het atoom. Zulke 
physici zullen het heel gewoon vinden dat materie verdwijnt en er niets anders 
voor in de plaats komt dan energie, o f dat er ergens in de leege ruimte wer­
kingen zijn of eigenschappen zonder een substantieelen drager welke die 
werkingen vertoont o f die eigenschappen heeft. Voor aanhangers van de 
Aristoteiisch-Thomistische philosophie zijn dergelijke beweringen absurd, 
voor sommige niet-Thomisten blijkbaar vanzelfsprekend en zonder eenige 
moeilijkheid. Het is natuurlijk niet mogelijk dat beide partijen gelijk hebben. 
Er moet een uitweg gevonden worden om de geconstateerde divergentie te 
verklaren.

De schrijver zoekt, en m.i. terecht, de reden van het innemen van een be­
paald standpunt en den grond van zekerheid daaromtrent in een bepaalde 
„geloofsovertuiging” , waarmee echter niet alleen een bepaalde confessioneele 
overtuiging bedoeld wordt, maar meer in het algemeen een overtuiging welke 
berust op aanleg, opvoeding en dergelijke factoren, o f ook te danken is 
—  en dit lijkt mij nog de belangrijkste factor -— aan den invloed van een 
bepaalde wijsgeerige vorming. Men kan zich maar moeilijk vrij maken van 
een bepaalde instelling die men „van huis uit”  heeft meegekregen 1). Bij de 
physici komt deze wijsgeerige overtuiging, zonder echter als zoodanig erkend 
te worden, meestal tot stand door lessen o f boeken, waarin onder de physische 
uiteenzettingen de wijsgeerige opvattingen zijn ondergeschoven. Dat er in 
de cultuurtaal, die de physicus volgens algemeen spraakgebruik of ook naar 
eigen vakwetenschappelijk spraakgebruik hanteert, veel metaphysische ele­
menten verborgen liggen, wordt door den schrijver nog op het einde van dit 
hoofdstuk besproken en met historische voorbeelden gedemonstreerd.

Zooals de lezer uit mijn bespreking zal hebben bemerkt, is dit hoofdstuk 
voor een inzicht in de verhouding van wijsbegeerte en natuurwetenschap 
inderdaad zeer belangrijk. Veel wat reeds eerder behandeld was, wordt hier 
tot een sluitend geheel samengebracht, waarmee tevens het eerste deel van 
het boek wordt afgesloten. We vinden hier een soort synthese, die na de 
eenigszins fragmentarische uiteenzetting in de vorige hoofdstukken buiten-

x) Ik denk hier aan een bekend gezegde van Poincaré: Les hommes ne s’entendent pas, 
paree qu’ils ne parlent pas la même langue et qu’il y a des langues, qui ne s’apprennent pas.

N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

260



gewoon welkom is, want ik vrees dat de onervaren lezer, ondanks de weg­
wijzers die de schrijver met kwistige hand geplaatst heeft en de vingerwij­
zingen die hij geeft, nu en dan wel eens den weg kwijt zal raken. Een recapi­
tulatie nu en dan met een schematisch overzicht zou hierbij uitstekende dien­
sten kunnen bewijzen.

Het tweede deel van het boek is getiteld: „D e wijsgeerige consequenties der 
moderne physica” . De schrijver stelt zich hier ten doel na te gaan welke waarde 
men moet toekennen aan de algemeene these van de moderne physica, die 
zegt dat na het ontstaan van quantentheorie en relativiteitstheorie verschil­
lende grondbegrippen van ons denken moeten gewijzigd worden. Ook dit 
onderzoek vereischt weer de persoonlijke combinatie van wijsgeer en physicus. 
Alleen iemand die beide wetenschappen voldoende beheerscht kan hier be- 
oordeelen welke waarde men moet hechten aan de beweringen van physici op 
wijsgeerig gebied. Hij alleen kan beoordeelen wat de aard is der begrippen, 
die gewijzigd zouden moeten worden, of het in werkelijkheid of in schijn 
wijsgeerige begrippen zijn. De schrijver behandelt achtereenvolgens in ver­
schillende hoofdstukken de quantentheorie met haar wijsgeerige consequen­
ties en de relativiteitstheorie. Uit den aard van het behandelde draagt dit deel 
van het boek een meer natuurwetenschappelijk karakter, dat dus ook een 
bepaalde voorkennis vereischt, die in het algemeen echter niet grooter hoeft 
te zijn dan die welke de B-afdeelingen der Middelbare Scholen geven. Wat 
de uiteenzetting van de genoemde physische theorieën betreft is de schrijver, 
ondanks de beperking die hij zich moet opleggen, toch zoo duidelijk als 
in verband met de vrij moeilijke stof maar mogelijk is. In het vijfde hoofd­
stuk behandelt hij achtereenvolgens de klassieke bewegingsleer, de quanten­
theorie van Planck, de golfmechanica van de Broglie en Schrödinger, en de 
quantenmechanica van Heisenberg, waarbij hij zich voornamelijk bepaalt 
tot die punten welke voor een wijsgeerig onderzoek van belang zijn.

Alvorens de auteur de wijsgeerige consequenties van deze theorieën gaat 
bespreken, stelt hij zich de vraag hoe het toch mogelijk is dat in de z.g. wijs­
geerige uitspraken van de moderne physica bijna dezelfde eenstemmigheid 
heerscht als in de zuiver physische. Het lijkt wei of wijsbegeerte en physica 
hier weer, zooals in de oudheid, tot een eenheid zijn samengegroeid. Zijn de 
physici allen aanhangers van het neo-positivisme, of volgt de juistheid van 
dit stelsel misschien logisch uit de resultaten van de moderne physica? Hebben 
de physici gelijk als ze beweren dat sommige wijsgeerige begrippen radicaal 
gewijzigd moeten worden? Men zou dezen indruk inderdaad krijgen, als 
men de boeken van de moderne physica leest. Vooral in de populaire boeken 
wordt vaak meer plaats besteed en meer waarde gehecht aan de z.g. wijs­
geerige consequenties dan aan de experimenteele gegevens die er de aan­
leiding toe zijn geweest; met het gevolg dat velen, die deze zuiver physische 
gegevens door gebrek aan een voldoende voorontwikkeling niet kunnen 
beoordeelen, deze wijsgeerige ontboezemingen als goed gefundeerde waar­
heden accepteeren. Bij zorgvuldig onderzoek zal echter blijken dat de bedoelde 
wijsgeerige uitspraken berusten op binnengesmokkelde neo-positivistische 
stellingen, indien ze tenminste niet voortkomen uit een verkeerde terminologie.

N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

261



Als eerste object van onderzoek, dat zijn ontstaan dankt aan de moderne 
quantentheorie, komt het causaliteitsbeginsel ter sprake. Deze bladzijden 
moesten eigenlijk iederen physicus onder oogen komen. Wat is er over dit 
principe al niet te doen geweest. E r is wel geen boek over het „Weltbild der 
neuen Physik”  in de laatste decennia verschenen dat niet uitvoerig hierover 
handelt. In vele van deze boeken kan men uitdrukkingen vinden (met meer 
of minder overtuiging of aplomb uitgesproken, al naar de geaardheid van 
den schrijver), die den lezer willen duidelijk maken dat het causaliteits­
beginsel heeft afgedaan („definitiv”  o f „einwandfrei” ) o f zinloos en leeg 
is geworden. Meestal wordt dan —  geheel ten onrechte —  in dit verband 
een beschouwing toegevoegd over den vrijen wil. Men meent dan nu den 
vrijen wil te kunnen verklaren, omdat de natuur niet-deterministisch schijnt 
te zijn, terwijl vroeger op grond van de deterministische opvatting van de 
natuur de mogelijkheid van een vrije wils keuze werd verworpen. Anderen 
zijn iets voorzichtiger in hun uitspraken en zeggen dat onze opvattingen 
aangaande de causaliteit herzien moeten worden. Weer anderen zijn nog voor­
zichtiger en ook correcter, als ze alleen beweren dat het niet meer mogelijk 
is de toekomst te voorspellen, daar men een bepaalden begintoestand niet pre­
cies in alle onderdeelen kan kennen. De kwestie waar het om zou gaan is 
dus meer de voorspelbaarheid en het al o f niet deterministisch karakter van 
de natuur. Ten slotte zijn er ook physici, die ondanks quantentheorie en 
onzekerheidsrelatie de „strenge causaliteit”  blijven verdedigen. Waarschijn­
lijk hebben al deze meeningen den schrijver voor oogen gestaan, toen hij, 
dit onderwerp onder zijn aandacht had, want de verschillende aspecten komen 
op hun beurt alle aan de orde.

Ais punt van uitgang neemt de schrijver de gebruikelijke opvatting van de 
physici aangaande het causaliteitsprincipe, die in de formuleering van Heisen- 
berg luidt: „Wenn der gegenwartige Zustand eines isoiierten Systems in 
allen Bestimmungsstücken genau bekannt ist, so lasst sich der zukünftige 
Zustand des Systems daraus berechnen” . Daar het nu onmogelijk blijkt te 
zijn alle „Bestimmungsstücke”  te kennen, is het ook onmogelijk den toe- 
komstigen toestand te voorspellen en heeft het genoemde „Kausalgesetz”  dus 
zijn zin verloren. Zou de geciteerde uitspraak inderdaad een adaequate weer­
gave zijn van ons metaphysisch inzicht in de causaliteit, dan zou dit vonnis 
tevens het einde beteekenen van alle metaphysica in traditioneelen zin. Maar 
gelukkig blijken de physische rechters hier geen gelijk te hebben, zooals van 
Melsen in de volgende artikels uitvoerig gaat aantoonen. Hij begint met een 
duidelijk onderscheid te maken tusschen causaliteit, determinisme en voorspel­
baarheid en laat zien dat de identificatie van deze begrippen juist de oorzaak 
is van veel misverstand. Ook wijst hij er op, en m.i. zeer terecht, dat de deter­
ministische opvatting van de klassieke physica onverbreekbaar gekoppeld was 
aan de mogelijkheid om ieder physisch gebeuren voor te stellen door een 
mechanisch model. Toen door nieuwere gegevens overtuigend was aange­
toond, dat men een dergelijke wijze van voorstellen voor goed moest laten 
varen, werd ook het determinisme verworpen, en hiermee de voorspelbaar­
heid en de band van oorzakelijkheid, dien men eraan gekoppeld dacht. Een

N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

262



uitvoerig artikel wijdt de schrijver aan de grondslagen van de waarschijnlijk­
heidsrekening, waarbij hij de door von Kries en Talma ontwikkelde ,,speel- 
ruimtetheorie”  verdedigt. Verder laat hij zien dat waarschijnlijkheidsrekening 
geenszins gedetermineerdheid uitsluit.

Een andere z.g. consequentie van de quantentheorie, die nauw verbonden 
is met de causaliteitsopvatting, is de onmogelijkheid van een objectieve natuur­
beschrijving. Het ideaal van Laplace stond en viel met het determinisme en 
moest dus, meende men, van nu af principieel als een onmogelijkheid worden 
beschouwd. Volgens de moderne opvatting verandert de natuur door de 
waarneming en nooit zal het mogelijk zijn haar te kennen zooals ze in wer­
kelijkheid is, terwijl hier natuurlijk ook weer een vrije wilskeuze in het geding 
wordt gebracht. De schrijver behandelt de verschillende moeilijkheden, ook 
die welke het dualistisch karakter van de stof (corpuskei en golf) doet ont­
staan, en hij komt zeer terecht tot de conclusie, dat de mogelijkheid van een 
objectieve kennis van de natuur geenszins is uitgesloten. Alleen blijkt weer 
eens opnieuw dat onze kennis van de stof zeer beperkt is, iets wat op grond 
van de vroeger gegeven beschouwing over de onkenbaarheid van de materia 
prima te verwachten was. Aan het slot van dit hoofdstuk bespreekt van 
Melsen de redenen waarom juist de neo-positivistische stellingen met de be­
schouwingen over de quantentheorie verbonden werden. Ook hier blijkt het 
kennelijk falen van het mechanicisme, dat voor de physici als het eenig moge­
lijke metaphysisch systeem gold, van invloed te zijn geweest.

In hoofdstuk V II komt de relativiteitstheorie aan de beurt. Na een inleiding 
over het ontstaan en over den physischen inhoud van de speciale relativiteits­
theorie bespreekt de schrijver de z.g. wijsgeerige consequentie, die Einstein 
en volgelingen er uit getrokken hebben aangaande het begrip tijd en gelijk­
tijdigheid. Ook hier wordt weer als schuldige ontmaskerd het neo-positivis- 
tisch adagium: Wat principieel niet gemeten kan worden, bestaat niet. „D er 
BegrifF („gleichzeitig” ) existiert für den Physiker erst dann, wenn die Möglich- 
keit gegeben ist, im konkreten Falie herauszufinden, ob der Begriff zutrifft 
oder nicht.”  Daar het nu onmogelijk blijkt te zijn gelijktijdigheid van twee 
gebeurtenissen op verschillende plaatsen vast te stellen, wordt op grond van 
dit principe verkondigd dat het begrip gelijktijdigheid geen zin heeft. In- 
tusschen kan, afgezien van de onhoudbaarheid van het genoemde principe, 
worden aangetoond dat de waarde van het gelijktijdigheidsbegrip niet van 
physische waarnemingen afhankelijk kan zijn, daar het op inzicht berust, 
en verder (ad hominem) dat Einstein zelf in zijn uiteenzettingen het begrip 
gelijktijdigheid veronderstelt. Dit begrip is dus zeker nog altijd zinvol, en 
dus heeft de metaphysica ook van de relativiteitstheorie geen gevaar te duchten.

Wij zijn gekomen aan het laatste hoofdstuk van het boek waarin de schrij­
ver van sommige punten een samenvatting geeft en verder een beschouwing 
over het wetenschapskarakter van de moderne physica. Als eerste conclusie 
uit het voorafgaande wordt vermeld dat metaphysica en physica zich op 
verschillend terrein bewegen, zoodat de physica geen oplossing kan brengen 
in zuiver metaphysische kwesties en omgekeerd de physica van de meta­
physica geen directe hulp te verwachten heeft. Dit is inderdaad een zeer be­

N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

263



langrijke conclusie en een goed inzicht in de waarheid van deze stelling zal 
heel wat onnoodige moeilijkheden en misverstanden kunnen voorkomen. 
Het verdoezelen der grenzen tusschen beide wetenschappen of, wat nog erger 
is, een soort identificatie van beide geeft aanleiding tot de grootste verwarring, 
zooals uit de geschiedenis van het mechanicisme gebleken is. Wel kunnen 
physische gegevens beslissen over de onjuistheid van een metaphysische theo­
rie, in zooverre deze in haar consequenties niet met deze gegevens in strijd 
mag komen. Zoo moest het mechanicisme op grond van moderne ervarings­
gegevens verworpen worden. In zooverre kan men dus, zuiver negatief, aan 
de moderne physica wijsgeerige consequenties toekennen. Maar in geen geval 
mag men beweren dat de wijsbegeerte iets veranderlijks zou zijn, dat zijn oor­
sprong vindend in een bepaalde wetenschappelijke situatie van een bepaalden 
tijd ook met deze zou veranderen, zoodat de z.g. denknoodzakelijkheden van 
de wijsbegeerte slechts denkgewoonten zouden zijn, eigen aan een bepaalden 
stand van de wetenschap.

Het losmaken van de natuurwetenschap uit de banden der metaphysica 
is voor de eerste van groot voordeel geweest. Daardoor heeft ze zich onbe­
vooroordeeld tegenover de feiten kunnen stellen en zich vrij kunnen ont­
wikkelen. Het is inderdaad een goede zijde van het positivisme geweest dat 
het, al is het dan eenzijdig, op het feitelijkheids karakter van de physica heeft 
gewezen. Deze opmerking is voor den schrijver aanleiding om nog eens uit­
drukkelijk op het eenzijdig karakter van het positivisme te wijzen. Hier komt, 
dunkt mij, bij den lezer weer de wensch op om eens in één hoofdstuk een 
afgeronde uiteenzetting te krijgen over het neo-positivisme in zijn betrekking 
tot de natuurwetenschappen. Wegens het uitzonderlijk belang van een goed 
inzicht in deze ingewikkelde kwestie zou dit zeker uiterst nuttig zijn. Nu 
staan op talrijke plaatsen in het boek belangrijke en scherpzinnige opmer­
kingen en beschouwingen over dit vraagstuk, maar men mist hier de eenheid. 
Achtereenvolgens krijgt men wel verschillende aspecten te zien, maar niet 
het geheel in zijn samenhang. Waarschijnlijk heeft de schrijver een dergelijke 
universeele beschouwing tot later willen uitstellen, want een paar noten in 
het boek doen ons een aparte studie over het neo-positivisme verwachten.

Het tweede artikel van dit hoofdstuk handelt over het wetenschapskarakter 
van de moderne physica. Hier toont de schrijver aan dat ook de moderne 
physica zich niet louter bepaalt tot de beschrijving van de waargenomen ver­
schijnselen, ofschoon dit vaak wordt beweerd en vele physici ook niet meer 
willen geven dan een beschrijving, al o f niet in mathematischen vorm. In 
werkelijkheid gaan zij meestal wel verder en zoeken zij de oorzaken van de 
verschijnselen, zooals duidelijk blijkt uit den aard der physische theorieën. 
Ook al is het voorloopig resultaat een mathematische beschrijving van de 
feitelijkheden, de physicus rust toch niet voor dat hij van deze beschrijving een 
physische interpretatie kan geven, die een realiteitskarakter draagt. In het 
laatste artikel van dit hoofdstuk wijst de schrijver nog eens op twee belang­
rijke conclusies van zijn werk, nl. ten eerste, dat de beteekenis van de moderne 
physica zuiver gelegen is op natuurwetenschappelijk, en niet op wijsgeerig, 
of speciaal kentheoretisch terrein, en ten tweede, —  en dit beoogt hij met

N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

264



N A T U U R W E T E N S C H A P  E N  W I J S B E G E E R T E

nadruk tegen sommige Thomisten —  dat de natuurwetenschap, zooals zij op 
moderne wijze, met mathematische hulpmiddelen, te werk gaat, op den 
juisten weg is om onze kennis aangaande de natuur te verrijken.

Uit het gegeven overzicht heeft de al of niet deskundige lezer reeds duidelijk 
kunnen opmaken dat er in dit boek een kostbare schat van wetenswaardig­
heden over de raakgebieden van wijsbegeerte en natuurwetenschappen te 
vinden is. Wie zich op dit terrein waagt moet de moderne physica in haar 
wezenlijke trekken beheerschen. Hij moet die kennis kunnen putten uit de 
echte physische werken en niet aangewezen zijn op populaire boeken die 
dikwijls een heel scheve voorstelling van de belangrijke kwesties geven. 
Daarenboven moet hij voldoende philosoof zijn om de wijsgeerige kwesties, 
die hier liggen, te kunnen beoordeelen en tot oplossing te brengen. De com­
binatie philosoof-physicus is uiteraard tamelijk zeldzaam. De auteur van dit 
boek is een van de weinigen in wie deze combinatie door aanleg en studie op 
gelukkige wijze gegroeid is. In zijn boek geeft hij blijk van een grondige be­
heers ching van de behandelde stof, die hij op de belangrijke punten steeds 
duidelijk, en soms zeer origineel, weet te belichten. Daarenboven heeft hij 
de benijdenswaardige gave om deze soms moeilijke en droge stof op een 
smakelijke wijze te behandelen, zoodat het lezen een genot is. Toch kan deze 
literair aantrekkelijke vorm voor velen het bezwaar hebben, dat zij de moei­
lijkheden over het hoofd zien en den gedachtengang uit het oog verliezen. 
Dit bezwaar wordt nog grooter, daar de schrijver, waarschijnlijk om didac­
tische redenen —  het lijkt paradoxaal — , zijn boek heeft bewerkt op een wijze, 
die den lezer langzaam van het gemakkelijke tot het moeilijke brengt; als het 
ware een behandeling in verschillende ronden, zooals de Middelbare School 
dat noemt. Een gevolg hiervan is echter, ik heb er al eens terloops op ge­
wezen, dat sommige belangrijke kwesties versnipperd worden, zoodat iedere 
snipper wel past in het mozaïek dat momenteel in bewerking is, maar men 
de snippers van eenzelfde soort niet gemakkelijk kan terugvinden. De ver­
wijzingen, die vaak worden gegeven, kunnen deze bezwaren niet geheel weg­
nemen. Misschien zou in de volgende drukken, die het boek ongetwijfeld zal 
beleven, op dit punt iets te verbeteren zijn.

Met den zakelijken inhoud van het boek ben ik het in hoofdzaak eens. 
Indien ik een of ander onderdeel anders zou willen zien, is dit in den regel 
meer een kwestie van waardeering dan van ander inzicht. Dit boek zal zeker 
zijn weg wel vinden en het zal, misschien eerder dan het boek van Hoenen, 
ook wel geaccepteerd worden in de kringen der moderne physici, omdat de 
schrijver zich beter op hun standpunt weet te plaatsen en zelfs iets goeds 
weet te zien in hun positivistische instelling, ofschoon hij het positivisme of 
neo-positivisme als systeem natuurlijk verwerpt. Ik aarzel niet dit boek voor­
treffelijk te noemen, en ik wensch en voorspel het een ruimen kring van lezers.

265



‘Hoeken over ^Donkere Tijden
door Joh. H E E S T E R B E E K  S.J.

V ijf jaar bezetting: v ijf jaar dwang onder allerlei vorm; een periode van 
ongehoord schrikbewind: moorden, deportaties, mishandeling, verraad; wur­
gende angst en vervolging. Wij schrijven deze woorden zo gemakkelijk neer, 
nu een andere tijd is ingegaan; doch als we ons weer voor de geest roepen, ons 
weer realiseren welke bittere inhoud deze woorden bevatten, worden we stil 
en huiveren.

B e z e t  G e b i e d 1) voert ons weer terug in die barre tijden van nood. 
En met zulk een nadrukkelijkheid, met zulk een indringende kracht is dit boek 
geschreven dat we weer ondergaan de rampvolle tijd; weer de helle-tocht ma­
ken die ons volk —  terzijde een verachtelijk, egoïstisch deel dat onze met bloed 
en tranen bevlekte bodem thans brutaal onteert —  heeft doorgeworsteld, door­
gevochten, doorgeleden en -gebeden.

Dit boek is aangrijpend vaak. Kan men van mooi spreken bij zulk een 
werk? Het lijden ligt nog te dichtbij. Een later geslacht zal wellicht meer van 
de schoonheid genieten die B e z e t  G e b i e d  eigen is; zal ook meer de te­
korten opmerken die het kunstwerk aankleven. De huidige generatie gevoelt 
nog te zeer de schrijnende smart, de onmenselijke wreedheid waarvan de diep 
ingekerfde striemen en voren nog niet —  misschien nooit —  geheeld kunnen 
worden. Toch is dit boek mooi en goed. Het is geen oersoonliike beleving die. X / O ..
hier geuit wordt —  al schuilt deze er vanzelfsprekend in —  maar het legt voor 
ons open het lijden van een volk. Kort, bijtend, heftig soms is de taal; zoals 
de lange ellende den mens maakt: verbeten, stotend, heftig en.... zacht. Ja , ook 
zacht; een zachtheid die een stille, onopvallende, heldhaftige kracht openbaart. 
Het woord van Peiger is zo waar: „ Ik  dacht dat wij lef hadden, omdat we een 
pistool kunnen vasthouden, maar als ik naar je moeder kijk, voel ik pas wat 
een onbenullige snotjongen o f ik ben” , (blz. 322). Ja, de grootste heldhaftig­
heid hebben onder de wurgende klauwen van een genadelozen vijand wellicht 
de moeders, de vrouwen getoond in haar nimmer bezwijkende liefde, zorg en 
medelijden. En hoe ontzettend veel werd er van haar gevraagd. Dat heeft deze 
tijd van verschrikking meer dan ooit geopenbaard: de önuitputtelijke, onver­
nietigbare ziele-kracht der liefhebbende vrouw.

De pijn, het aanhoudend lij den, de uiterlij ke en innerlij ke ontreddering, doch 
ook de kracht van een sterk Godsvertrouwen heeft Rogier van Aerde in zijn 
boek getekend. Scherp en levendig. En daardoor is het een sterkend boek ge­
worden. Wij grijpen nog steviger naar Gods hand als we dit relaas doorleefd 
hebben. Zeker, er zijn gebreken in dit boek. De laatste hoofdstukken zijn te 
kort, te summier gehouden. Zij drijven het voorgaande niet dieper in de ziel, 
werken zelfs eerder verzwakkend.

*) B e z e t G e b i e d  door Rogier van Aerde, Amsterdam, Urbi et Orbi, 3e druk, 326 
blz.

266



B O E K E N  O V E R  D O N K E R E  T I J D E N

E r zijn gebreken in de stijl. De herhaling van één of meer woorden geschiedt 
te veelvuldig; de indruk verdiept er niet door; ze wordt tot cliché. En dit is 
jammer, want in B e z e t  G e b i e d  is de tragiek der bezettingsjaren met een 
diep inleven en een warme liefde voor volk en land geschreven.

Van Bert Voeten verscheen een oorlogsboek, onder de titel D o o r ­
t o c h t 1). In tegenstelling tot het werk van R. van Aerde staat hier het per­
soonlijk beleven —  o f moet ik zeggen: persoonlijk ondergaan? ■— op de voor­
grond. Hoe oorlogsverschrikkingen een mensenziel aangrijpen: de angst, de 
radeloosheid, dat bijna-óndergaan van een mens voor wien deze geselslagen 
te zwaar, te smartelijk zijn.

Een journaal in een taal die zeer verzorgd is, al te verzorgd. Men ontmoet 
hier precieuse taalwendingen die den lezer ietwat schuw maken; hem met een 
zeker wantrouwen zich doen afvragen, of bij tijd en wijle de waarachtigheid 
niet geleden heeft onder de sierlijkheid van stijl.

Zo ooit, dan is in een werk als het onderhavige schoonschrijverij uit den 
boze. De doorleefde verschrikkelijkheid vloekt hiermede. Voor de weergaven 
van deze ontzetting is vereist en voldoet slechts het naakte woord, raak, scherp, 
in zijn uiterste eenvoud. Zinnen als: „ Ik  voel mij besmeurd door realiteiten”  
(blz. 66); „Ik  zoek een tarnkap om mijn gelaat te kunnen onttrekken aan de 
oogen van het verraad. Ik zoek een maliënkolder om lijf en geest te kunnen 
pantseren tegen de slagen eener bloeddronken horde”  (blz. 163) e.d., zijn kort­
weg geaffecteerd. Lichtelijk komisch doet het aan in dit uiterst-persoonlijke 
journaal te horen spreken van „m ijn”  volk, gelijk ook een zekere gewichtig­
heid van schrijven en zich uitdrukken ietwat dŵ aas afsteekt bij een voortdurend 
angstgevoel. Deze gezochtheden daargelaten, is dit dagboek het werk van een 
„schrijver” , juister wellicht: van een dichter. De wurgende angst, de noodge­
dwongen wending naar het levens-nodige, het is in een constante strijd met 
de geest die vrij en hoog wdl opstijgen doch neergetrokken wordt door machten 
sterker dan hijzelf. Een hulpeloze onmacht op te tornen tegen een verstikkende 
dwang. En dit alles in korte notities —  soms meesterlijk —  neergelegd. 
D o o r t o c h t  is geworden het dagboek van die, geknecht en geslagen, 
onmachtig hebben toegezien en geduld; bij wie de verbetenheid niet werd 
tot een daad maar inschroeide en aan vrat het eigen innerlijk.

Een puur-persoonlijke belijdenis van innerlijke nood en hunkerend uitzien 
naar verlossing. Een boek dat men met aandacht, soms met ontroering, leest; 
een boek waarin het accent te sterk rust op de schone verwoording en dat bij 
herlezing tegenvalt. Het is niet enkel egocentrisme, of de gewichtig-geuite be­
schouwingen waarvan velen zo bitter weinig betekenen, er is in dit boek een 
leegte, die met al zijn kunstvaardigheid de schrijver niet heeft weten te bedek­
ken. Is dit wijl er geen spoor van enig godsdienstig houvast in dit dagboek te 
speuren valt? Uit een paar gegevens maakt de lezer op dat de auteur uit een 
katholiek milieu stamt, doch dit katholicisme krijgt geen stem in dit journaal. 
Het schijnt van niet de geringste waarde te zijn. In ieder geval blijft het zorg­
vuldig uitgeschakeld. Volkomen godsdienstloos is dit dagboek, louter aards.

Hoe een fijnvoelend hart gepijnigd werd en echter de kracht behield ten
x) D o o r t o c h t. Een Oorlogsboek 1940— 1945. A ’dam. Uitg. Contact. 222 blz.

267



B O E K E N  O V E R  D O N K E R E  T I J D E N

einde toe in een alles-vergevende liefde, heeft Mary van Wessem in een klein, 
gevoelig werkje in dagboekvorm beschreven 1).

Een boek van sterke ontroering is D i e  v a n  o n s 2). Uitstekend ge­
schreven; van een sterke, heldere structuur. D i e  v a n  o n s :  de illegalen, 
mensen die uit hun gewone levenssfeer gerukt, de ondergrondse wereld van 
verzet vormden, uit alle stand en van allerlei slag, hebben in deze bezettings­
jaren elkaar gevonden.

De vaak bovenmenselijk-zware last van hun werk, het voortdurende en 
steeds toenemende gevaar, de onzekerheid, de ondragelijke spanning, het ver­
raad, de honger en ellende, huiszoeking en overvallen, executies en depor­
taties, en al de droefheid van familieleden daaruit gesproten; doch ook de 
trouw en offervaardigheid, het zich wegcijferen voor anderen, voor het kleine, 
dierbare land; de schrijfster heeft het in een meesterlijk geheel weten te vangen.

Een alles-beheersende figuur heeft het boek niet, tenzij men Wouter Brandt 
als hoofdpersoon wil beschouwen. Illegaal tegen wil en dank, is hij later een 
der meest vasthoudenden en onverzettelijken. Van een alleen voor de weten­
schap levende, wordt hij langzaam een mee-lijdend mens. Hoe verandert de 
tijd ook een egoïstische Svera Rhis, die door haar hulp aan een illegale in de 
gevangenis terecht komt en in de eenzaamheid van haar cel God terugvindt 
en een hart vol vrede.

En de ommekeer van een Professor Lieftinck. Het zijn slechts een paar voor­
beelden uit dit nobele boek, dat met een brede belangstelling, een mild be- 
begrijpen en een warme liefde is geschreven.

D i e  v a n o n s  is niet door haat tegen den overweldiger geïnspireerd; 
het is geweid uit een hart, rijk aan liefde voor eigen volk en land. Schaduw­
zijden had zeker deze tijd, en voor velen is de gedwongen verborgenheid geen 
zegen geweest; doch hoe heeft Corsari het licht laten vallen vóór alles op het 
innerlijk-mooi dat een mensenhart bergt en dat te voorschijn breekt waar ge­
meenschappelijk leed gedragen wordt; hoe de geest weet uit te stijgen boven 
het moeras van haat en verdrukking naar Hem die kracht en vrede geeft.

D i e  v  a n o n s  is de —  dankbaar aanvaarde —  gave van een begenadig­
de kunstenares aan haar landgenoten. Een kostbaar souvenir uit een droeve 
tijd. Een boek met nobele allure.

In scherpe tegenstelling hiermede staat het al te lijvige boek van Maurits 
Dekker. 3) De titel suggereert reeds vanuit welke mentaliteit dit werk geschre­
ven is. „Roman 193 9-1944”  luidt de ondertitel; doch met recht kan men zich 
afvragen of deze hoeveelheid bladzijden een „roman”  vormen. Het gehele 
boek is een al te uitvoerige beschrijving van de situatie der Joden tijdens de 
bezettingsjaren, volgens het sinds jaar en dag bekende realistisch concept. 
Waarom het eindigt met 1944, blijft een open vraag. Met evenveel of even 
weinig succes had er nog wel een aantal bladzijden aan toegevoegd kunnen 
worden. Of dient de Amerikaan die bij het begin optreedt, voor pakkend slot- *)

*) Mary van Wessem. In t  ra mu r o s .  N.V. Holland, Amsterdam. 1945. 120 blz.
2) W. Corsari, D ie  v a n  ons,  Amsterdam, C.V. De Bezige Bij, 1946. 377 blz.
3) Maurits Dekker. De L a a r s  op de Nek.  Roman 1939— 1944, Leiden, SijthofF, 

1945. 653 blz.

268



accoord? Een povere afronding, die de vraag niet oplost. Een louter materia­
listische inslag kenmerkt dit boek. Grauw en vlak is dit werk; dof zonder enige 
verheffing.

Dat een romancier als Theun de Vries over deze donkere jaren zou gezwegen 
hebben, is niet goed denkbaar. 1) Een negental vertellingen zijn van zijn hand 
verschenen. Naar de om vang een bescheiden bijdrage doch werk van een 
waarachtig schrijver. Tot de best-geslaagde verhalen behoort ongetwijfeld 
„M ijn Dochter” . De ommekeer van den bescheiden facturist is een meester­
stukje van psychologisch inleven. Mag het begin van „A uto’s”  hier en daar 
naar de woordkeus wat gezocht aandoen, de weergave der verbrijzelde in­
spiratie is buitengewoon getroffen. Als vertelling zal wellicht het laatste ver­
haal het meest geapprecieerd worden.

1 8 1 1— 1813. Napoleon. Conscriptie. Vluchten en zich verbergen voor de 
franse agenten die de onwilligen opspeuren voor de grote armée van den keizer. 
Ook toen verdwenen jongemannen uit het openbaar leven, uit hun tehuis en 
vertrouwde omgeving, om schuil te gaan in bossen en moerassen, ver van de 
bewoonde wereld. Opgejaagd en onrustig ook zij; want ook toen ontbrak het 
niet aan verraders. ,,.... een der zoons van W.... vluchtte...., toen men hem 
boodschapte, dat er (soldaten) waren om hem te halen —  en nimmer vernam 
men taal of teeken....”  (in een kleine kroniek van Drachten); en de geschiedenis 
van dezen onbekende werd ruim een eeuw later geschreven door een lotge­
noot, ook verborgen langs de meren, hier en ginds.

Ondergedoken in Friesland ontving de schrijver E . Zandstra 2) een pakje 
papieren, daterend van den „Vogelvriend” , den onderduiker van 1812, en 
voor zijn verbeelding bloeide open het leven van den jongen man die, in de 
eenzaamheid teruggetrokken, verdwenen was uit de samenleving, voor goed.

Een heerlijk boek is aldus ontstaan. Een boek dat men ademloos leest. Een 
mens is voor een wijle tot het leven teruggeroepen, een vriend van vogels die 
zijn gedwongen verborgen-zijn wijdde aan de bestudering der gevleugelde 
bewoners der friese meren en plassen. Zijn ontmoetingen en belevenissen met 
mensen staan ook vermeld doch dat zijn intermitterende episoden. Het diepste 
leven van Idzerd openbaart zich als hij zich alleen bevindt te midden der bonte 
vogelwereld. Met welk een liefde èn meesterschap is deze levensgeschiedenis 
verteld. Het spel van zon en water, de bloei en verwelking van het eenzame 
merengebied, de trek en terug keer der vogels, hun minnespel en -strijd, de 
harde winter als de plassen en poelen glanzend liggen onder de dikke ijskorst, 
de stralende zomer met zijn weelde van bloemen en jong leven. In een alge­
hele overgave aan de wisselende schoonheid van het friese waterland heeft 
Zandstra een werk geschapen, gaaf en fris en van een wonderlijke bekoorlijk­
heid.

Een onderduik-tijd die een lezer misschien poëtisch zal noemen; dichterlijk 
ja voor ons, toeschouwers van een eeuw later, die de fluittonen en het scherpe

x) Theun de Vries. D e L a a r s ,  Verhalen uit een bezet gebied, Arnhem, Uitg. Van 
Loghum Slaterus, 1945. 255 blz.

2) E. Zandstra. D e V o g e l v r i e n d .  Herinneringen van een onderduiker 1811—  
1813, Amsterdam, Het Hollandsche Uitgevershuis, 1946. 279 blz.

B O E K E N  O V E R  D O N K E R E  T I J D E N

2 6 9



B O E K E N  O V E R  D O N K E R E  T I J D E N

gieren hoorden van metalen monsters die ook zweefden in de lucht doch 
waarvoor men slechts angst kon koesteren en afschuw.

Toch, de bittere realiteit van een „verbannen leven” , zij het in 1812, is hier 
ook tastbaar, doch waar een banneling zich zo inleefde in Gods ongerepte 
natuur, vergeten we soms hoe ook hij was een opgejaagde, verdreven van huis 
en familie. Het is de suggestieve kracht van dit boek die, hetgeen langgeleden 
zo vreugde vol en intens gezien werd, den huidigen lezer doet bewonderen en 
liefhebben; hem doet geloven en vertrouwen in een betere toekomst zoals de 
voortvluchtige voor de franse gens d’armes geloofde en vertrouwde. Het 
mensenhart wil —  en kan —  niet anders dan vertrouwen dat na een gigantische 
strijd om het kostbaarste bezit: de vrijheid, een lichtere hemel zich zal welven 
over de komende tijd. Idzerd ging ten onder vóór de stralende morgen der 
vrijheid was aangebroken; hij redde een mede-mens ten koste van eigen leven. 
Een onbekende die verdween.

Velen der gevluchten en verborgenen zijn zijn weg gegaan; onbekend, ver­
dwenen; anderen mochten het einde der overweldiging beleven. Zal een lichte, 
een betere morgen aanbreken na deze sombere nacht? „D e wereld van mor­
gen. En die morgen is niet ver. Ik voel zijn frisschen adem aanwaaien van zeer 
nabij — als de lentewind op een stralend jongen ochtend over de glanzende 
wateren van het onvergetelijk Princehof. Een vroolijke sterke wind beladen 
met de beloften van een groot voorjaar. De volken willen in vrijheid naast 
elkander leven. Zooals de vogels leven, van eeuw tot eeuw, op het water en de 
eilanden in de grootsche natuur van het hart van Friesland. Zoo was het ideaal 
van den onderduiker van 1812. Zoo zal ons ideaal zijn, dat van de onderdui­
kers van 1943” . (blz. 278— 279).

Aldus eindigt dit prachtige verhaal over den onbekenden vogelvriend Idzerd 
met zijn nobele hart en sterke Godsvertrouwen.. En met een hart ontroerd tot 
den bodem, en een diepe dankbaarheid voor de schoonheid die een mensenhand 
weet te scheppen, eindigt de lezer dit natuur-frisse boek van Zandstra, dat 
boven alles rijk is door een diepe en innige liefde voor Gods ongerepte natuur.

D e  V o g e l v r i e n d  is een monument van blijvende schoonheid, door 
een kunstenaar ontworpen ter herinnering aan hen, die, als de onbekende van 
1812, gedoken waren langs de meren en plassen van Friesland.

Over de donkere tijden van slavernij en wreedheid zijn talrijke schrifturen 
verschenen. Velen zijn reeds eendagsvlinders gebleken en aan hetgeen al te 
gebonden blijft aan eigen tijd, aan wat niet door de toverstaf der muze geraakt 
is, zal een volgende generatie ongeïnteresseerd voorbijgaan. Voor hen die deze 
harde jaren niet aan den lijve ondervonden hebben, zal slechts weinig van al 
dit geschrevene blijven leven. Slechts waar de auteur óók, juister: vóór alles in 
dienst der schoonheid gestaan heeft, is een werk van blijvende, litteraire waarde 
mogelijk. Aan deze verheven dienst hebben de hier vermelde auteurs —  zij het 
met meer of minder trouw —  zich allen als toegewijde vazallen getoond. Als 
de meest verknochte en hoogst begenadigde mogen begroet worden zij die 
ons — na deze, ook aan schoonheid, arme jaren —  begiftigd hebben met de 
rijke schat van D i e  v a n  o n s  en D e  V o g e l v r i e n d .

En voor deze kostbare gaven past een woord van grote dank.

270



Een Nederlandse Kloosterstichteres: 

Salome Sticken
door E E N  U R SU LIN E V A N  D E RO M EIN SE U N IE

Deze naam is innig verbonden met de kring vooraanstaande figuren uit de 
hernieuwingstijd van het geestelijk leven in de 15de eeuw: Geert Groote, Joh. 
Brinckerinck en de hele beweging der Broeders van het Gemene leven met 
hun „Moderne devotie” .

Wat de bedoeling was van deze hervormers in de goede zin van het 
woord, is voldoende bekend. Zij wilden buiten de kloosters om een geeste­
lijke band leggen tussen de leken en ook in de kloosters ’n hernieuwing ver­
wekken door op de individuele heiliging in te werken. De geschiedenis heeft 
echter uitgewezen, dat tenslotte deze hervorming vooral in de kloosters werd 
opgenomen en aanleiding heeft gegeven tot het stichten van ’n nieuwe kloos- 
tertak van de Augustijner Orde.

Salome Sticken is de figuur, die langs de leken-communiteit van Deventer 
opgaat naar het echte kloosterinstituut van Diepenveen. De ontwikkeling, 
wat de vrouwen betreft, van „godvruchtige leek”  tot kloosterlinge —  langs 
de weg der moderne devotie —  kunnen wij in het leven van deze vrouwe, 
die stichteres van Diepenveen wordt, nagaan. 1).

Salome was de derde dochter van Herman Sticken, een aanzienlijk burger 
uit Grol in Gelderland. Deze Herman Sticken, door een preek van Geert 
Groote aangespoord tot een boetvaardig leven, voedde zijn dochters, en voor­
al de jongste waar hij een voorliefde voor had, zeer streng op. De geboorte­
datum van Salome is niet juist vast te stellen. Kühler laat dit zijn in 1369.

Omtrent haar verblijf in het ouderlijk huis vinden wij weinig opgetekend. 
Zij zal zich vermoedelijk, evenals de andere jongemeisjes uit haar tijd, hebben 
bezig gehouden met de huishouding.

Doordat zij zeer bekwaam was in borduren kwam zij veel in aanraking met 
de voorname families uit de omtrek voor wie zij werkte. Toen op Kerstmis 
1389 te Rome het H. Jaar geopend zou worden, wilde Salome zich aansluiten 
bij de Nederlandse pelgrims. Maar in haar bezorgdheid over de moeilijkheid 
van een vreemde taal raadpleegde zij Johannes de Wael, prior van het klooster 
der Reguliere Kanunniken „Bethlehem”  bij Zwolle. Zijn antwoord: „Volghet

1) Deze schets berust in hoofdzaak op het zoogenaamde Handschrift D: Van den doechden 
der vuriger en stichtiger sus ter en van Diepenveen (uitgegeven door D. A. Brinckerinck, Groningen 
1904). De in ons artikel voorkomende middelnederlandsche teksten, waar geen andere plaats 
bij staat opgegeven, zijn alle aan dit handschrift ontleend. De verdere voornamere schrijvers 
over ons onderwerp zijn: W. J. Kühler, Johannes Brinckerinck en %ijn klooster te Diepenveen 
(Rotterdam 1908). J. de Hullu, Statuten van het Meester-Geerishuis te Deventer (in Arch. Ned. 
Kerkgesch. jrgng 1897), J. H. Gallée, De regel der Windesheimsche Vrouwenkloosters (ibid. 
jrgng. 1895), J. G. R. Acquoy, Het Klooster te Windesheim en c(ijn invloed. (Utrecht 1895).

2 7 1



E E N  N E D E R L A N D S E  K L O O S T E R S T I C H T E R E S : S A L O M E  S T I C K E N

my ende gy sult ene roemsche vaert doen”  viel anders uit dan zij verwachtte. 
Salome volgde, wel niet naar Rome maar naar Deventer, naar liet Meester- 
Geertshuis. Hier woonden devote vrouwen tesamen om er God te dienen, 
zonder zich evenwel door geloften te hebben verbonden. Het was December 
1389. Zoals in die tijd meer gebeurde schijnt ook Salome zonder uitdrukkelijke 
toestemming van haar vader het ouderlijk huis verlaten te hebben. Herman 
Sticken overleed Kerstmis van datzelfde jaar.

De devoten van het Meester-Geertshuis waren in het begin wel wat huiverig 
om zo’n werelds meisje op te nemen. Maar zij was sterk in de liefde tot Hem Die 
haar geroepen had. Spoedig vonden de zusters in haar een voorbeeld van vurig­
heid en godsvrucht: „Sie was allen een exempel”  zegt de chronista van Hs. D.

In Florens Rade wij ns, den prior van het Broederhuis te Deventer, vond zij 
een bekwaam leidsman, die haar vertrouwd maakte met het ,,swygen, wijken 
ende duken”  met „ootmoedige werken”  en andere dingen die „contrarie”  de 
menselijke natuur waren. Reeds hier treedt bij Salome op de voorgrond haar 
bijzondere liefde voor de nederigheid. Later als „meystersche”  (moeder) van 
het Meester-Geertshuis en ook als priorin van Diepenveen, oefende zij niet 
alleen zichzelf, maar ook haar zusters in deze fundamentele deugd. „Gene lange 
iaeren en hadde sie daer gewont, sie en wart moder gecaren al was sij ionck van 
iaeren. Mer hoer stichtige ende vurige wanderinge maekten hoer daer bequame 
toe.”  Volgens Kühler’s berekening is dit na Mei 1392 en was zij dus i  23 jaar. 
Johannes Brinckerinck was toen rector van het Meester-Geertshuis.

Het aanvaarden van het ambt van „meystersche”  viel haar zeer zwaar. En 
het feit, dat er in het devoten-huis volgens de Regel steeds twee oversten met 
gelijke macht het bewind voerden, bracht zowel voor de overheid als voor de 
onderdanen moeilijkheden met zich mee. Maar haar practische liefde voor de 
nederigheid zal de samenwerking met Barte ter Clocken, haar mede-moeder,, 
vergemakkelijkt hebben. Zij leidde een leven van innige vereniging met God. 
De vrije ogenblikken waarover zij tussen al haar zo uiteenlopende bezigheden 
als meystersche kon beschikken, wijdde zij geheel en al aan haar hemelsen 
Bruidegom. Een bijzondere voorliefde koesterde zij voor het H. Lijden van 
den Goddelijken Zaligmaker. Kort voor haar dood raadde zij nog de beide 
zusters, die bij haar waakten, aan, dat ook zij „dat bitter lijden ons lieven heren 
in horen herten hebben solden, daer sie hoer altoes in geoefent had.”

Onoverkomelijk bleef echter steeds haar af keer van het ambt van overste. 
Toen zij dan ook in 1408 op de gebruikelijke wijze haar jaarlijks ontslag had 
ingediend —  evenwel zonder resultaat —  trachtte zij op een andere wijze van 
die last ontheven te worden. Zij vroeg verlof voor een reis naar Kampen, wat 
haar werd toegestaan. Toen de bepaalde tijd verstreken was riep Brinckerinck 
haar terug naar Deventer, echter zonder resultaat. Een tweede keer beval hij 
haar terug te keren naar het Meester-Geertshuis, met hetzelfde gevolg. Het doel 
dat Salome beoogd had was bereikt! Want volgens de Statuten van Geert 
Groote „mocht men en solde men uetzette ieghewelken die boven oerlof 
langhe uyt waer.”  x) Misschien zal men hier geneigd zijn te spreken van „wei- 

*) De Hullu, Statuten, p. 68.

27 Z



geren van gehoorzaamheid” , maar dan denken wij teveel aan de toestanden 
van vandaag en verliezen uit het oog, dat de devoten uit het Meester-Geerts­
huis vrij waren om te komen en te gaan. Wèl bestond de regel, dat degenen,, 
die vrijwillig weggingen, voorgoed haar plaats verbeurd hadden.

Intussen was Brinckerinck in 1400 begonnen met de bouw van zijn nieuwe 
klooster te Diepenveen. Daar hij deze energieke vrouw graag wilde winnen 
voor zijn nieuwe stichting riep hij haar daarheen. Nu kwam zij terstond, ver­
heugd, bevrijd te zijn van de zware last die te Deventer op haar drukte.

Het klooster te Diepenveen was nog in wording. De eerste postulanten wa­
ren devoten uit het Meester-Geertshuis, waaronder düs ook Salome Sticken. 
De nieuwe stichting werd een slotklooster van Reguliere Kanunnikessen van 
den H. Augustinus. ’t Was op Salome Sticken dat Brinckerinck al zijn hoop* 
gevestigd had. In haar zag hij de toekomstige leidsvrouw van deze jonge com­
muniteit. Eerst moest zij echter met de andere devoten onder zijn leiding haar 
postulaat doormaken.,,Salome waert gecleedet op Santé Agnieten avent”  door 
Johannes Vos van Heusden, den prior van het Windesheimer mannenklooster. 
Zij had gevraagd „conversynne”  x) te mogen worden, maar werd opgenomen 
onder de koorzusters. Moedig zette zij zich over deze kleine teleurstelling heen 
en begon met ijver haar noviciaat. Vóór haar intrede had zij reeds latijn geleerd 
zodat zij van ’t begin af aan de getijden in het koor kon meebidden. Onder lei­
ding van de „magistra”  kon zij haar verlangen naar een nederig en boetvaardig 
leven tenvolie vervullen.

Na een jaar voorbereiding werd de jonge novice toegelaten tot het af­
leggen van de H. Geloften, 20 Januari 1410. ïngelijfd bij de kern van Diepen- 
veens communiteit gaf zij zich met hart en ziel aan haar geestelijke familie om 
zo haar persoonlijke volmaaktheid te bereiken. Ofschoon de verhouding tot 
God niet enkel naar het uiterlijk kan afgemeten worden, zal toch het voorko­
men een meer of minder bovennatuurlijk stempel dragen. Salome verenigde 
in zich die eigenschappen en deugden, die in haar tijd golden als het ideaal van 
vroomheid. Kühler schrijft o.a. over haar: „Z ij is het zuiverste type van de de­
vote kloosterzuster harer dagen; anderen hadden min o f meer trekken van dat 
beeld, zij had ze alle. En dit deed haar vanzelf oprijzen uit haar omgeving; dit 
gaf haar gezag, het overwicht, de meerderheid die allen haar toekenden. De 
zusters zagen in haar de leidsvrouw bij uitnemendheid; zij voelden, dat geen 
ander haar geheel zou kunnen vervangen.”  Lang kon het licht van haar gloed­
vol bovennatuurlijk leven niet onder de korenmaat verborgen blijven. In 1410 
werd zij tot suppriorin benoemd en twee jaar later tot priorin, „dat hoer seer 
swaer was, ende maecket den vaders alte suer eer siet consentieren wolde. Mer 
ten letste moste siet toelaten, al hoe node dat siet dede.”

Alhoewel zij niet met algemene stemmen tot overste gekozen was, wist zij 
toch heel spoedig door haar hoogstaand karakter de zusters voor zich te win­
nen. Dat Brinckerinck hoge verwachtingen van haar koesterde blijkt uit de 
volgende woorden, die hij over haar zei tot een jongmeisje dat wilde intreden: 
„Ic  en kenne geen alsulken verlichten persoen in alsulken vurigen voertganck: 

Zuster vooral aangewezen voor de huiselijke bezigheden.

E E N  N E D E R L A N D S E  K L O O S T E R S T I C H T E R E S :  S A L O M E  S T I C K E N

2 7 5



E E N  N E D E R L A N D S E  K L O O S T E R S T I C H T E R E S :  S A L O M E  S T I C K E N

als sie is. Sie is ene inwendige verlichte schouster in onsen lieven heren. Gevet 
u tot hoer ende doet na horen raede, het sal u daer wal mede gaen.”

Mater Salome begreep tenvolle haar verantwoordelijke taak. Het ging hier 
niet alleen om persoonlijke volmaaktheid van ieder in het bijzonder, maar hier 
moesten tevens de fundamenten gelegd worden van een vernieuwde vorm 
van kloosterleven. Het ideaal van die geestelijke renaissance moest eerst in 
Diepenveen zelf gerealiseerd worden, alvorens haar met vrucht uit te dragen 
naar buiten. In dien geest leidde zij haar communiteit.

Haar voornaamste zorg was, de zusters te leren afsterven aan haar natuur. 
Met aandrang vermaant zij hen dan ook „sich te veroetmodigen onder mal- 
canderen ende die mynneste te wesen.”

Haar grote levensenergie putte zij dagelijks in de H. Mis. Deze gestadig- 
terugkerende hernieuwing van het H. Lijden van den Goddelijken Zaligmaker 
stond in het brandpunt van haar leven, was het hoogtepunt van iedere dag: 
„Onder myssen was sie seer selden sonder overvloediger tranen ende myt 
groter ende overvlodiger graciën der vuricheit overstort.”  Hoe simpel, maar 
van welk ?n vurige liefde spreekt ons niet het kleine versje waarmee zij gewoon 
was Jesus te groeten „als sie int choer quam in der tegenwordicheit des hilügen 
Sacramentes:

o hertelike lief, ic neyghe dy 1) 
van al mijn herten begeer ic dy.
Di hillige drievoldicheit beware my! 
die hillige geest ontsteke my 
ende maeke my vurich ende verlichte my 
ende veren w he mv mittfiJ  O  J

o hertelike lief, des bidde ic dy!”

Zij had de gave zich in enkele vrije ogenblikken geheel los te maken van 
al haar beslommeringen. Dan verhief zij rustig en blij het hart tot den Heer 
en Hij boog Zich tot haar neder....

Als contemplatieve was zij nochtans tevens apostel! Met haar grote, ruime 
blik werkte zij voor de toekomst. Wel werd zij enigszins in haar zielenijver 
belemmerd door een bepaling van de Constituties, die voorschreven, dat er 
in het monasterium niet meer dan vijftig zusters mochten wonen. Maar haar 
schranderheid en volhardingsvermogen verkregen de opheffing van dit artikel. 
Waren er bij haar intrede in 1409 ongeveer 35 zusters, bij haar dood in 1449 
telde de communiteit 110  Jeden, waarvan 40 conversinnen en 9 postulanten. 
Rijk en arm nam zij aan, doch zij moest voelen dat „onse lieve Heer daarin was.”  

Groot was haar vrijgevigheid jegens de armen, ja volgens de menselijke 
voorzichtigheid somtijds tè groot; maar alles overtreffend was steeds haar 
onwrikbaar vertrouwen op Gods Voorzienigheid. Toch bereikte juist onder 
haar bestuur Diepenveen een grote materiële welstand, die echter door haar 
wijs beleid geen verkeerde terugslag heeft gehad op het geestelijk leven der 
zusters. Door haar krachtige leiding voerde zij hen op tot practische deugd. 
Misschien moet op dit „practisch”  zelfs de nadruk liggen, daar men immers 

*) Onsen lieven heren neyghen: zich verootmoedigen, zich buigen voor O. L. Heer.

2 74



in de tijd der moderne devotie zich meer toelegde op ascese en deugd­
beoefening dan op mystieke contemplatie.

In 1435 werd Salome Sticken door een beroerte getroffen en is van toen 
af altijd min of meer sukkelend geweest, zodat zij ,,alte seer begeerde ver- 
loest te warden van hore officiën. Ende bad onseren vaders den visyteres 
daer omme myt overvlodigen tranen” . De prior superior, Wilhelmus Vos, 
stemde evenwel niet toe. Hoeveel het Salome ook kostte, zij legde er zich bij 
neer. Eerst in 1447 werd de hartewens van haar leven vervuld: „Int iaer ons 
heren MCCCC ende xlvij, doe vercrech sie hoer begeerde, daer sie vaeke ende 
lange na gearbeyt hadde. Als dat sie verloest waert van hore officiën, dat onsen 
weerdigen pater van Windesem seer swaer was te doen dat hij sie o f sette. 
Ende segede: Ic sal doen dat ic alte noede dede; ic wolde dat sie xx iaer ionger 
waer, soe en wiste ic hoers gelijck niet. Ende wiste ic u een te haelen over 
hondert mylen, die hoers gelijck weer, die wolde ic geerne haelen.”

Thans trad voor Salome eindelijk de tijd aan om geheel en al in de dingen 
des Vaders te zijn en alleen nog maar te denken aan het „ene noodzakelijke” .. 
Zij stond weer gewoon in de rij van de zusters en hielp in alle eenvoud hier 
en daar bij de lichte bezigheden, „Sie was ons allen een exempel ende gaf 
hoer tot allen doechden ende sunderlinghe totter mynnen gods ende hoers 
e venen menschen.”  Haar gezondheid ging steeds achteruit.

4 Juli 1449 ontving zij de laatste H. Sacramenten „myt groter devociën 
ende begeerten” . Hoe verlangde zij ernaar ontbonden te worden en met 
Christus haar Bruidegom te zijn! Toen er een lichte beterschap intrad „hadde 
sie anxt dat sie hondert iaer oelt solde warden!”  Doch ook hierin verenigde 
zij zich geheel met de H. Wil van God.

Toch kwam enkele maanden later, 17 October 1449, het einde. Met diepe 
Godsvrucht ontving zij het Viaticum voor de laatste grote reis naar het 
Vaderhuis. „Ende als die susteren wat gebeden hadden, mer niet lange, soe 
nam die brudegom sine ghemynde tot sich des nachtes toe xij uren, ende 
brachte sie op ten wech totter hoeger stat Iherusalem, daer sie hem in ewigheit 
sal beschouwen van ansichte tot ansichte” .

Groot is de invloed die Salome Sticken gehad heeft op haar tijdgenoten 
in het Meester-Geertshuis en later te Diepenveen. Maar van niet minder be­
tekenis is haar leven voor de latere eeuwen, omdat haar geest van nederigheid 
en zelfverloochening bewaard is gebleven. Zij heeft in een nieuwe stichting de 
juiste levenswijze ingevoerd, en wel zo doeltreffend, dat wij in onze twintigste 
eeuw nog enkele van die kloosters vinden, waarover wij hierna zullen spreken.

Het leven van deze energieke vrouw met haar principiële levensopvatting 
is een weldaad geweest voor ons land. In haar handschrift, de „Vivendi 
formula”  1), dat zij heeft bedoeld als een handleiding voor ?n huis van devoten 
zoals b.v. het Meester-Geertshuis te Deventer, vinden wij in het kort de Regel 
van St. Augustinus en de voornaamste punten van de Constituties van de 
Windesheimer Vrouwenkloosters vervat.

x) Kühler, p. 360— 381. Aanhangsel III.

B E N  N E D E R L A N D S E  K L O O S T E R S T I C H T E R E S :  S A L O M E  S T I C K E N

2 75



Kort en kernachtig wekt zij de zusters daar op, heel haar leven, iedere dag, 
elk uur te doen strekken tot de hoogste lo f en glorie van God. Alles samen 
zouden wij haar een voorloopster willen noemen van de Ignatiaanse vorming 
in de vrouwenkloosters. Met nadruk toont zij de grote waarde aan van het 
dagelijks gewetensonderzoek, waardoor men eenheid brengt in het geestelijk 
leven. Met vaste beslistheid wijst zij de zusters op de noodzakelijkheid van het 
afsterven aan zichzelf, het versterven der zinnelijkheid, om zó meer toegan­
kelijk te worden voor het bovennatuurlijke. Zij sluit deze levensregel met 
de wens, dat hij met liefde moge aanvaard en onderhouden worden, en dat 
God moge aanvullen wat eraan ontbreekt.

Vanuit Diepenveen werden niet alleen kloosters gesticht in Nederland, 
maar ook in België.

Reeds in 1420, onder het bestuur van Salome, stichtten enige zusters van 
Diepenveen het St. Ursula-klooster te Leuven. Dit bestaat thans niet meer, 
maar hiervan stammen de nog bestaande stichtingen in België en Engeland af. 
Van hieruit immers werd in 1629 te Brugge gesticht het thans nog bestaande 
„Nazareth”  of ,,Couvent Anglais” . Deze laatste naam danken de Brugse 
zusters hieraan: Toen zij door de Franse Revolutie in 1794 werden uitgedreven, 
vonden zij een onderkomen in Engeland, vanwaar zij echter in 1802 weer 
terugkeerden naar Brugge. Van deze stad uit werd nu in 1886 de Priory of 
our Lady of good Counsel gesticht te Hayward’s Heath in Sussex.

Ook de zusters van Leuven moesten België verlaten en vestigden zich in 
1798 in Engeland. Daar werden twee nederzettingen gesticht: de St. Augus- 
tine’s Priory te Newton Abbot in Devonshire, en de St. Monica’s Priory te 
Hoddesdon.

In 145 3 gingen enige zusters van Leuven naar Noord-Brabant, waar pastoor 
Hendrik Sanders van Neerwetten het jaar tevoren in het naburige Nunen een 
geestelijk tehuis had opgericht met enkele zusters, die nog niet door beloften 
gebonden waren. Deze kanunnikessen van Leuven leidden de zusters op tot 
het kloosterleven, nadat zij de Regel van den H. Augustinus tot richtlijn had­
den genomen. Het klooster had de naam van O. L. Vrouw van Soeterbeek.

Toen in 1725 de Staten-Generaal een plakaat uitvaardigden, waarbij de nog 
bestaande kloosters in de Nederlandse Republiek ontbonden moesten worden, 
vonden vele kloosterlingen een toevluchtsoord in het Land van Ravenstein, 
dat een vrije heerlijkheid was. De Augustinessen van Nunen vestigden zich nu 
in 1732 te Deursen bij Ravenstein en stichtten daar haar Nieuw Soeterbeek, 
dat thans nog bestaat. Men leeft er nog volgens de oude tradities van voor 200 
jaar. De Windesheimer Constituties en de Levensregel van Salome Sticken 
vormen er nog de basis van het monastieke leven der zusters.

E E N  N E D E R L A N D S E  K L O O S T E R S T I C H T E R E S :  S A L O M E  S T I C K E N

276



Politiek Overzicht

De basis-overeenkomst van Cheribon of Linggadjatti, waarover op 1 5 No­
vember overeenstemming is bereikt door de Commissie-generaal en de regee­
ring van de R E P O E B L IK  IN D O N ESIË , heeft de Nederlandsche tongen los­
geslagen. Aan den linkschen kant klonken juichkreten over de flinkheid van van 
Mook en Schermerhorn, die de boeien van een onderdrukt volk hebben ver­
broken — „vivent les principes, périsse le monde”  — aan de rechterzijde pro­
testeerden de protestantsche partijen tegen het moedwillig verbreken van de 
Rijkseenheid, die van het aanvaarden van deze basis het gevolg zou zijn. In de 
K.V.P. is de stemming verdeeld en uit zich de leider in voorzichtige woor­
den. Protesten en adhaesie-betuigingen komen van alle kanten los. Pro­
fessoren ageeren tegen elkaar met luidklinkende manifesten. Oud-ministers 
als Weker en Gerbrandy waarschuwen tegen de aanvaarding van een accoord, 
dat de ondergang van ons land en zelfs van Indonesië zal zijn. Gerbrandy, die 
wel eens meer loslippig is geweest, sprak openlijk uit wat iedereen denkt: „Men 
heeft niet zelfstandig het beleid bepaald, althans dat voor een deel aanvaard uit 
Britsche hand.”  Ofschoon er geen uitdrukkelijke waarborg bekend is ten op­
zichte van de vrijheid der christelijke prediking, trekken missionarissen partij 
voor de loslating van Indonesië, hierbij wellicht voor oogen hebbend de stel­
ling van een deskundige: „U it vrees voor de nadeelige gevolgen voor de missie 
mag toch de rechtvaardige nationale eisch niet met reserve worden bejegend.”  
Kunnen we echter uitmaken, dat de inhoud van het accoord, zooals het daar 
ligt, in de huidige omstandigheden rechtvaardig is? Vertegenwoordigt Sjahrir 
met zijn aanhang de algemeene opinie? Zijn er niet heele volksstammen, die 
bevreesd zijn voor Javaansche onderdrukking? Zijn de Javanen in staat een 
geregeld en rechtvaardig bestuur uit te oefenen en hebben zij voldoende 
organisatievermogen? Bestaat er geen groote kans op een val in den chaos, 
waaruit dan andere en grootere mogendheden, b.v. de Vereenigde Staten, 
Australië of het Britsche Rijk, den nieuwen onafhankelijken staat op hun 
wijze zullen redden, terwijl wij het nakijken zullen hebben? Wat zal er van 
de gerechtvaardigde Nederlandsche belangen terecht komen?

Het zijn allemaal vragen, waarop geen afdoend antwoord is te geven en die 
het, op zijn zachtst gezegd, twijfelachtig maken, of zulk een sprong in het 
duister wel voor beide partijen verantwoord of gerechtvaardigd is.

Van de zeventien artikelen, die dit ontwerp bevat, is de kern, dat het Indo­
nesisch gebied een Bond van Vereenigde Staten zal kunnen vormen, waarvan 
althans voor 1 Januari 1949, de samenstellende deelen zullen zijn: de Repu­
bliek, Borneo en de Groote Oost. Aan het hoofd van dezen Bond staat de K o ­
ningin, maar practisch heeft H.M. niets te vertellen. Haar naam wordt gebruikt 
als een ornament, dat men hoe eerder hoe liever zal op zij zetten.

De instructie, die aan de Gommissie-Generaal was meegegeven, bevatte als 
punt van uitgang o.a. de Grondwet voor het Koninkrijk der Nederlanden, de 
koninklijke rede van 7 December 1942, de regeeringsverklaring van 10 Fe­

277



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

bruari 1946 en de Troonrede van 23 Ju li jl. Dat hiervan niet is afgeweken, zal 
de commissie moeilijk staande kunnen houden.

Na langdurige beraadslagingen is de regeering tot het besluit gekomen, dat 
zij in groote lijnen dit basis-accoord kon aanvaarden. Binnenkort zal dit con­
cept aan het oordeel der Staten-Generaal worden voorgelegd. Men kan heftige 
discussies verwachten en het resultaat zal vermoedelijk voorloopig geen ander 
zijn, dan dat het concept in gewijzigden vorm wordt aanvaard en de Comissiem- 
Generaal zal moeten trachten enkele punten in Nederlandsch voordeel ver­
anderd te krijgen. Ook dit heeft zijn bezwaren, omdat in Indonesië de Moslem- 
richting van meening is, dat er al te veel „concessies”  zijn gedaan!

Niettegenstaande de „wapenstilstand”  gaat de strijd voort. Een deputatie 
om de ongehoorzame elementen tot hun plicht te brengen vindt geen gehoor. 
De extremisten voeren eigen politiek en strategie en houden de onrust gaande 
bij Soerabaja, Bandoeng en Medan. Verder gebeuren er dingen, die duidelijk 
maken, dat noch Sjahrir, noch Soekarno, noch wie dan ook, het straffe gezag 
in handen hebben. Zelfs van Mook gaf toe, dat men nog wat geduld zal moeten 
hebben eer „recht en orde”  volkomen hersteld zullen zijn.

Waartoe een vroegtijdige vrijheid leidt, leert ons de toestand in BRITSCH - 
IN D IE. Na vele jaren van vruchteloos onderhandelen, heeft de Labour-partij 
ook daar den knoop doorgehakt en aan Britsch-Indië den status van een D o­
minion verleend. Onder leiding van den Hindoe, Pandit Nehroe, is een re­
geering gevormd van Hindoes en Moslems, die echter zoo vijandig tegenover 
elkaar staan, dat er dagelijks wordt gevochten en dat Nehroe, als de zaken zoo 
blijven voortgaan, een strijd op groote schaal ziet aankomen. Van beide kanten 
wordt lord Wavel van partijdigheid beschuldigd, terwijl de haat tusschen de 
verschillende godsdiensten, rassen en standen zoo groot is, dat men eerder een 
chaos dan een overeenstemming kan verwachten. „T e vreezen valt,”  schrijft 
de Maasbode, „dat het land nog niet rijp is voor vrijheid.”

Met E G Y P T Ë  is het een ander geval. Dit land is door de Britten in 1882 
„tijdelijk”  bezet. De occupatie is zelfs tijdens den eersten wereldoorlog ver­
anderd in annexatie, die wederom in rustiger tijden in 1936 is ingetrokken. 
Maar met het oog op de doorvaart naar Indië bleef dit onafhankelijk land be­
zet, tot groot ongenoegen der bevolking. Ook aan dezen toestand wil de La- 
bour-regeering een einde maken en heeft een overeenkomst voorgesteld, waar­
bij zij in geval van oorlogsgevaar een slag om den arm houdt. Namelijk het 
recht om in zulk een geval Egypte als militaire basis te kunnen gebruiken. Om­
dat de eventueele verdedigingslijn voor het Britsche Rijk dwars door Midden- 
Afrika zal loopen, zou aan den Soedan de mogelijkheid gegeven moeten wor­
den zich van Egypte af te scheiden. Voor de ontruiming van Egypte zelf zou­
den drie jaar noodzakelijk zijn. Een groot deel der bevolking is het hiermee 
niet eens en heeft aan zijn gezindheid door relletjes uiting gegeven. De Egyp­
tische Kamer heeft echter, na de verklaringen van den minister-president, 
Sidky Paclia, en na een langdurig debat, de regeering verzocht de onderhande­
lingen met Engeland door te zetten.

Intusschen hebben reeds de Britsche marine en de Britsche oorlogsschepen 
hun basis te Alexandrië ontruimd en overgebracht naar Malta.

278



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

Een deel der Labour-partij is in verzet gekomen tegen de buitenlands che 
politiek van Bevin. Zij vindt deze te eenzijdig georiënteerd op de Vereenigde 
Staten. Nog pas is er tusschen deze laatste en het BRITSCH E R IJK  na lang 
talmen een overeenkomst getroffen, waardoor de door beiden bezette zones in 
Duitschland een economische eenheid worden. Een maatregel, die zeer veel 
kan bijdragen tot de economische herleving van dit verslagen land. Dat de 
Sovjet-regeering er geen deel aan heeft, is aan haar eigen gereserveerdheid toe 
te schrijven. In het Lagerhuis dienden 41 labourleden een motie in, waarin ver­
zocht werd, de internationale politiek te voeren in samenwerking met alle 
naties (waarmee de sovjet bedoeld was). Doch Attlee boekte het succes, dat de 
motie met 533 stemmen zonder één voorstemmer verworpen werd.

Kwaad bloed, en niet alleen in Frankrijk, heeft het bezoek aan Londen van 
den Duitschen socialist, Schumacher, gezet. De Britsche regeering begunstigt 
in het bezette gebied de socialisten boven de katholieke politieke organisatie. 
Als men nu weet, dat de bevolking in de Britsche zone grootendeels katholiek 
is, dan kan men zich de ergernis begrijpen van de katholieke leiders over deze 
achteruitgang. En hier in Nederland kan men het niet anders dan uiterst arro­
gant vinden, dat deze socialist zich beklaagt over onze bescheiden grenscor­
recties en een soort bedreiging loslaat over de vreesdij ke gevolgen, die dit 
miniem herstel van recht volgens hem met zich zou brengen.

Evenals bij de verkiezingen voor de Fransche Kamer hebben de commu­
nisten bij het aanwijzen der „kiesmannen”  een kleine voorsprong op de M. 
R.P. behaald. Het ministerie Bidault is reeds bereid zijn ontslag te nemen en 
de communisten stellen pogingen in het werk om, liever dan met de M.R.P. 
van wal te steken, metd e in verval zijnde socialisten een eenheidsprogram ter 
regeering te ontwerpen. In onderling accoord is de bejaarde socialist, L. Blum, 
tot minister-president gekozen.

In de vergadering der U.N.O. heeft Molotof een opgave gevraagd over ge­
allieerde troepen in de niet-vijandelijke landen. Hij kon dit met een gerust 
geweten doen, omdat de Sovjetrepubliek haar troepen had teruggetrokken uit 
Noorwegen, Yoego-Slavië, China en Perzië. Dat in Polen nog troepen ston­
den, was onvermijdelijk om de verbindingswegen met Duitschland te bescher­
men. Het voorstel was een verkapte aanval op de Britten, wier troepen nog 
steeds in Griekenland aanwezig zijn. Bevin liet zijn ontstemming duidelijk 
merken en stelde voor, dat men tegelijk het vraagstuk der ontwapening zou 
aanpakken wegens de samenhang tusschen de troepen thuis en elders. Het al­
dus geamendeerde voorstel-Molotof werd aangenomen.

Ook de kwestie-Franco werd voor de zooveelste maal naar voren gebracht. 
Maar dit spel met Franco, die trouwens zich er niets van aantrekt, zal de riséé 
blijven van de wereld, zoolang niet öf eerst öf tegelijk de dictatuur van Stalin 
op het program staat. Immers als er sprake is van een bedreiging van den vrede, 
denkt geen mensch ter wereld aan Franco, die als zondebok schijnt te moeten 
dienen voor de bedreiging van anderen.

De G RO O TE V IE R  zijn het in beginsel eens geworden over de vredes­
verdragen met de overwonnen landen. Er is een statuut voor Triëst aangeno­
men, de internationale scheepvaart op den Donau is vrij verklaard en de over­

279



N I E U W E  B O E K E N

wonnenen moeten de noodige millioenen als schadevergoeding aan de bena­
deelde mogendheden betalen. Dit alles is vrij snel in zijn werk gegaan, omdat de 
Sovjetvertegenwoordiger, om welke redenen dan ook, zich plotseling zeer 
soepel toonde.

In Maart zal te Moskou de bespreking over Duitschland een aanvang nemen.
Vóór io Februari zullen de betrokken staten de voorwaarden moeten 

onderteekenen K . J . D.

Nieuwe Boeken
Godsdienst

Dr. B. N. W a m b a c q  O.Praem.: De 
Boodschap van het Evangelie; Reeks: De H. 
Schrift in ’t kort verklaard, Brugge, Beyaert, 
z.j. (1946). 192 bladz.

Bij mijn weten is dit het eerst-verschenen 
deel, in de serie nr. 2, van een reeks, die in 
dertig delen de H. Schrift — wel te verstaan 
alleen het N. Testament! — „in ’t kort” zal 
verklaren. Misschien zal hier of daar iemand 
die haastig een kleine berekening maakt er­
van schrikken. Dat hoeft nog niet. Maar wel 
zien we in dit nogal erg royaal uitgegeven 
boek, wijd van druk, breed van marge, zelfs 
met blanco pagina’s, een bewijs, dat in Bel­
gië de papierschaarste reeds tot een ver ver­
leden behoort!

De inhoud van dit deel komt overeen met 
die van het bekende boek van Joseph llu- 
by S.J.: L ’Evangile et les Evangiles; het be­
handelt dus eerst het ontstaan van het Evan­
gelie en vervolgens schrijver, inhoud en 
doelstelling van de vier Evangeliën apart. 
Hiermee willen we echter geenszins zeggen, 
dat S. zijn stof niet persoonlijk doordacht 
zou hebben, integendeel! Hij heeft de stof 
grondig in zich opgenomen en weet ze helder 
en vlot aan den man te brengen. Als de reeks 
zo voortgaat, zullen vooral priesters en ont­
wikkelde leken er een zeer geschikt instru­
ment in bezitten om de waarde en de be­
tekenis van het N. Test. beter te doorgron­
den. Het boek wordt niet bezwaard door 
literatuuropgaven en discussie van afwijken­
de meningen.

Een enkele aanmerking. Op bl. 35 staat 
te lezen: „Wat heel gemakkelijk te begrij­
pen is, als we er maar rekening mede houden 
dat de Evangeliën ontstaan zijn uit de Kerk” 
— zelfde uitdrukking op bl. 23 — „en dus 
van haar afhangen” . Dit lijkt me zeer ver­

warrend. Zonder twijfel hebben we de H. 
Schrift ontvangen door bemiddeling van de 
Kerk, zijn we voor de uitleg in laatste in­
stantie afhankelijk van haar gezag, maar de 
hier gebruikte uitdrukking is te algemeen en 
gaat te ver. Men kan van het woord van God 
niet zeggen, dat het afhangt van de Kerk en 
de Kerk is van de andere kant wel degelijk 
ook aan het woord van God onderworpen. 
Dat de Mensenzoon is gekomen om „zijn 
ziel”  te geven tot losprijs, is toch wel niet 
de juiste vertaling (bl. 122). Zo is ook de 
vertaling van Jo. 1, 14: „heerlijkheid die ge­
lijk het past aan eeniggeborenen, vol van ge­
nade en waarheid, Hem verleend is door den 
Vader” wel moeiliik te aanvaarden. Zo zou 
ik nog enkele bezwaren kunnen opperen; 
maar ze zijn niet ingrijpend en doen aan de 
reële waarde weinig af. LEO ROOD S.J.

Dr. N. Pe t e r s ,  Ott%e Bij hel Bron van 
Licht, en Leven. Bewerkt door Al. Hulpiau, 
Beyaert, Brugge 1939. 314 blz.

De bedoeling van dit boek wordt door 
den bewerker in zijn: T e r  V e r a n t ­
w o o r d i n g  aldus beschreven: „de H. 
Schrift meer bekend te maken, haar rijken 
inhoud in het licht te stellen, haar beteekenis 
voor gansch de kuituur aan te toonen, haar 
goddelijke waarde voor het persoonlijk en 
maatschappelijk leven te ontvouwen, ter­
loops eenige vooroordeelen te bestrijden en 
enkele noodzakelijke ophelderingen te ver­
schaffen, bovenal vereering en liefde voor 
Gods woord in te boezemen, op de lezing, 
de meditatie en de beleving van Gods woord 
aan te sturen” . Een nogal uitgebreid pro­
gramma! De ontwikkelde lezers voor wie 
dit boek is bestemd zullen inderdaad over 
enig uithoudingsvermogen moeten beschik­
ken om het tot het eind door te werken. 
Niet alleen ontmoet men er de gewone on­

280



N I E U W E  B O E K E N

derwerpen van de Inleidingswetenschap, 
maar vervolgens worden tot tweemaal toe 
alle Bijbelboeken nagegaan, eerst naar hun 
kunst-, vervolgens naar hun religieuze waar­
de. De laatste, zeker niet de minst interes­
sante delen, behandelen de religieuze kracht 
en troost van de Bijbel. Het boek is, tenmin­
ste in het algemeen gesproken, degelijk en 
men kan er voor de lectuur van de H. Schrift 
veel uit leren. Toch verwacht ik — en hoop 
het! —, dat menigeen de lezing van de Bijbel 
zelf niet zal uitstellen totdat hij het heeft 
doorgewerkt. WTant het is nogal taai!

Taal en stijl zijn dragelijk, maar voor zo’n 
werk niet levend en fraai genoeg. Er komt 
vrij veel stijf, onbeholpen en dialectisch 
Nederlands in voor. Eén zinnetje is mij on­
verstaanbaar: onder de maatregelen tegen 
verarming wordt genoemd: „het verbod van 
ontleende levensmiddelen aan te slagen” !

LEO ROOD S.J.

Prof. Dr. T i t u s  B r a n d s m a  O. 
Carm., De groote Heilige Teresia van Je^us. 
Een levensbeschrijving naar het onvol­
tooide handschrift uit de Polizeigefangnis 
te Scheveningen, bijgewerkt en in het licht 
gegeven door Dr. Brocardus Meijer O.Carm. 
Utrecht—Brussel, 1946. 251 blz.

Een ieder, die Prof. Brandsma gekend 
heeft, zal dit boek met grote eerbied ter 
hand nemen. Het bevat een aandenken aan 
den man, die als voorbeeldig religieus, ijve­
rig geleerde en vriend des Vaderlands ge­
ëerd en bemind, door een onrechtvaardige 
en wrede dood uit ons midden werd gerukt. 
Een aandenken, dat hij zelf onder de moei- 
lijkste omstandigheden vervaardigde en het­
welk wij hierom bijzonder op prijs stellen.

Doch niet enkel gevoelens van eerbied 
zullen ons bij het lezen van Brandsma’s 
posthume werk bezielen. Het boek verdient 
onze lof, om de voortreffelijke levensbe­
schrijving van de grote Carmelheilige, die 
ons geboden wordt. Het strekt den schrijver 
tot hoge eer!

Dit leven van de Heilige Teresia van 
Avila behoort ongetwijfeld tot de beste, 
die wij in onze taal bezitten. De persoon 
van deze moedige en wijze Vrouw is met 
diep gevoel en levendige verve geschilderd, 
vol treffende vondsten en fijne details. Zeker, 
het accent valt bij voorkeur op haar werk­
zaamheid naar buiten. Wij leren Teresia 
kennen als de Heilige, die God niet enkel 
tot een buitengewone begunstiging, maar 
ook tot een zeer ongewone taak riep. Wij

zien met hoeveel moed, met hoeveel tact, 
met hoeveel volharding in tegenslag en ont­
goocheling zij deze taak volbracht. Omdat 
de nadruk valt op Teresia’s activiteit naar 
buiten en niet op haar inwendig leven, kan 
dit boek misschien niet ieder ten volle be­
vredigen. Opgemerkt zij, dat wat over Te- 
resia’s geestelijke opgang verhaald wordt, 
van diepe kunde en grote liefde getuigt. 
Het wezenlijke wordt telkens zéér scherp 
omlijnd. Teresia is de vrouw die door haar 
heiligheid en uitzonderlijke begenadiging het 
omvattende werk tot stand brengt, waartoe 
God haar verkoos. Brandsma vergist zich 
geen ogenblik in de rijke, boeiende en har­
monische schildering van dit levensverhaal.

In dit verband zou ik bijzonder het 7e 
Hoofdstuk willen roemen. Brandsma be­
schrijft hierin het ontstaan en de opkomst 
der mannelijke Carmelhervorming. Een ge­
schiedenis van de schrilste conflicten, met 
zeer onverkwikkelijke episoden. De grote 
vriend van de Heilige Teresia spreidt hier­
over de glans van zijn milde en minzame 
persoonlijkheid. Hij blijft historisch zéér ob­
jectief en weet toch steeds een begrijpend en 
verzoenend oordeel uit te spreken. Hier 
openbaart Brandsma een der sprekendste 
trekken van zijn wezen. En het opmerkelijke 
is, dat hij deze ingewikkelde geschiedenis in 
een zeer vlot en boeiend verhaal weet voor 
te stellen.

Brandsma schreef zijn werk in zeer on­
gunstige omstandigheden, verstoken van 
bijna alle hulpmiddelen, in de beklemmende 
sfeer van een gevangenis. Stijl en compositie 
dragen het stempel van deze benarde toe­
stand. Men hoeft dit niet te verhelen. Boven­
dien schreef Brandsma slechts 7 van de 
12 Hoofdstukken. Zijn ordebroeder, Dr. 
Brocardus Meijer, vulde het ontbrekende 
gedeelte aan, naar mijn mening op alles­
zins lofwaardige wijze. Zo bezitten wij on­
danks deze feilen het leven van Sint Teresia, 
zoals Brandsma zijn Beschermheilige zag, 
waarin hij aan zijn diepste en schoonste ge­
dachten omtrent het Carmelideaal blijvende 
gestalte gaf. Het is zijn geestelijk testament, 
welks kostbare wijsheid wij gaarne tot de 
onze maken.

; Dr. M. M. S. SMITS VAN W, S J .

J. G. T r e v i n o  M. Sp. S., Moeder, 
.vrij naar het Spaans door A . C. S u y k e r  
O.E.S.A. Eindhoven, Het Hooghuis, 1946. 
141 blz.

Ziehier een boekje, dat vele Katholieken

281



N I E U W E  B O E K E N

zal bevallen, niet alleen om Haar, Die wel 
voor ons na O. L. Heer de Aantrekkelijk­
heid zelve is, maar ook om de twee priesters, 
waarmede we door deze lezing kennis ma­
ken. Het boekje is namelijk geschreven door 
een Mexicaan en vrij vertaald uit het Spaans 
door een Hollander, van verschillende Orde, 
maar die elkander gevonden hebben in de 
devotie. Zij hebben beide hun diepste ge­
voelens in een inleiding blootgelegd en doen 
in het hart van iederen lezer ongetwijfeld het 
verlangen opkomen, in die oprechte Maria­
verering te delen.

De stijl is een vreemd ding. Naast die aan­
trekkelijkheid stijgt uit deze zinnen een ge­
voel van veiligheid op. Alles is eerlijk, alles 
is goud. De schrijver heeft niets te verbergen 
en zoekt niets anders dan het schone, het 
verhevene. Er is daarom maar heel weinig 
in dit kleine boekje, wat men anders zou 
wensen. We hadden iets meer willen horen 
over de rotsige heuvel van Tepeyac en 
O.L. Vrouw van Guadalupe. Of hangt er 
nog een gordijn voor het land der Marte­
laren? v. d. S.

A l i c e  O l l  é-L a p r u n e, Sterker dan 
de Dood, Dagboek van ...., Gezins-spirituali- 
teit voor onzen Tijd, No. i, Brugge, Beyaert, 
1946. 196 blz.

Od de omslag staat! Dagboek van Alice 
Ollé-Laprune, op de binnen-titelpagina: door 
J. Ollé-Laprune. Dit laatste lijkt — ook uit 
de inhoud — minder juist.

Dit boek is zo’n echte uitlating van de 
Franse geest, zo boordevol nl. van een 
charmante, ridderlijke edelmoedigheid, die 
— zo men al niet aannemen wil dat ze het 
uitsluitend voorrecht der Fransen is — toch 
alleen bij dit volk die nooit genoeg te waar­
deren evenwichtige en tegelijk meeslepende 
uitdrukking schijnt te vinden.

Sterker dan de Dood is het dagboek van 
Alice Gavoty, de jonge weduwe van Joseph 
Ollé-Laprune. Zij vertelt meer van haar man 
dan van zichzelf. Het logisch beleven van 
zijn christelijk levensideaal: „algeheel on­
voorwaardelijk katholicisme” , vergezelt hem 
altijd en ieder ogenblik, om het even waar 
zijn loopbaan hem leidt, als een bewuste 
en doorlopende, taak. Hij oordeelt dat zijn 
vrouw niet onwetend mag zijn omtrent zijn 
diepste gevoelens en innigste aspiraties; zelfs 
wanneer hij denkt dat God, het vaderland of 
het heil der mensen hem het offer van zijn 
leven vragen, moet hij haar deelgenote ma­
ken van zijn heldhaftigheid. En zo hebben

Alice en Joseph het offer reeds in hun hart 
definitief gebracht, wanneer hij als vrijwil- 
liger-sergeant sneuvelt eind Januari 1914, 
na nog niet één vol jaar van huwelijksleven. 
Zijn laatste brief was: „Hoe Zou ik niet 
gelukkig zijn bij het besef, dat misschien 
slechts één minuut mij van het aanschouwen 
Gods gescheiden houdt!”

Het dagboek wordt voorafgegaan door 
een 77 blz. lange Inleiding van Mevr. Saint- 
René-Taillandier, een tante van Joseph, die 
ons beschrijft hoe Alice tot haar dood trouw 
bleef aan de idealen van haar man. De laatste 
vijftien blz. (181— 196) bevatten enige Nota's 
over het Huwelijk van de hand van Alice; 
hier tracht een begaafde vrouw het christelijk 
dogma van het huwelijkssacrament in de 
praktijk tot in zijn laatste consequenties door 
te denken.

Wij begrijpen en juichen toe, dat dit 
werkje als eerste werd gekozen voor de 
Reeks: Ge^insspiritualiteit en wensen het een 
wijde lezerskring. H. J.

G e r a r d Br om,  Gesprek over de Een­
heid van de Kerk, Amsterdam, Urbi et Orbi, 
1:946. 334 blz.

Professor Brom draagt zijn nieuwe boek, 
dat Professor Kreling prologeert, op aan 
de studenten „die onze vrijheid handhaafden 
om m dienst van dc waarheid onze eenheid 
hoog te houden” .

Van de inhoud is vooral het derde deel, 
dat bijna het geheele boek beslaat en „Het 
Hart van onze Leer” heet, belangrijk. Het 
is practisch een wel vriendschappelijke, maar 
intellectueel scherpe polemiek met het Pro­
testantisme.

Broms enorme geïnformeerdheid en be­
lezenheid zoowel op Katholiek als Protes- 
tantsch theologisch gebied in verbinding 
met zijn dialectische begaafdheid stellen hem 
daartoe bijzonder in staat. In korte, heldere 
geladen zinnen trekken de hoofdstukken als 
hoplieten, die zeker zijn van de overwinning, 
den lezer voorbij.

Een der hoofdgezichtspunten van Brom 
—  een vaak over het hoofd gezien gezichts­
punt — is de scheeve of onnauwkeurige op­
vatting der Hervormde Theologie van de 
incarnatie. Hiertoe vallen tallooze verdere 
dwalingen te herleiden, of staan, ermee in 
verband. In Broms hand kraakt alles aan 
de Protestantsche leer en het moet den 
auteur soms moeite gekost hebben zijn goed 
humeur bij zooveel onsamenhangends te 
bewaren. Brom schrijft altijd interessant en

282



N I E U W E  B O E K E N

doordacht, maar dit werk veronderstelt zoo­
veel theologische en Protestantsche eruditie 
dat menig ontwikkeld lezer er moeite mee 
zal hebben. Voor wie belang stelt in de stof 
of er zich in bekwamen wil, is het boek uiter­
mate geschikt. Of dominees het ook met 
zachtzinnig genoegen lezen zullen?

J. v. H.

Dr Bern.  A 1 f  r i n k, Het Passie­
verhaal der vier 'Evangelisten, Nijmegen—  
Utrecht, Dekker en van de Vegt N.V., 1946, 
184 blz. (bijvoegsel: Synopsis, 72 blz.).

Als hulpmiddel bij het maken van hun 
lijdensmeditaties wordt aan de vastenpredi­
kanten dit passieverhaal aangeboden door 
een professor in de exegese. Uitgewerkte 
meditaties vindt de lezer hier niet, slechts 
gegevens ter reconstructie van het eigenlijke 
lijden van Jesus in Jerusalem, van het 
laatste avondmaal tot aan de graflegging. 
Verwijzing naar literatuur en exegetische 
twistvragen zijn weggelaten, als niet-dienstig 
tot het practische doel van dit werk. Schr. 
stelt een wetenschappelijke verantwoording 
van de hier gevolgde meningen in vooruit­
zicht.

Het verhaal is louter historisch opgevat; 
Schr. gaat alle gegevens van het Evangelie 
door, ze verklarend of aanvullend met wat 
andere bronnen uit die tijd ons leren. Daar­
door wordt het geheel helaas wel wat saai 
en droog; wie met enige religieus-psycho- 
logische of theologische nieuwsgierigheid 
dit verhaal leest, voelt zich hier en daar 
teleurgesteld en of het boek direct inspi­
rerend zal werken op den vastenpredikant, 
menen we te mogen betwijfelen. Dat neemt 
de verdienste voor de historische weergave 
van Christus’ H. Lijden niet weg.

De Synopsis is heel goed, maar zal dunkt 
ons practisch wel niet zoveel gebruikt wor­
den. Jammer dat ze zo gedrukt is, dat men 
het boek een kwartslag moet omdraaien om 
de tekst te kunnen lezen. H. J.

Literatuur

G. A c h t e r b e r g ,  Eurydice, Utrecht, 
Het Spectrum, Tweede druk, 1946. 33 blz.

Geen dichter is zoozeer het crux recen- 
sorum als Gerrit Achterberg. Voor een vol­
strekt oningewijde is deze bundel He- 
breeuwsch of Chineesch. Hij zal er geen twee 
regels van verstaan en zich afvragen, waar­
om in Gods naam deze bundel Eurydice heet. 
Alle poëzie van Achterberg beweegt zich

o m een Eurydice, om een doode, die voor 
hem als-het-ware nog levend is. Hij spreekt 
over haar in raadsels en sluiers, in wonder­
lijke wendingen en verbeeldingen en ook 
al bes eft men met een onbetwistbaar dichter 
te doen te hebben, het mysterie beheerscht 
al zijn b undels.Zijn poëzie zal wel een gave 
voor weinig uitverkorenen blijven; doch 
deze weinigen stellen hem zeer hoog. J. v. H.

De Poëzie van San Juan de la C r u Ingeleid 
en vertaald door Bernard Verhoeven, Bus- 
sum, Paul Brand, 1946. 55 blz.

De Guirlande is een uitgave van „kleine, de 
schoonheid dienende” boeken, die bij Paul 
Brand in een jaarreeks van negen nummers 
zullen verschijnen. Dit smaakvolle boekje 
met de poëzie van Sint Jan van het Kruis is 
het eerste. Bernard Verhoeven leidt hier den 
lezer binnen in de merkwaardige gedichten 
van den mystieken dichter en Kerkleeraar 
en laat dan de vertaling ervan volgen. De 
gedichten van Sint Jan hebben een voor ons 
oor ongewoon rythme en een voor onze ver­
beelding ongewone beeldspraak. Dit maakt 
een vertaling niet gemakkelijk. Zij eischen 
bovendien, meer dan veel andere poëzie, een 
zekere voorbereiding en inleving. Deze ver­
zen winnen bij elke herlezing. Bernard Ver­
hoeven is met zorg en begrip te werk ge­
gaan en hij slaagde in hoge mate. Hij heeft 
zich zeer nauwkeurig aan den text gehouden. 
De lezer zij zich bewust dat hij hier een ge­
heel eigen poëtische wereld intreedt, die te 
schooner voor hem open gaan zal naarmate 
hij zich meer met de psychische wereld van 
Sint Jan vertrouwd heeft gemaakt. Mij 
dunkt dat de vertaler nog de waarde zou 
verhoogen door bij elk gedicht de eerste 
stroof in het Spaansch af te drukken bij wijze 
van praeludium. J. v. H.

Dr. W. H. B e u k e n ,  Ruusbroec en de 
middeleeuwsche Mystiek, Utrecht, Het Spec­
trum, 1946. 118 blz.

Dr. Beuken is een der beste kenners van 
onze middelnederlandsche letteren en daar­
door als voorbestemd om een voortreffelijk 
werkje over Ruusbroec te schrijven. Ruus- 
broecs werken zijn slechts voor heel enkelen 
een open boek; ook de vakmenschen hebben 
een voorbereiding en inleiding noodig. Dit 
boekje is zulk een inleiding, meer nog dan 
Pater Reypens’ Uren met Ruusbroec, dat vooral 
een bloemlezing, en een zeer goede, uit den 
mysticus is. Dr. Beuken geeft een goede om­
lijsting van Ruusbroec door eerst over mys-

283



N I E U W E  B O E K E N

tiek in het algemeen, dan over de aan Ruus­
broec voorafgaande mystiek te spreken en 
dan den Vlaamschen mysticus in het licht 
van zijn tijd te zetten. Tallooze citaten geven 
een indruk van Ruusbroecs ideeën en taal. 
Het boekje is bovendien door Het Spectrum 
uiterst smaakvol uitgegeven. J. v. H

G a b r i ë l  Smi t ,  Spiegelbeeld, Utrecht, 
Het Spectrum, 1946. 82 blz.

Gabriël Smit is een dichter van beschei­
den, maar zuiver talent, die buiten den kring 
der geloofsgenooten maar matig gewaar­
deerd wordt. Een tijd lang rekende men hem 
bij de „epigonen” , toen het mode was van 
epigonen te spreken. Hij is echter stil zijn 
weg gegaan zonder zich veel aan anderen te 
storen en zijn geluid bezit genoeg eigens 
om zich van tijd tot tijd te doen hooren.

Zijn Godsgeloof en de belevenissen in ge­
zin en familie zijn ook in deze bundel de 
bronnen van zijn inspiratie. Dit klinkt hui­
selijk, maar de verzen die hij bijvoorbeeld 
onder „De Pijn der Liefde” bijeenbrengt, 
bewijzen dat deze belevenissen niet huiselijk 
hoeven ervaren te worden. Er ligt over deze 
weinig uitbundige verzen een zekere melan­
cholie, een heimwee naar het toekomstige, 
het verlangen van een naar God gekeerde, 
die de hardheden van het leven intens on­
dergaat. J. v. H.

Dr. J. J. M. v a n  d e r Ven,  Christe­
lijk Pathos, Utrecht—Brussel, Het Spectrum, 
1946. 56 blz.

Dr. van der Ven vindt den gelukkigen 
naam „Christelijk Pathos”  voor een in­
leiding tot Léon Bloy. Over dezen won­
derlijken dienaar Gods werd gewoonlijk 
slechts in hoog bewonderende of sterk af­
keurende bewoordingen gesproken.

Dertig jaar na zijn dood komt men tot 
evenwichtiger verhouding tegenover zijn 
persoon en werk. Dr. van der Ven schrijft 
volkomen evenwichtig over hem en toch 
vol waardeering. Het is een voortreffelijke 
inleiding tot Bloy: achteraan geeft hij een 
korte selectie der beste stukken uit zijn ge­
schriften. J. v. H.

Dr. P. M. Maas,  Franfois Villon, Dief, 
Roover, Moordenaar en Dichter, Utrecht, Het 
Spectrum, 1946. m  blz.

Voor wie niets van Villon zouden weten 
zegt de ondertitel van dit boekje al veel. 
Deze raadseiachtige mensch, begenadigd 
dichter uit het einde der middeleeuwen en

beroepsmisdadiger op groote schaal, houdt 
de litteraire geesten der laatste decennia in 
toenemende mate bezig. Dr. Maas heeft 
een goed instrueerend boekje over hem ge­
schreven. Hij citeert veel uit Villons poëzie 
en geeft naast het Fransch zeer geslaagde 
vertalingen. Hij heeft niet de pretentie iets 
nieuws of eigen vondsten te bieden, doch 
wil Villon nader brengen tot het ontwikkeld 
publiek, wat hem zeker gelukken zal. Het 
is geen stichtende lectuur, het levensverhaal 
van dezen vagebond uit een eeuw van ver­
val. Daarom zagen wij het boekje graag 
voorbehouden voor rijpe, ontwikkelde lezers.

J . v. H.

Wetenschap

Dr. E. B r o n g e r s m a ,  Voorproef in 
Spanje 1919— 1939, Twintig jaar mensche­
lijke Kwaadaardigheid, Utrecht—Brussel, 
Het Spectrum, 1946. 242 blz. (met drie land­
kaartjes).

De hachelijke taak de geschiedenis te 
schrijven van een „onvoltooid verleden tijd” , 
waarvan de gebeurtenissen ons heden nog 
direct raken, heeft Schr. niet roekeloos op 
zich genomen. Hij is zich bewust, dat „on­
partijdige geschiedschrijving een illusie is” , 
maar zijn nuchter scherp onderscheidings­
vermogen waarschuwt ons dat „onvermijde­
lijke partijdigheid den historicus allerminst 
hoeft te drijven tot opzettelijke subjectivi­
teit” . Om deze laatste te vermijden heeft 
Schr. steeds aan de bronnen van beide partijen 
in de burgeroorlog zijn gegevens ontleend.

In vier delen worden achtereenvolgens 
besproken: de politieke gebeurtenissen tus­
sen Mei 1919 en Juli 1936 als voorbereiding 
tot de burgeroorlog; het ziektebeeld van 
Spanje in die jaren (Kerk, leger, landbouw, 
separatisme, anarchisme); de burgeroorlog 
van Juli 1936 tot April 1939; de figuur van 
Franco. De lezer mene of vreze niet een 
loflied op de Spaanse Katholieken of op 
de Falange voor zich te hebben: Schr. spaart 
hun allerminst zijn kritiek. Men leze b.v. zijn 
diagnose van de Kerk (96— 100); hij noemt 
zelfs de Katholieken in hun kortzichtigheid 
„de beste wegbereiders voor de anarchisten” .

Maar wie Schr. kent uit zijn boek over 
„De opbouw van een corporatieve Staat”  
staat niet verwonderd hier evenmin een 
pleidooi voor de leiders van het rode Spanje 
te vinden.

De lezing van dit boek is zeer interessant, 
een eentonige schoolse stijl, soms het ken­

284



N I E U W E  B O E K E N

merk van den historicus, is hier gelukkig 
vermeden. Toch blijft Schr. steeds zakelijk, 
on-affectief. Op het einde geeft hij als zijn 
mening te kennen, dat het „oude Spanje”  
onder al deze gebeurtenissen nog steeds niet 
herrezen is, doch slaapt en de bewogen jaren 
als boze dromen over zich laat heengaan.

H. J.

M ax P i c a r d ,  De Mensch ponder Wer­
kelijkheidf, Vertaald door Gabriël Smit, 
Utrecht, Het Spectrum, 1946. 223 blz.

De Zwitsersche cultuurphilosoof Max 
Picard is in Nederland nog nauwelijks be­
kend. Hij is een kennismaking waard. In dit 
werkje beschouwt hij Hitler en het Nazisme 
als voortbrengselen van de discontinuïteit 
der hedendaagsche menschheid; met dis­
continuïteit bedoelt hij het onsamenhangen­
de, uiteengeslagene, louter in het oogenblik 
opgaande van het menscheninnerlijk. De 
technische structuur van het hedendaagsche 
leven heeft grootendeels deze discontinuï­
teit veroorzaakt. Met deze te korte kenschet­
sing doen wij Picard echter onrecht. Hij ont­
dekt de metaphysische achtergronden van 
het Nazidom met zijn Fiihrer. Tegelijk raakt 
hij tallooze andere tijdsverschijnselen aan en 
overal ziet hij gevolgen van dat discontinue, 
dat uiteengevallene, gebrokene, dat den he- 
dendaagschen mensch kenmerkt. Ook wie 
hem niet overal zal bijvallen, zal toch vaak 
over het treffende van zijn inzichten verbaasd 
staan. Al zegt hij het niet uitdrukkelijk, hij 
wijt de geestelijke verwording ten slotte aan 
de ontgoddelijking der wereld. De vertaling 
is uitstekend. Kostbaar G if van Mary Webb 
is niet de vertaling van Prue Sarn, doch 
van Precieus Bane (blz. 136). J. v. H.

Prof. Dr. C. B a l i e ,  Dr. A. E  p p i n g, 
Dr. A. E  m m e n, Drs. B. K ö r v e r, 
O.F.M., Doctor Subtilis, Vier Studiën over 
Johannes Duns Scotus (Collectanea Franciscana 
Neerlandica VII, 1), ’s-Hertogenbosch, Teu- 
lings U.M., 1946. 205 blz.

Het is niet te verwonderen, dat de bij uit­
stek deskundige Romeinsche professor in 
opdracht van de Minderbroedersorde een 
kritische editie voorbereidt van de Opera 
Omnia van Duns Scotus, dien hij als „de lei­
der van de franciscaansche school en de ge­
leerde van de orde” betitelt. Immers de thans 
beschikbare Vivèsuitgave, die ook reeds 
Abraham heeft gezien, was slechts een her­
druk van de Waddingeditie van 1639. Tegen­

woordig is deze kritisch niet meer verant­
woord. P. Balie, door wiens toedoen reeds 
in 1933 een kritische uitgave van Scotus’ 
Marialeer het licht zag, is de stoere en onver­
moeibare leider van de Scotuscommissie, die 
ons een kritische uitgave van Scotus’ werken 
gaat bezorgen.

In een gedegen artikel plaatst hij Scotus’ 
werken in het licht van de tekstkritiek. Hij 
wijst op de ontzaglijke moeilijkheden bij 
deze grootsche onderneming en geeft een 
oplossing aan, die men wel vrij algemeen als 
practisch de beste zal accepteeren. Het plan, 
naast de monumentale kritische uitgave ook 
een kleinere te laten verschijnen, geeft blijk 
van practischen zin.

In een tweede artikel schildert ons Dr. Ep- 
ping de houding van Duns t.o.v. het Ansel- 
miaansch Godsbewijs. Het getuigt van een 
diepe vereering voor zijn grooten meester. 
Of echter de „coloratio” of Scotus’ bewer­
king en toevoeging den scherpzinnigen lezer 
bevallen zal? Ik meen het te mogen betwij­
felen. Van Schrijvers overredingskracht 
wordt hier wel een ondubbelzinnig bewijs 
geleverd maar overreden is nog niet over­
tuigen.

De derde studie gunt ons een kijk op Sco­
tus’ opvattingen over de natuur der theolo­
gie. Over deze veel omschreven en vaak hef­
tig omstreden kwestie houdt P. B. Körver 
vol toewijding zijn betoog. In kort bestek 
is dit probleem natuurlijk niet alleszins en 
bevredigend en duidelijk te schetsen. Daar­
door wellicht meende ik bij aandachtige le­
zing hier en daar een vraagteeken te moeten 
plaatsen. Het zij me vergund een enkele 
vraag te uiten. Hoe is de stellige verzekering 
in de conclusie op blz. 91, dat volgens Sco­
tus de theologie een strikte geloofsweten­
schap is, te rijmen met de op blz. 83 ver­
melde en door Scotus gestelde vier voor­
waarden voor een strikte wetenschap?

De vierde, historisch rijk gedocumen­
teerde studie van Dr. A. Emmen verwijst 
wel afdoende het zoogenaamde dispuut van 
Duns ten gunste der Onbevlekte Ontvan­
genis aan de Parijsche Universiteit naar het 
rijk der legenden. Dat is trouwens weinig 
compromitteerend voor Scotus’ verdienste 
t.o.v. dit dogma, die niet op verzinsels be­
hoeft te steunen.

Samen vormen de vier studies een oppor­
tune introductie voor de spoedig te ver­
schijnen monumentale uitgave der Opera 
Omnia van een der grootste theologen.

P. PLOUMEN S.J.

285



N I E U W E  B O E K E N

A. Ha l l  e ma, Hugo de Groot, Een le­
vensschets van een groot Nederlander uit 
de 17e eeuw, ’s Gravenhage, A.A.M. Stols, 
1946. 206 blz.

Hoewel dit niet op de titelpagina staat 
aangegeven, hebben we te doen met een her­
druk, waarbij de Schr. verklaart, naar aan­
leiding van eenige kritieken, nooit de be­
doeling te hebben gehad een wetenschappe­
lijk boek te schrijven. Echter zegt hij in 
zijn Voorbericht ook nu nog beoogd te heb­
ben: een eenvoudige levensbeschrijving „we­
tenschappelijk verantwoord, doch populair 
in den besten zin van het woord” .

Het spijt mij voor den Schr., die blijkbaar 
een harde werker en een vriendelijk mensch 
is, te moeten constateeren dat de stroeve zins­
bouw’ niet bepaald populair en dat zijn ge­
schrift wetenschappelijk niet voldoende ver­
antwoord is. Het prachtige boek van Dr. 
P. H. Winkelman, Remonstranten en Katho­
lieken in de Eeuw pan Hugo de Groot, Nijmegen, 
1945, is hem ontgaan en daardoor alleen 
reeds kan deze levensschets ons niet voldoen, 
daargelaten nog dat zij op belangrijke pun­
ten als de uiteenzetting van De Jure Belli ac 
Pacis alle diepte mist.

Wat op blz. 110 over Sirmondus en op 
blz. 140 over Père Joseph gezegd wordt kan 
er niet door, maar is te naïef om een eenigs- 
zins onderlegd Katholiek te ergeren.

De Schr. heeft o.i. met deze stof te hoog 
gemikt. Dr. J. TESSER S.J.

Pr of .  J. L. B o u ma n .  Moderne Rassen­
theorie, Hilversum. N.V Paul Brand 1940, 
80 blz.

Dit boekje, dat blijkbaar even vóór het 
uitbreken van den oorlog afgedrukt werd, 
kon om begrijpelijke redenen pas na het 
einde ervan aan het licht treden. Over dezen 
„onderduiker” beknopt het volgende. In 
drie hoofdstukken worden achtereenvolgens 
besproken de rassenkunde en de rassen­
theorie, de erfelijkheidsleer, en ten slotte een 
achttal stellingen tegen de rassentheorie. 
Schr. bepaalt het begrip: ras als een grootere 
groep van menschen, die zich door het bezit 
(schr. zegt: „gemeenschappelijk bezit”) van 
een aantal lichamelijke kenmerken van ande­
re groepen onderscheiden. Hij stelt dus de 
psychische trekken der rassen ter zijde, zon­
der voldoenden grond naar wij meenen. Hij 
vermeldt de psychische kenmerken wel, 
maar merkt daarover op, dat zij zijn „a 
posteriori” . Doch is zulks met het rasbegrip 
zelf ook niet het geval? Het is immers ook

aan de ervaring ontleend en niet a priori op­
gesteld.

Het boekje is zeer beperkt van inhoud en 
daarom allicht niet overal even duidelijk. 
Ter voorloopige oriëntatie kan het niette­
min zijn diensten bewijzen. Het roept op 
ten strijde tegen de eenzijdige rassenleer.

J. E. SCHULTE.

P. K l e m e n s  M. V a n s t e e n k i s t e  
O.P., Het Rassenvraagstuk. Brugge, Karei 
Beyaert, 1945. 98 blz.

Dit boekje uit de reeks „Levensbeschou­
wing” , ongeveer van denzelfden om vang 
als het vorige, is aanmerkelijk rijker van in­
houd en ruimer gedocumenteerd, ook met 
bronnen van recenten aard. Behalve over 
erfelijkheidsleer en theoretische rassenkunde 
geeft schr. een hoofdstuk over Ras en Cul­
tuur en over Toegepaste Erfelijkheidsleer, 
alsmede over de Geschiedenis der Rassen­
kunde (het doet ons even opzien, dat hij de 
geschiedenis niet vooraf laat gaan).

Ons algemeen oordeel over dit boekje: 
Ook daarvoor geldt, dat het voor den niet 
georiënteerde vrij moeilijk Is wegens zijn 
beknoptheid; de schr. geeft zelf hier en daar 
zijdelings te kennen: „Brevis esse laboro, 
obscurus fio” . De indeeling der rassen vol­
gens E. v. Eickstedt is b.v. bijna tot onher- 
kenbaarwordens toe verkort. Het ontstaan 
van nieuwe rassen verklaait schr. met be­
hulp van mutatie en schifting, zonder een 
andere, naar wij menen, meer aanvaardbare 
opvatting te vermelden.

De door schr. gebruikte woorden wijken 
deels wat af van de ten onzent gangbare 
terminologie (erfelijkheidskunde i.p.v. erfe­
lijkheidsleer, menschenkunde i.p.v. mensch- 
kunde enz.). Het is geenszins onze bedoe­
ling, met deze opmerkingen de waarde van 
dit boekje in twijfel te trekken. Het is wel­
kom, vooral wegens de nieuwe bronnen, die 
het vermeldt, en niet minder wegens het 
principieel standpunt, dat erin verdedigd 
wordt. J. E. SCHULTE.

Mr. A. H. H. A. K r o o t j e s, ’/ Ambt­
schap: „Het Notariaat” , Rede gehouden in de 
algemene Vergadering van de Broederschap 
der Notarissen in Nederland te Amsterdam 
op 30 Juni 1946. 8 blz.

De ordeningsidee met haar noodzakelijk 
complement, het subsidiariteitsbeginsel, heeft 
na lange jaren de belangstelling gevonden, 
waarop zij recht heeft. De boven aange- 
kondigde rede, die noodzakelijkerwijze een

2 8 6



N I E U W E  B O E K E N

summier karakter droeg, laat de algemene 
beginselen vrijwel ter zijde en onderzoekt 
de vraag of de ordeningsidee ook haar 
waarde heeft voor het notariaat, daarbij er 
terecht van uitgaande, dat „het Ambtschap 
zijn taak allereerst zou vinden door de uit­
oefening van de publiekrechtelijke bevoegd­
heid, welke aan het ambtschap toekomt” . Spr. 
noemt dan vele punten van mogelijke activi­
teit, waarbij opvalt dat vele ervan reeds be­
hartigd werden door de beide notariële 
broederschappen, terwijl zij allen door deze 
verenigingen — mits bekleed met de publiek­
rechtelijke macht —  behartigd zouden kun­
nen worden. Ik kan mij daarom met Spr. 
niet verenigen, wanneer hij ontkent dat er een 
doublure zou ontstaan, indien naast de broe­
derschappen het ambtschap kwam. Is de 
vermeende wenselijkheid van het handhaven 
van de beide broederschappen en de klerken- 
bond niet een uit te roeien nawerking van de 
verouderde idee van de klasse-tegenstellin- 
gen? Èn de opleiding en scholing die iets 
verruimend kunnen worden samengevat on­
der notariële vorming, èn de regeling van de 
arbeidsvoorwaarden èn de bevordering van 
de samenwerking tussen de collega’s noemt 
de spreker terecht als taak voor het ambt­
schap. Wat blijft er dan nog — wanneer wij 
ook de overige programmapunten voor ogen 
houden — over voor de broederschappen 
en de bond? Zeker, buiten het ambtschap 
zullen vallen die candidaat-notarissen, die 
buiten het notariaat werkzaam zijn. Maar 
mij schijnt het afleggen van eenzelfde exa­
men een onvoldoende grond voor een bij­
zondere samenwerking. Bovendien zal aldus 
de vlucht uit het notariaat worden tegen­
gegaan, aangezien de kansen op een benoe­
ming tot notaris er zeer belangrijk door zul­
len worden verminderd. Het is duidelijk, dat 
het ambtschap, dat immers als eenheidsor­
ganisatie een grotere geschiktheid heeft om 
drager te zijn van een publiekrechtelijke 
macht de voorkeur verdient boven de hui­
dige toestand.

Moge overigens de rede de vruchten, die 
zij verdient, afwerpen.

Mr. A. J. J. C. BEGHEYN.

P. H. M. S h e p h e r d, Van Taol naar 
Taal, Nederlands voor Maastricht en omstre­
ken, Maastricht, Goffin, 1946. 134 blz.

De redactie van het K.C.T. verzoekt een 
korte bespreking. Daarom slechts enige op­
merkingen.

Het boek getuigt van ijverige arbeid en

geeft er blijk van, dat de schrijver iemand is 
met een scherpe blik voor de taalmoeilijk­
heden van Maastrichtse kinderen. Eigen 
jeugdervaringen? Het hoofddoel is, die 
moeilijkheden te helpen overwinnen, waar­
bij de onderwijzer en leraar moeten uitgaan 
van het Maastrichts. Met dikwijls goed­
gekozen voorbeelden licht de schrijver toe, 
hoe het moet zijn en hoe het niet moet zijn, 
volgens zijn mening. Met deze voorbeelden 
kan overigens de dialektoloog ook zijn voor­
deel doen.

Het zou de schrijver, doctorandus in de 
klassieke letteren, echter geen kwaad heb­
ben gedaan, indien hij enige colleges van 
Prof. Dr. P. Gerlach Royen hadde gevolgd, 
voordat hij aan zijn boekje begon. Ook de 
aandachtige lezing van b.v. enige jaargangen 
van de Nieuwe Taalgids zou vruchtbaar zijn 
geweest.

Het gave Nederlands n.1. dat hij meer dan 
eens in de plaats wil zetten voor het Maas­
trichts is niet altijd gaaf, soms bepaald on­
gaaf. Het gaat toch niet aan te beweren dat 
Frans (ik meen dat Frens algemeen Maas­
trichts is) %e hook, de vrouw haör kleid in het 
Nederlands moeten luiden: Frans* boek, de 

jurk van de vrouw, dat de maan dee keend 
verdroonke (1. verdroonken) is, de vrouw die 
haore %oon is tr'ókgekoume in het gave Neder­
lands moeten worden weergegeven door de 
mans wiens kind ('waarvan het kind) verdronken 
is, de vrouw wier v(oon {waarvan de %oon) is 
teruggekomen. Het Maastr. slóffe wordt toch 
niet altijd in het algemeen Nederlands pan­
toffels. (Daarenboven het Maastr. kent wel 
degelijk pantoffel). Is het soms geen gaaf 
Nederlands iets op vffjn sloffen (of: slofjes) 
doen, zich het vuur uit de sloffen lopen? Moet 
struspier nu altijd worden weergegeven met 
strohalm? Schreef Buys Maastr. Ned. in de 
zin „Aan den tegenwoordigen titularis heeft 
de Kamer nog nimmer een stroospier in 
de weg gelegd?”  En mag in het gave Neder­
lands geen plaats zijn voor doop, pennemes, 
professors, wel voor een woord als viespoes, 
enz.?

S. wekt de o.i. onjuiste voorstelling dat 
er een soort van standaard-Maastrichts be­
staat. De toestand is zo: tengevolge o.a. 
van de aanwezigheid van allerlei sociale 
en familiale taalkringen bestaan et zeer grote 
verschillen inzonderheid in woordenkeus en 
uitspraak. De woorden en de uitspraak, die 
S. aangeeft, zijn in verschillende gevallen 
misschien wel bij sommige Maastrichtenaren 
in gebruik, maar zijn daarom nog niet al­

2 8 ?



N I E U W E  B O E K E N

gemeen Maastrichts en hebben in alle geval 
andere woorden en een andere uitspraak 
naast zich. Ziehier enige voorbeelden: Oos- 
tersviege (dadels), Latiens (Latijn), ’t regent 
tot ’t g tsj geeft S. als Maastrichts. Veel 
algemener is echter ooster{sé)viege (enkelv. 
oostervijg), Letten, ’t regent tot ’t gótsj. Het 
bekende liedje Veer goon nog neet nao hoes, 
nog lang neet, nog lang neet bewijst op zijn 
beurt de onhoudbaarheid van de bewering dat 
het Maastrichts steeds „bij het aangeven van 
een richting nao.... touw gebruikt.”  Het 
Maastr. ’t boor is mij persoonlijk onbekend, 
wel is algemeen baor (vr.) cf. baore. Voor­
zover ik weet, gebruikt men in Maastricht 
gewoonlijk inspekteur, desnoods sjaolop^iener, 
maar sjaolop îchter? De spelling gèt, dèt voor 
geit, deit is op z’n zachtst uitgedrukt, mis­
leidend.

Sapienti sat! We menen de vraag, of Van 
Taol naar Taal, niettegenstaande de verdien­
sten van de schrijver bij de behandeling van 
een onderwerp met zoveel voetangels en 
klemmen, als schoolboek op de lagere en 
middelbare scholen kan worden gebruikt, 
niet bevestigend te kunnen beantwoorden.

H. J. E. ENDEPOLS

J. H. N e w m a n, Het Begrip Universiteit. 
II Deelen (297 en 355 blz.). Vert. door 
Fr. Aurelius Pompen O.F.M.. Bussum, Paul 
Brand, 1946.

Professor Pompen van Nijmegen is bezig 
met het voornaamste van Newmans werken 
in het Nederlandsch te vertalen. Een geluk­
kig initiatief! Wie eenigszins met Newman 
bekend is, weet dat deze voortreffelijke 
prozaïst niet gemakkelijk ten volle in zijn 
moedertaal te genieten is. Nu het begrip 
humanisme in Nederland aan de orde van 
den dag is, kan het bovengenoemde werk 
bijzonder verhelderend werken. Newman 
was een katholiek humanist van zuiverste 
essentie en allure. Doch de beteekenis van 
dit werk, welks beide deelen bestaan uit 
universitaire toespraken en geschreven ar­
tikelen, gaat veel verder. Hij raakt zooveel 
kwesties aan en belicht zooveel zijden van 
het geestesleven dat ieder lezer, hoe ook 
ingesteld, zich erdoor verrijkt zal voelen. 
Het eerste deej concentreert zich zoo over­
wegend om de begrippen theologie en 
universiteit, dat het menigeen vermoeien 
zal, hoewel het anderen een lust zal zijn het 
uiterst fijne spinsel van Newmans gedach­
tengang in een proza van wonderbare helder­

heid en zuiverheid te volgen. Het tweede 
deel is kleuriger en wisselender en biedt ons 
Newmans persoonlijkheid zoo niet volledi­
ger dan toch gedetailleerder.

Hoe zorgvuldig Prof. Pompen gewerkt 
heeft blijkt niet zoozeer uit zijn vooraf­
gaande verklaringen als uit het boek zelf. 
Newman ligt hier voor ons in uitstekend 
Nederlandsch; zoo zou hij, sprekend in 
onze taal, gesproken hebben. Trouwens wie 
zooals Prof. Pompen veel met Newman om­
gaat, ontkomt niet aan zijn invloed ook als 
stylist en humanist. De omstandigheden, 
waarin deze I d e a  o f  a U n i v e r s i t y  
ontstond, haar uitgaven door Newman en 
ook de lotgevallen der Nederlandsche ver­
taling vindt de lezer aan het begin van deel I. 
Moge Newman ook in ons land zijn weg 
vinden. J. v. H.

Dr. A. S c h i e r b e e k, Goethe als Na­
tuuronderzoeker, Amsterdam, H. Meulenhoff, 
1946. 184 blz., 14 afbeeldingen.

Over Goethe als natuuronderzoeker lopen 
de meningen nogal uiteen, zij variëren van 
ontkenning van enige betekenis op dit ge­
bied tot een soort cultus toe. Al worden in 
dit boekje de verdiensten van Goethe breed 
uitgemeten, toch worden zijn fouten en 
dwalingen op dit gebied, alhoewel met spijt 
vermeld, niet verdoezeld. Met nauwgezet­
heid gaat S. Goethe’s werk na in zoölogie 
en botanie, verder wordt besproken wat 
Goethe leverde op natuurkundig terrein, 
zijn Farbenlehre, en ten slotte wat Goethe 
presteerde in scheikunde, geologie en mine­
ralogie. In deze laatste wetenschappen zijn 
de resultaten van den dichter zeer bescheiden. 
Het werkje is niet boeiend, ook niet onder­
houdend wegens de vele citaten, waardoor 
de S. zelf niet veel aan het woord komt.

Voor belangstellenden is het boekje leer­
zaam en de moeite waard om doorgewerkt 
te worden. Maar wie zijn de belangstellen­
den? Op de eerste plaats de biologisch ge­
ïnteresseerden en ■— naar de Schr. hoopt —  
zij „die de studie der letteren tot hun levens­
doel hebben gekozen” . Maar van deze 
categorie .eist de Schr., tenminste voor het 
biologisch gedeelte, te veel en schiet zijn 
uitleg te kort.

In ieder geval menige plaats in. de ge­
dichten van Goethe wordt begrijpelijk, als 
men enigszins op de hoogte is van Goethe’s 
ideeën op natuur-wetenschappelijk gebied.

G. DE LEEUW

2 8 8



D e Crisis in het Christelijk Bewustzijn
door AN TO N  V A N  D U IN K ERK EN

In 1943 vatte M r. J .  C. Baak, toenmaals substituut-griffier der A r- 
rondissements ILechtbank te Amsterdam en Nederlandsch secretaris van 
den Wereldbond voor Internationale Vriendschap door de Kerken, het 
plan op, !xpo spoedig mogelijk na de bevrijding een boekje te doen ver­
spreiden, waarin de vooruitzichten der Christenheid in Europa door 
Nederlanders van verschillende confessies zou worden geschetst. H ij 
vroeg hiervoor mijn medewerking. Het was in het bijzonder KPn bedoe­
ling, dat ik  den bewustzijnsinhoud van den hedendaagschen christelijken 
intellectueel ontleden zon. Op zijn verzoek zette ik mijn gedachten hier­
omtrent op schrift en zond ze hem toe. H ij plaatste eenige streepjes in 
den rand van het manuscript bij gedeelten, die naar zijn smaak verhel­
dering, uitbreiding of andere wijziging behoefden. Mondeling lichtte hij mij 
die verlangens nader toe. Zijn plotselinge dood op 25 Augustus 1945 
heeft de verwezenlijking van zijn voornemen verijdeld. Wanneer ik hier 
thans, mede ter zÜner nagedachtenis, het opstel publiceer in den vorm, 
dien het door zijn medewerking verkreeg, moge ik den lezer verzoeken, wel 
te willen bedenken, dat deze beschouwing een der eerste zou KÜn van een 
als geheel genomen bemoedigend boekwerkje, samengesteld door verschil­
lende schrijvers, en bestemd voor een gevarieerden lezerskring.

I

De onderlinge samenhang der componenten in het geestelijk levens­
besef van den Europeeschen mensch werd gedurende de vorige eeuw ge­
voeliger dan ooit voorheen ontwricht. Het pijnlij kst leek dit te gebeuren 
door de tot onverzoenlijkheid groeiende verwijdering, welke men alom 
meende te moeten constateeren tusschen onze voortschrijdende waar­
neming van de natuur en de onveranderlijke openbaring van de Heilige 
Schrift.

Elkander snel opvolgende vondsten van groote geleerden waren niet 
in overeenstemming te brengen met de gegevens van den Bijbel, zooals 
die overal in de christelijke geloofsgemeenschap werd bewaard, gepre­

289



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

dikt en begrepen. Tegenover den vooruitgang van de natuurwetenschap 
scheen het bijbelgeloof snel te verouderen. Menige negentiende-eeuwer 
verwachtte, dat het christendom binnen korten tijd, zoo al niet zijn ker­
kdijken bestaansvorm, dan toch zijn wervende overtuigingskracht en 
hiermede zijn maatschappelijken bestaansgrond geheel zou verliezen. 
Wie zich van de beteekenis dezer verwachting ernstig rekenschap gaven, 
beseften als Auguste Comte en Ernest Renan, dat Europa bij het prijs­
geven van zijn eeuwenoud kerkgeloof de meest vertrouwde verbinding 
met het transcendente karakter van de waarheid zou verbeuren.

Sommigen zochten dan ook in een rationeel-, of zelfs in een mysticis- 
tisch humanisme, door de exacte natuurwetenschappen gelouterd, een 
nieuwe religie voor de menschheid, die krachtens het beginsel van haar 
erkende of beleden saamhoorigheid haar beste krachten richten moest 
op de schepping van een betere wereld. Deze nieuwe religie zou aan de 
christelijke overlevering der kerken niet veel meer kunnen ontleenen dan 
enkele algemeene grondstellingen van de maatschappelijke ethiek.

In dezen gedachtengang bleef de voorbeeldige gestalte van den 
„hoofdpersoon der evangeliën55 met dankbare bewondering te herden­
ken als een zeer vooruitziend, eigenlijk tot heden nooit begrepen her­
vormer en bevrijder van het menschelijke gemoed. Het christelijke ge­
loof, dat Jesus als den leeraar eener dogmatiek aanvaardde, heette vol­
strekt in strijd met iedere mogelijkheid tot historische en zielkundige 
verklaring der Jesusfiguur. Voor zoo ver deze aanspraken had op den 
naam van verlosser der menschheid, kon dit immers enkel zijn, wijl hij 
het menschelijke geweten had vrijgemaakt van een primitieven oerangst 
voor al het bovenzinnelijke, gelijk die woedt in de boeken van het Oude 
Testament. De prediking van Jesus, in het bijzonder de Bergrede, werd 
als een parabolisch-geformuleerde maatschappijleer opgevat en het was 
in de tweede helft der 19e eeuw niet ongewoon, dat men Jesus, vooral in 
zeer populaire geschriften, hoorde huldigen als den eersten socialist.

Moest de christelijke zaligheidsleer der Kerk worden vervangen door 
de aardsche heilsverwachting eener kameraadschappelijk verbonden 
menschheid, dan veronderstelde dit bij iederen kenner der geschiedenis 
een zeer optimistisch begrip van de resultaten der ontwikkeling onzer be­
schaving. Deze zou op den duur uit zichzelf moeten leiden tot een zege­
vierende emancipatie van alle maatschappelijk verdrukten in de geheele 
wereld. Een groot vertrouwen in de beste krachten der menschheid was 
noodig, wilde men dit begrip handhaven. Achteraf bezien vertoont het

2 9 0



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

optimisme van de denkers, die meenden, de toekomst van het mensche- 
lijk geslacht veilig te kunnen uitleveren aan de wetenschap, de trekken 
van een eigenaardig sectarisme, waarbij men aarzelt te besluiten, of men 
dit atheïstische sectarisme eigenlijk wel areligieus mag noemen. Hetgeen 
ons angst aanjaagt o f ons verbijstert in de ons omringende wereld, mocht 
niet beschouwd worden als een voortvloeisel uit haar structuur, doch 
slechts als een voortvloeisel uit onze onkunde omtrent haar structuur. 
Het zou niet lang meer duren, of de wetenschap had deze onkunde voor­
goed achterhaald. Dan zou de heele wereld waarlijk voor ons openliggen. 
De waarheid, die de ziel bevrijdt, was volgens den positivist een exact- 
kenbare, natuurwetenschappelijke waarheid.

Deze waarheid zou zich door evidentie op den duur vanzelf doen gel­
den in de wetten, die de maatschappij en haar huishouding regelen. Ze 
zou binnenkort de troostende werking van den metaphysischen droom 
vervangen door de wapenende kracht van een natuurwetenschappelijke 
zekerheid.

Hiermede tot den strijd des levens toegerust, zou de nieuwe mensch 
geen ouderwetschen godsdienst meer behoeven. Gaandeweg zou hij 
leeren beseffen dat zijn religieuze voorstellingen van vroeger niets anders 
waren geweest dan de met magische droomen omnevelde voorgevoelens 
van een nauwgezette wetenschap, slechts vage mythen, die weldra wijken 
moesten voor omschreven waarheid. Er schuilde in deze voorstellings­
wijze een eschatologisch profetisme, doch het werd zich van zijn waren 
aard niet scherp bewust. Hiermede immers zou het zich hebben gerela­
tiveerd tot iets, dat evenzeer om redelijke verantwoording bedelde als 
de dogma’s van welken godsdienst dan ook. Paradoxaal genoeg is dit 
quasi-religieuze vertrouwen van de rede op haar eigen, nog verborgen 
liggend perspectief. Het oogenblik, waarbij het gelooven zou overgaan 
in het waarnemen week even stadig als de einder, waar hemel en aarde 
elkander raken.

Toch meende men, daar dichter bij te komen. Gelijk het silhouet der 
snel groeiende steden, aanvankelijk geheel door den oprijzenden kerk­
toren beheerscht, later door fabrieksschoorsteenen en hooge kantoorge­
bouwen werd geteekend, zoo zou in het bewustzijn van den nieuwen 
mensch het maatschappelijke saamhoorigheidsbegrip en het daarmede 
samengaande plichtsbesef de plaats gaan veroveren, weleer door de vrees 
voor een rampzalig hiernamaals in beslag genomen. Een vergelijkende 
bestudeering van de wereldgodsdiensten scheen te bewijzen, dat van den

2 9 1



oorsprong tot de rijpheid eener beschaving altijd een verheldering van 
animisme tot materialisme het proces van den vooruitgang der culturen 
begeleidde. Angstwekkend was enkel de historische ervaring, dat een 
waarlijk godlooze cultuur nooit lang had standgehouden.

Het wezenlijke onvermogen van de menschelijke rede om de beweging 
van den levensstroom te grijpen en hiermede haar onmacht om ooit het 
raadsel van het leven afdoend op te lossen, bracht tegen het einde van 
de 19e eeuw de naturalistische opvatting omtrent de mogelijkheden van 
den vooruitgang in discrediet. Bij den aanvang der 20ste eeuw keerden 
de intellectueelen zich man na man af van het positivisme als wetenschap­
pelijke levensleer. Doch het wantrouwen jegens den godsdienst was 
hiermee niet verdwenen. Nog lang bleef de positivistische crisis nawer­
ken in de gemoederen.

Vooral de populariseering van de resultaten der natuurwetenschap en 
hun practische toepassing in de techniek van het alledaagsche leven ver­
spreidde de positivistische geestesgesteldheid in breede geledingen van 
de samenleving. Juist omdat zij met een aardsche heilsverwachting ge­
paard ging, veroorzaakte zij bij menigeen, die terecht naar een betere 
wereld verlangde, een breuk met de geloofstradities zijner voorouders. 
Vooruitstrevende menschen waren omstreeks 1900 veelal ongodsdiens-
f i  ere tripnQrlngn--- -

Zij beschouwden gewoonlijk de Kerk als het laatste — uiterlijk mach­
tige — doch innerlijk vermolmde vluchtoord van een cultureel en sociaal 
conservatisme. Snel steeg het aantal godsdienstloozen overal in het eerste 
decennium van de 20ste eeuw. De desertie uit de kerken, vaak uit dienst­
baarheid aan een nieuw menschengeluk ondernomen, nam nog toe, na­
dat de oorlog van 1914— 1918 bij velen, ook onder het volk, het ver­
trouwen in den gestadigen vooruitgang van de beschaving onherstelbaar 
geschokt had. Er kwam een ongeloovig fatalisme over de menigte, een 
psychische losbandigheid, een genotzuchtig materialisme, een grove li­
chaamscultuur, een geest van oppervlakkigheid, een drang naar ver­
strooiing, een behagen aan ijdelheden, een algemeene imbeciliseering of 
infantiliseering, die door ernstige waarnemers tot de naweeën van den 
vorigen oorlog zijn gerekend, of in verband gebracht werden met het 
feit, dat de massa haar nieuwe verkeersmiddelen van lichaam en geest — 
de sneltrein, de auto, het vliegmachine, de rotatiepers, de cinema, de 
radio — nog niet geestelijk verwerkt had.

De diep-ingrijpende ontaarding van de voorvaderlijke zeden, een

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

292



zwarte schaduw van den komenden dag over Europa’s samenleving, 
werd door geloovige en ongeloovige met gelijken weerzin waargeno­
men, doch wat men bij alle ontgoocheling over den oorlog en zijn na­
sleep het vurigst bleef verlangen en het innigst bleef verwachten: een 
betere, lichtere, vrijere toekomst op aarde, werd door de prediking van 
de christenkerken niet in het vooruitzicht gesteld. Hiervoor moest men 
terecht bij de tucht der materialistische ideologieën, die in nieuwe ge­
daanten grooten opgang maakten na 1918. Men sprak aldra minder over 
de crisis van den geest dan over de crisis van het gezag. Deze afleidings­
manoeuvre bleek temeer gevaarlijk, omdat zij in staat was, kerksche 
menschen het waanbeeld voor te houden van een autocratisch her­
stelde volksmoraal. Hierdoor hebben velen zich laten misleiden. De werf­
kracht van het fascisme en het nationaal-socialisme ontsproot voor een 
deel aan de attractie, die voor vele brave christenen, vooral uit burger­
lijke kringen, onafscheidelijk verbonden is aan iedere dictatuur over de 
zeden. Nauwelijks bewuste wrok tegen de vrijpostigheid van zondaars 
is menigmaal de troebele ondergrond geweest van een christelijke ge­
strengheid, die meende, dat evangelische liefde nooit veiliger was dan 
onder de schutse van staatsdwang. De binding aan de zoogenaamd chris­
telijke maatschappijleer bleek doorgaans zwakker dan de aantrekkings­
kracht van het schreeuwerige geweld, welks heil voor den een hoofd­
zakelijk bestond in zijn terreur jegens den ander. II

II

Onderwijl onderging het christendom, gelijk zoo vaak in de geschie­
denis, den onmiskenbaren invloed van den vijand, dien het in zijn apolo­
gie en geloofspropaganda bestreed.

Reeds tijdens de 19e eeuw stelde een geest van raapnuchter rationalis­
me en practisch-berekend positivisme de charismatische begaafdheden 
van een vurig geloofsleven angstvallig achter bij een pastorale bezorgd­
heid om trouw aan de voorschriften van leer en practijk. Op de gemoe­
deren had dit een nivelleerende uitwerking. Religieuze oorspronkelijk­
heid werd gewantrouwd, indien al niet als hoogmoed geschuwd. Bang 
moralisme vereenzelvigde de betrouwbare kracht des geloofs met maat­
schappelijke en zelfs met godsdienstige gematigdheid. Op de kansels 
ontaardde de verklaring van het evangelie tot een onophoudelijke waar­
schuwing tegen radicalisme en onrust, als was de drang naar consequen-

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

293



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

tie het grootste gevaar voor het christendom. Deze wijze van prediking 
heeft veel kwaad aangericht in alle confessies.

De waardigheid van het christendom werd met de burgerlijke braaf­
heid van de christenen gelijkgesteld. Het is de tijd der „vooraanstaanden”  
in het kerkverband, de tijd der toonaangevende kerkmeesters, maat­
schappelijk welgesitueerden, die door hun gedragingen en meeningen 
het karakter der christelijkheid van de massa bepaalden. Gewoonlijk 
waren dit voorzichtige gedragingen en achterlijke meeningen, soms ach- 
terbaksche gedragingen en baatzuchtige meeningen. Ze drongen door 
tot de pers, de confessioneele partij- en vereenigingsbesturen, de regee- 
ringslichamen, de radio, om zich zelf gevleid terug te kennen in de taal, 
die, door pers, partij, vereeniging, kamerdebat en radio beïnvloed, werd 
uitgegalmd op den kansel.

Priester en predikant, in hun positie van maatschappelijk-aanzienlijken, 
daarenboven bestudeerden, hoewel vaak weinig ingelicht omtrent de 
geestelijke stroomingen des tijds en soms geheel onkundig van den wer- 
kelijken nood des volks, sloten zich al te gemakkelijk en al te nauw aan 
bij hun maatschappelijke standgenooten en volgden dezen in opvatting 
en levenswijze, zoodat zij voor de menigte eerder de vertegenwoordigers 
eener welgestelde klasse leken dan de verkondigers van de goede bood­
schap aan de armen.

De geestelijken waren hierbij ongetwijfeld in overgroote meerderheid 
tegoedertrouw. Zij beschouwden sociale ontevredenheid als een trek 
naar goddeloos materialisme, doch zagen de hoedanigheden, die de voor­
aanstaanden het liefst in hen bewonderden, als werkelijke deugden aan. 
Zulk een vergissing is misschien naïef, doch zij laat zich verklaren uit de 
gelijkschakelende werking der beroepsdistinctieven, waaraan ook de 
clerus als maatschappelijke kaste zich niet in haar geheel onttrekt. Het is 
zelfs waarschijnlijk, dat velen zich slechts met een moeilijk bedwongen 
weerzin bij den heerschenden toestand aanpasten, doch de vrees om voor 
singulieren te worden gehouden en hierdoor meer kwaads uit te werken 
dan zij er goeds mee konden verrichten, leverde in zulk geval het 
krachtigste middel tot zelfbedwang binnen den ban der conventie. Ge- 
moedsgetuigenissen omtrent den eenzamen zelfstrijd van uitzonderlijke 
figuren, die hiermede zochten te breken, bezitten wij uit alle landen en ze 
zijn schrijnend genoeg om ons met des te meer ëerbied te vervullen je­
gens de weinigen, die, in dit pogen niet falende, zich op den duur den 
bijval hunner aanvankelijk weerbarstige omgeving wisten te verwerven.

294



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

Het werk van deze pioniers vond soms late erkenning, maar die kan dan 
ook voor enkelen het karakter aannemen eener canonisatie.

Verlangen naar een redelijke verantwoording van de geloofsmotieven 
is onafscheidelijk van de leerstellige theologie en de populaire catechese, 
doch bergt wel eens het gevaar, de ziel te belemmeren in haar drang naar 
overgave en opvlucht. Hierbij kwam, dat een tamelijk gelijkvloersche op­
vatting omtrent het christelijke leven als een amalgaam van voorzichtige 
voorzorgen vaak door den onderlingen — in wezen kleinsteedschen — 
naijver van bedienaren en belijders der verscheidene confessies aange- 
moedigd werd. Beide oorzaken hadden een bewustzijns-vernauwing tot 
gemakkelijke zelfgenoegzaamheid ten gevolge.

Zoo ontstond in de practijk het betreurenswaardige verschijnsel, dat 
in de jaren tusschen 1918 en 1940 herhaaldelijk is beschreven en geken­
merkt als de verburgerlijking van het christendom. Bij talloozen ver­
wekte het doorzicht in den aard van dit verschijnsel een heilzame onbe­
vredigdheid over de eigen levenswijze. Anderen maakte het onverschil­
lig jegens de geloofsleer. De meesten aanvaardden de verburgerlijking 
onbewust en werden erdoor verdoofd in een onverantwoorde zedelijke 
zelfverzekerdheid, die den groei van het eigen zieleleven stuitte en de 
hongerige belangstelling van andersdenkenden afstiet. In dit tijdperk 
ontaardde de gestalte van den braven vooraanstaande tot het vaak ge- 
teekende type van den caricaturalen christen, een lachwekkende bespot­
ting van zijn eigen innigste overtuiging, waardoor hij meent in de ge­
meenschap uit te schitteren.

Dit beeld van den kleinburgerlijken en kleinzieligen christen is in de 
bellettristische letterkunde van de laatste dertig jaren herhaaldelijk, aan 
de kaak gesteld, te dikwijls echter met een vinnige vijandschap jegens 
alle kerkschen, zoodat de strekking haar uitwerking miste. Geloovigen 
voelden dan immers in den spot, ook al was die voor een deel gerecht­
vaardigd, de voorspelde vervolgingszucht, die de boosaardige wereld 
altijd in het harnas jagen zal tegen getrouwe dienaren van God. Men be­
dacht niet, dat het beeld van den burgerlijken christen blijkbaar algemeen 
genoeg herkenbaar was om sociaal-vooruitstrevenden van allerhande 
richting de gelegenheid te bieden, er in hun spotbladen alle christendom 
mee te bestrijden als maatschappelijke huichelarij, geldzuchtig, machts­
belust, geniepig, zelfvoldaan en bang voor revolutie.

Waarschuwingen tegen de innerlijke valschheid van de fijnen mochten 
menigmaal uitsluitend hun oorsprong vinden in den spijtigen wrok van

295



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

wie, met alle kerkgenootschap gebroken hebbende, zich in het geestelijke 
leven stuurloos voelden; dat ze vooral bij de arbeidersmassa’s zoo grif 
succes verwierven, bewijst wel, hoe zij ook vaak vasten grond hadden 
gekregen in de pijnlijke werkelijkheid, waardoor de meest kerkgetrouwe 
christenen zich dikwijls aan andersdenkenden vertoonden als het minst 
doordrongen van de ware heiligheid der evangeliën.

De aandacht van de geestelijke leiders der christenheid richtte zich, 
misschien noodgedwongen, doch in elk geval fataal, op een groote hoe­
veelheid gedetailleerde zedelijkheidsproblemen, vaak van zeer onderge­
schikten of volslagen onbelangrijken aard, doch kwam dientengevolge 
zelden toe aan een oorspronkelijke overweging van het leven, de leer en 
het lijden van den Verlosser der zielen. Hun opvatting over deugd en 
zonde, zooals die vaak tot uitdrukking kwam in de practijk van filmkeu­
ring, tooneelkritiek, beoordeeling der mode, actie tegen lichtzinnige 
zomergenoegens of bespreking van allerhande bellettrie, ontweek nauwe­
lijks aan de meest benepen-dorpsche vooroordeelen tegen een lich- 
teren levensstijl dan waaraan het zich respecteerende burgerfatsoen ge­
wend was. Heel deze moraliteitsopvatting, slechts door een enge, soms 
ergerniswekkende belangstelling voor subalterne vraagstukken der 
sexueele ethiek bestuurd, vertoonde zich duidelijker als een onophoude­
lijke wrok tegen het gedrag der slechte buren dan als een uitvloeisel van 
liefde tot God en den naaste. Jagend naar successen in de gemeentepoli­
tiek, waar de opening van een cinema of een gemengd bad in discussie 
kwam, ontzag dit zedelijkheidsapostolaat bittere wantoestanden, waar­
mede baatzucht en harteloosheid alle vroomheid overwoekerden. Een 
zeldzame onrechtvaardigheid in het minutieus onderhouden van het 
maatschappelijk standsverschil, dat in werkelijkheid uitsluitend door toe­
vallige economische factoren wordt bepaald, doch dat steevast werd voor­
gesteld als een essentieele openbaring van den wil der Godheid, bracht 
menigen evangeliebedienaar tot den waan, dat er geen zwaarder zonden 
denkbaar zijn dan de zonden der armsten. Hij zou dit misschien nooit 
aldus onder woorden hebben gebracht, doch hij gedroeg er zich spontaan 
naar, zich in dienst voelende van de openbare eerbaarheid, die allereerst 
een zaak van tucht is. Men kan echter de massa niet beschermen zonder 
haar te beminnen. De grondfout van het burgerlijke christendom 
was wel in hoofdzaak, dat het zich tot deze onmogelijkheid geroepen 
achtte. Hierop kon de wraak van de massa niet lang uitblijven. Ze bleef 
ook niet lang uit. Vooral in de steden werden de kerken ontvolkt,

296



omdat groote menigten er slechts verwijten — geen opbeuring hoorden.
De charitas, van bovenaf beoefend uit een medelijden, dat voor ande­

ren weldadig dacht te zijn, indien het hun toestopte wat eigen overvloed 
onopgemerkt kon missen, verschrompelde tot stelsel en vond haar paro­
die in de armbestuurlijke boterproevers, die ophielden, levensmiddelen 
te verstrekken in gezinnen, waar natuurboter op tafel stond, want be- 
hoeftigen dienen tevreden te zijn gesteld met margarine. De eerste vraag 
van deze vrome huisbezoekers gold het dagblad, dat hun beschermelingen 
lazen. Was dit een blad van revolutionaire strekking, dan stonden de af­
gezanten van de kerkelijke mildheid waarlijk machteloos, immers men 
kan geen slechte bladen met goede kerkmunt betalen! Dat de naasten­
liefde een deugd is, waaraan het eigen zieleleven behoefte heeft, werd 
evenzeer vergeten als de Augustiniaansche wijsheid omtrent de aalmoes, 
die een deel van haar goedheid verliest, indien zij onderzoekt, tot welk 
doel zij wordt aangewend.

Onder zulke omstandigheden verkilde de ijver voor het geloof tot 
een onaflaatbaar gekibbel om waarneembaar succes voor de eigen con- 
fessioneele groepeering. Dit gekibbel waande zich met een heusche 
zegepraal bekroond, wanneer een kerkelijke instelling, desnoods langs 
weinig-rechte banen, het stukje grond wist aan te koopen, waarop vrij­
metselaars of communisten een corpsgebouw dachten te plaatsen. Spe­
ciale confessioneele vereenigingen werden opgericht met het uitsluitende 
doel, te waken voor een ruime vertegenwoordiging van de eigen geloofs- 
genooten in allerhande openbare betrekkingen en staatsambten. Er is 
een tijd geweest, waarin christelijke beschouwingen over rechtvaardig­
heid zich vaker en feller bezighielden met baantjes en benoemingen dan 
met evangelische begrippen over ten hemel schreiende ellenden. Hier­
voor wist christelijke zelfverzekerdheid met het gemakkelijke maan­
woord, dat ontevredenheid steeds ongeluk veroorzaakt, de sluimer- 
grage wimpers te luiken.

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

III

Uitwendig aangetast door het onstelpbaar groeiend ongeloof, dat heul 
zocht bij materialistische heilsverwachtingen, inwendig vermolmd door 
een onfrisschen, burgerlijken geest, moest het christendom in den crisis­
toestand geraken, dien men aanduidde als de wroeging der kerk of zelfs 
als de agonie van het godsdienstig levensbesef.

297



Sprak men van wroeging, dan bedoelde men doorgaans een onvrucht­
baar schuldbesef, waarvoor de berouwvolle boetvaardigheid uit vitaler 
christeneeuwen geweken was. Boetedoening is immers in het kerkelijke 
leven der menigte een formaliteit geworden, geen levende werkelijkheid 
gebleven.

Wanneer zij uitzag naar den algemeenen nood der wereld, kon de 
christenkerk, zoo meenden haar beoordeelaars tusschen 1918 en 1940, 
alleen erkennen, dat haar evangelie deze nood niet had voorkomen, niet 
had geweerd, niet had verholpen. Haar waarneming van de stoffelijke en 
geestelijke ontreddering der groote volksmassa's moest haar wel doen 
besluiten, dat zij innerlijk machteloos geworden was. De onderlinge 
verdeeldheid van de christelijke kerkgenootschappen, de uitdooving 
van den oorspronkelijken geloofsgloed in al deze verscheidene kringen, 
de minimaliseering van de evangelische eischen tot een drang naar natuur­
wettelijke onthouding van ontucht, de starre formaliseering van alle 
religieuze gemoedsbewogenheid tot voorzichtig christenfatsoen: zie­
daar, waarmede de Europeesche christenheid toegerust stond tegenover 
nieuwe stroomingen, die door krachtige aardsche en heidensche droomen 
tot wereldverovering werden aangestuwd. Is het wonder, dat de kerk 
hiertegenover slechts haar voortgaande verkwijning gewaarworden kon?

In sombere tinten heeft menig beoordeelaar dezen crisistoestand van 
het christendom tusschen 1918 en 1940 geschilderd. Volgelingen van 
Nietzsche, toentertijd overvloedig in aantal, predikten de gedachte aan 
een blinden levensmoed, die zonder berouw en zonder verdeemoediging, 
gericht zou zijn op de verovering van werkelijke waarden als geestelijke 
vrijheid, aristocratie en kracht. Hun hooghartig verzet tegen het christe­
lijk „deemoedsgedierte”  ontluisterde het evangelische liefdesideaal tot 
een slavensentiment. Voor den onvrije zijn de goederen des levens niet 
bereikbaar.

Doch de greep naar levenswaarden zonder bezorgdheid om den levens­
zin bleek enkel mogelijk krachtens een menschonteerende terreur. Over­
gebracht uit de sfeer van de speculatieve kritiek naar de orde van het 
practische leven werd het Nietzscheanisme slechts een nieuwe ontgoo­
cheling voor den Europeeschen mensch. Tijdens den tweeden wereld­
oorlog ontwaakte hij hier en daar tot een schier wanhopige zelfbezinning 
en bevond hij zich minder in den steek gelaten door kerk en evangelie 
dan door staat en maatschappij. De drang van Hitlers dwingelandij om 
alle staatsgebeuren, ook de zinlooze vernietiging van millioenen levens,

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

298



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

buiten het toezicht der kerk en de beoordeeling door het christelijk ge­
weten te houden, dwong daarenboven de kerken tot een — bij wijlen 
zeer heldhaftig — verzet, waarin zij aan hun wezenlijke beginsels gehoor 
geven moesten, aldus opeens weer het gemoed der massa rakende.

Om te gelooven in de algeheele vruchteloosheid van het onbeschrijfe­
lijke leed, dat honderdduizenden en nog eens honderdduizenden in ieder 
land werd aangedaan, bezat de menschheid het vermogen niet. Zulk 
fatalisme strijdt met het gezond verstand en nog heviger met het gezond 
gemoed. De mensch bezit een instinct, dat hem wapent tegen de domme 
overmacht van het schijnbaar volslagen zinlooze. In het diepst zijner 
ontreddering zal hij steeds een metaphysieken zin toekennen aan het 
lijden. Hij kan niet anders. Deze waarheid is een ingeboren deel van zijn 
structuur gelijk de drang naar zelfbehoud. Hij verdraagt de doelloosheid 
van zijn arbeid lichter dan het zinledige van zijn pijn. De christelijke 
waarheid, die leert, dat vrijwillig aangenomen leed in den vorm van boete 
ook het meest onvruchtbaar schuldbesef kan adelen tot werkelijk be­
rouw en kan verzoenen met de bergenverzettende kracht van een oor­
spronkelijk geloof, werd door deze ervaring weer erkenbaar.

Voor zoover de crisis in het christelijk bewustzijn het voorkomen 
vertoonde van een uitzichtlooze wroeging, kon de oorlog, door ook 
het burgerlijke bestaan uur aan uur te bedreigen en aldus het houvast 
der burgerlijke mentaliteit te verbrijzelen, het perspectief op nieuwe 
mogelijkheden openbreken. IV

IV

De idee van het agoniseerende geloofsleven werd in het tijdvak tus­
schen de beide oorlogen vooral door letterkundige kunstenaars verbreid 
en omstreden. Het was een paradoxale idee. Zij kreeg het duidelijkst ge­
stalte in een novelle van Miguel de Unamuno, verhalende over den 
priester Manuël Bueno, die, het geloof verloren hebbende, om wille 
van het volk volhardt in de prediking en dan als martelaar sterft voor 
hetgeen hij zonder innerlijke overtuiging beleed. De conclusie wordt 
gesuggereerd, dat de overgave aan de transcendente macht het meest 
volledig is, wanneer de twijfel haar aandrijft. Misschien kan zij in zulke 
omstandigheden het meest krampachtig zijn. In dien zin zou ook de ge- 
loovige mogen volhouden, dat een agoniseerende godsdienst zich hevi-

299



ger manifesteeren kan dan een onbedreigde. Over katholieken, die hij 
van zelfvoldaanheid beschuldigt, in casu de Spaansche Jesuïeten, beweert 
Unamuno: „in hen agoniseert, d.w.z. strijdt, d.w.z. lééft het christendom 
niet, in hen is het dood en begraven.”

Omtrent deze grillige vereenzelviging van doodstrijd en uiterste 
vitaliteit moet men zich helder rekenschap geven, wil men de uiteenzet­
tingen over het agoniseerende karakter van het godsdienstige levens­
besef in het huidige Europa beoordeelen. Ook dan nog blijft het zeer 
moeilijk, de levenshouding van degenen, die een agoniseerend geloof 
den voorkeur geven, naar juiste waarde te schatten. Misschien komt men 
het dichtst bij hun werkelijke bedoeling, wanneer men zich het onder­
scheid herinnert, dat William James maakte tusschen „once borns”  en 
„twice borns”  in den geloove. De eersten hebben bij hun doopsel het 
christendom aanvaard. Zij voelen zich thuis in zijn atmosfeer en omdat 
hun natuur niet neigt naar het problematische, hebben zij weinig behoefte 
naar onderzoek. Het overgeleverde omvangt hen. Het beveiligt hen. 
Het levert hun een schema ter wereldverklaring. Het voldoet aan de 
verlangens van hun gemoed. Het biedt hun zelfs een grondslag tot be­
trekkelijk oorspronkelijke speculatie.

De „twice borns”  echter zijn met deze simpele geloofsaanvaarding 
niet tevreden. Hun geloof is voor hen zelf pas echt. nadat het „door het 
vuur van den twijfel gegaan is” . Gewoonlijk blijft dit vuur hen innerlijk 
verschroeien. Hun gemoedsgetuigenissen zijn hierdoor gekenmerkt. Zij 
spreken veel en vaak over godsdienstige vraagstukken, dikwijls met een 
zeer persoonlijk accent. Niet altijd verstaan zij de kunst, het geheim des 
Konings te verzwijgen. Zij vereenzelvigen incidenteele gemoedserva- 
ringen wel eens met essentialia van den godsdienst of beschouwen de 
objectiviteit der waarheid als verzekerd door de subjectiviteit van de 
verworvenheid. Zoo meenen zij en vooral hun beoordeelaars soms, dat 
hun het christendom niet wezenlijk ontgaat, gelijk dit naar hun over­
tuiging wel het geval zou zijn met vele geloovigen, voor wie de zeker­
heid in de genade geen punt van discussie is, doch een rustig aanvaarde 
ervaring, waarover zij zwijgen uit schroom, uit eerbied of uit gewoonte.

Ook auteurs, bij wie deze levenshouding van het agoniseerende chris­
tendom haar oorzaak niet vindt in persoonlijken twijfel aan de geloofs­
leer, voeren doorgaans den toon eener wanhopige vertwijfeling betref­
fende het voortbestaan van het geloof in de moderne wereld. Kinderlijk 
Godsvertrouwen is meestal hun kenmerk niet. Soms bejegenen zij dit

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

3 0 0



met een onwelwillende, ja, zure ironie. Evangelische blijmoedigheid is 
hun zelden eigen en wekt meestal hun wantrouwen op. Dat jovialiteit, 
ook ten opzichte van menschen met een andere meening, een deugd kan 
zijn, in elk geval een eigenschap, die terecht haar naam ontleent aan iets 
goddelijks (het woord komt van Jupiter, Jovis) dringt slechts moeizaam, 
indien al ooit, tot hun innerlijk bewustzijn door. Zij waardeeren vurig­
heid als getourmenteerdheid en zien geen waren godsdienst, waar zij 
geen gemoedstragiek gewaar worden.

In haar edelste vorm gaat deze levenshouding van het agoniseerende 
christendom terug op het huiveringwekkende woord van Pascal: „Jesus 
Christus is in doodstrijd tot het einde der tijden; het past niet, dat de 
christenen inmiddels slapen.”  In deze gedaante vertoont die levenshou­
ding een krachtig verzet van vurig-bezielde geloovigen, die de teekenen 
des tijds verstaan, tegen het indringen van een lauwen en slappen geest 
binnen de kerk. Hartstochtelijke, wel eens met bittere invectieven ge­
mengde kritiek op de alom waarneembare onwaardigheid van het leven 
der christenen, klonk reeds op uit de geschriften van Sören Kierkegaard. 
Talrijke volgelingen verscherpten nog diens ironie. Uit andere bronnen 
gelaafd, bereikte zij een welhaast apocalyptisch paroxisme in de strie­
mende proza-satyriek van Léon Bloy. Deze beide schrijvers, tevoren be­
trekkelijk verwaarloosd, vonden hun meeste bewonderaars in het tijd­
perk tusschen 1918 en 1940.

Het critische karakter van deze levenshouding, waardoor in het bij­
zonder de intellectueele jeugd werd geboeid, vond onvoldoende tegen­
wicht in een drang naar positieve levensrichting en dreigde aldus te 
ontaarden in liefdelooze luidruchtigheid of vorm te geven aan een esote­
risch élite-christendom, dat uit naam van een speculatief absolutisme het 
geweten lichtvaardig ontsloeg van den plicht tot gehoorzaamheid aan 
bezonnen, inzichtrijke leiding. Menigmaal richtte het al zijn geestdriftig 
initiatief op een ijdel vitalistisch avonturisme, dat in kleine politieke of 
cultureele bemoeiingen verzandde. Toch bracht het bij velen een scherp 
besef teweeg van de schrijnende tegenstelling tusschen de waardigheid 
van het christendom en de onwaardigheid van de christenen. Nicolaï 
Berdjajef analyseerde deze tegenstelling in een scherp gesteld, over­
tuigend betoog.

Uit vrijwel alle christenlanden zijn een aantal schrijvers op te sommen, 
die gedurende de jaren tusschen de twee oorlogen een fel verzets-christen- 
dom in heel Europa ingang deden vinden. Van aard verschillen deze

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

3 0 1



auteurs onderling zooveel als de krachtigst overtuigde geloofszekerheid 
maar verschillen kan van den meest wanhopig beleden twijfel, doch hun 
allen ging op een of andere wijze de huidige situatie der christenheid ter 
harte, zelfs wanneer zij overigens de grondstellingen van het christen­
dom bestreden.

Bij Giovanni Papini als bij André Gide, bij Sigrid Undset als bij Leo 
Sjestov, bij José Bergamin als bij Menno ter Braak, bij Leopold Ziegler 
als bij Hilaire Belloc lag ergens eenzelfde waarneming ten grond aan hun 
uiterst uiteenloopende conclusies. Zij zagen allen, dat het christendom 
zijn ouden gloed, en hiermede zijn aantrekkingskracht voor de massa, 
verloor. Doch hun aller levenswerk bevestigt, dat het diepere voelen en 
denken in ons werelddeel zich niet volslagen, en zeker niet pijnloos, van 
de christelijke overlevering heeft losgescheurd.

Vóór- of tegenstanders van de kerkelijke dogmatiek, blijven zij allen 
getuigen van het metaphysieke heimwee der moderne ziel. Kan de kerk 
dit heimwee nog bevredigen? Het is hun aller vraag, die zij uiteenloo- 
pend beantwoorden, doch niet kunnen nalaten te stellen. In diepste we­
zen beweegt hen misschien meer een agoniseerend cultuurbesef dan een 
agoniseerend Godsgeloof, doch hoe zij de situatie ook bekijken, allen 
schijnen zij zich tegen een zichzelf opdringend pessimisme te verweren 
met de gedachte, dat er, zoolang er nog leven is, ook reden blijft bestaan 
tot hoop.

Dit klinkt voor het christendom niet zeer bemoedigend, doch deze 
najaarsstemming kan een adventsstemming zijn. Zij is in ieder geval te 
verkiezen boven indifferentisme. V

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

V

Vergeleken bij het materialisme buiten de kerk en de verburgerlijking 
van het geloof binnen de kerk, zijn de christelijke wroeging en de levens­
houding van het agoniseerende christendom, hoewel als geheel genomen 
niet zonder gevaar, toch gunstige verschijnselen te noemen. Een crisis, 
die men onbewust en dus weerloos onderging, verhelderen zij tot een 
crisis, waarin men kan omkomen, doch waarin men zich rekenschap ge­
ven moet van zijn situatie. Zij maken de overgave aan Gods bestier op­
nieuw tot een waagstuk, dat persoonlijkheid eischt en consequentie-durf.

Een gevolg is, dat vele jonge menschen ernstiger nadenken over het

302



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

geloofsprobleem dan omstreeks 1890— 1910 het geval was, toen het 
meest geestdriftige deel der Europeesche jeugd, gewoonlijk zonder spijt, 
de kerk den rug toedraaide. Het goedkoope, zorgenlooze atheïsme, 
waarmede men zich toentertijd blijmoedig op een nieuwe toekomst 
richtte, is zeker niet minder problematisch geworden dan het oude Gods­
geloof.
De verwarring, die in iederen crisistoestand ontstaat, wordt echter door 
een herboren behoefte naar overgave aan het transcendente niet tot vol­
slagen klaarte opgehelderd. E r is behoefte aan een christelijke orde. De 
jeugd vraagt om een christelijk leven, dat niet bekrompen, niet baat­
zuchtig, niet kleinzielig zal zijn, doch dat bereid is, ruimte te scheppen 
voor de ontplooiing van alle krachten der ziel. Moeten wij God beminnen 
uit geheel ons verstand, geheel ons hart, al onze zinnen en geheel onze 
ziel, dan is er geen reden om deze vermogens in Gods naam tot halfheid 
te verschrompelen. Men moet christen kunnen zijn en intelligent, chris­
ten en progressief, christen en vitaal, christen en geestdriftig. Sluiten die 
mogelijkheid elkander uit, dan gehoorzaamt de jeugd misschien het zui­
verst aan haar edelmoedigheid door te gelooven, dat zij Gods bedoeling 
het best beantwoordt door een vermolmd christendom en een fari- 
seesche kerkschheid te ruilen voor een intelligent en vurig programma 
van actie, dat zich, bij gebrek aan beter, op het voorloopige richt, het 
heimwee naar het eeuwige onbevredigd latende, doch reëel.

Kan de christenkerk aan het verlangen van de Europeesche jeugd vol­
doen? Haar verscheurdheid voelt zij zelf sinds jaren als een ernstige be­
lemmering, niet als een volstrekt beletsel. Wat haar gevraagd wordt, is 
dat zij weder allereerst geloofsgemeenschap zal zijn in den vollen zin van 
het woord. Het ideaal, dat alle christenen, door één traditie gevoed, deze 
gemeenschap verwerkelijken in de eenheid, die zij van nature vraagt, mag 
men in de verte zien schemeren als een mogelijkheid, men kan dit ideaal 
niet voorhouden aan de jeugd als een levende en lokkende realiteit. Over­
eenstemming in vurigheid zal voorloopig alleen te bereiken zijn op 
grondslag van consequente-, doch verscheiden principialiteit.

Het is niet onwaarschijnlijk, ook niet ongewenscht, dat deze vurigheid 
in den komenden tijd haar vorm gaat zoeken in christelijke kernbewe- 
gingen, hetzij met ascetische-, hetzij met charitatieve-, hetzij met so­
ciale-, hetzij met cultureele bedoelingen in het leven geroepen. Op deze 
wijze ontstonden weleer uit den nood van den tijd de groote klooster­
orden, de scholen der mystici, de huizen van de moderne devoten en tal

303



D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

van groepeeringen, wier heilzame doorwerking mogelijk werd gemaakt 
door de stilte, waarin zij zich aanvankelijk van kracht voorzagen.

Dat in zulke geestelijke werkgroepen de revitaliseering van overge­
leverde geloofs-, of gemoedswaarden een der voornaamste programma­
punten zal zijn, vraagt om geen betoog. Dit wordt alom te verstaan ge­
geven door de herlevende aandacht voor het eigen spiritueel en cultureel 
verleden. Dreigt hier het gevaar eener romantische overschatting, hier 
opent zich ook de kans op een aanzienlijke bewustzijnsverruiming. Niets 
kan ons sneller van dorperlijk moralisme genezen dan de eerlijke tekst­
uitgaven van de werken der klassieke christelijke schrijvers aller eeuwen, 
die den wil tot een vuriger belijdenis niet alleen prikkelen, doch ook 
voorlichten.

Het ware begrip van de kerkeenheid is in wezen een geestelijk begrip 
en het wordt geschonden, wanneer wij het slechts verstaan als een be­
langengemeenschap binnen de orde van den politieken staat. Kerkelijk 
broederschapsbewustzijn, dat niet bestand is tegen staatkundig meenings- 
verschil, zal plaats moeten maken voor een waarachtigen band van liefde, 
die zulk wereldsch uiteenloopen van inzicht gemakkelijk verdraagt.

Dieper kerkbegrip kan niet beleefd worden, o f het oecumenische ver­
langen vertoont zich in het verschiet. Het mag voorloopig zeer verschil­
lend gekleurd-, zelfs zeer verschillend gericht zijn, van belang is, dat het 
alvast zijn zielkundige uitwerking krijgt op het christelijke geloofsleven, 
waarbij tevens gedacht kan worden aan de eischen van missie of zending 
en aan de apostolische offervaardigheid, die het doorleefde kerkbegrip 
van iederen christen vraagt.

Het kernprobleem van de bewustzijnscrisis blijft de verhouding van 
de christenkerk tot de moderne wereld. Waar zij alleen behoudend blijft, 
vervalt ook de kerk al spoedig aan de dwingelandij eener zelfde domme 
conventie als die voor kort nog haar uitdrukking vond in het scherpe 
verweer tegen de gedachte aan fietsende pastoors en aan dominees, die 
een vliegtocht meemaken. Weet zij wederom in den waren zin des woords 
stichtend te worden, dan zal de kerk zulk conservatisme te overwinnen 
hebben door het toepassen en het toestaan van een vrijheid, die beseft, 
dat zij de heele wereld binden moet aan de vrijheid, waarin Christus ons 
heeft vrij gemaakt. Zeker is deze vrijheid niet het meest boeiende aspect 
van het kerkelijk leven geweest gedurende de laatste decennia. Toch is 
er iets bedoeld met de vrijheid der kinderen Gods, waarin de Apostel de 
Galaten aanmaant, vast te staan. Een vrijheid, die een standvastigheid

3°4



vergt, veronderstelt, evenals de gebondenheid van een goeden stijl, 
waarachtige bezieling. Zooals de bekwame kunstenaar zijn gemoedsin- 
houd uitdrukt in den koelen vorm van het gave kunstwerk, zoo zal de 
christen zijn persoonlijkheid moeten uitdrukken in den tevoren vastge- 
stelden levensvorm der Kerk. Te leven, zooals de Kerk leeft, zal zijn edelste 
droom zijn. Zijn karakter te laten adelen door de wezenskenmerken van 
de Kerk, worde dan ook zijn zuiverste ascese.

Is dit mogelijk, tenzij de verworven vrijheid der kinderen Gods zich 
willig onderwerpt aan de hoofdwet van het christendom, de wet der 
liefde? Niet afwijzend tegenover de hedendaagsche samenleving, doch 
midden daarin sta de christen, vast in het geloof, verzekerd door de 
hoop, geduldig in de liefde. Wiens liefde standvastig is, diens leven zal 
niet slecht zijn. Wanneer iemands leven goed is, zal het stichtend zijn. 
Hier ligt vanouds het laatste geheim en tevens de simpelste oplossing 
van het vraagstuk der verhouding van den christen tot de wereld.

Hij kreeg voor dit probleem geen ander antwoord dan: „Heb lief”  en 
„Wees volmaakt” . Bemin Uw God uit geheel uw hart. Bemin uw naaste 
gelijk uzelf. Doe dit volmaakt.

Alle bespiegeling over de kansen van het christendom wordt ijdel bui­
ten de zuivere simpelheid van dit alles-omvattende voorschrift. Naarmate 
dit wordt nageleefd, zal het christendom bloeien. Naarmate dit wordt 
veronachtzaamd of door kleinzielige interpretaties verschrompeld, zal 
het christendom kwijnen. Men kan geen christen zijn zonder te weten, 
dat het evangelie de boodschap is van Gods goedheid. De waarde van 
het christendom wordt bepaald door de wijze,waarop het deze boodschap 
ontvangt en aan de wereld o ver draagt.

Het vooruitzicht schijnt schraal, maar is onafzienbaar, want alles ter 
wereld zal voorbijgaan, maar de liefde zal niet voorbijgaan. Christen zijn 
is niet allereerst van opvatting verschillen met andere menschen. Het 
is allereerst: hen betrekken in een liefde, die haar bron en haar doel kent. 
Ons herkenningsteeken is niet een theorie. Ons herkenningsteeken is 
de liefde. Onze God, die ons bezielt, heeft een naam, uitstralend boven 
alle namen. „G od is Liefde” .

D E  C R I S I S  I N  H E T  C H R I S T E L I J K  B E W U S T Z I J N

305



Vakopleiding en Wetenschappelijke
Vorming

door Dr. A . G. M. V A N  M ELSEN

II

Het eerste verwijt, dat de Universiteit teveel op wetenschapsbeoefe­
ning is ingesteld en te weinig op vakopleiding, houdt — dunkt ons — 
in het algemeen geen steek. De vakopleiding toch, welke de Universiteit 
o f Hoogeschool behoort te geven is een dusdanige, dat een africhting 
op een bepaalde praktijk onvoldoende is. Immers ondersteld wordt toch, 
dat het een vakopleiding betreft waar wetenschappelijke vorming bij 
noodig is. D.w.z. dat de problemen, waarvoor de student later komt te 
staan, te ingewikkeld zijn en te gevarieerd om met routinehandigheden 
te worden opgelost, anders was een wetenschappelijke vorming onnoo- 
dig en kon hij zich bepalen tot het aanleeren van die routinehandigheden. 
Zijn functie is juist, dat hij zelfstandig de problemen kan oplossen, waar­
voor noodig is, dat hij ze doorziet en hun oplossing weet te bekijken in 
het licht van de beginselen, die het betreffende wetenschapsgebied be­
heerschen. En daartoe is slechts één weg gegeven: het betreffende gebied 
wetenschappelijk onder de knie te hebben. Hij moet niet alleen weten, 
hoe gehandeld moet worden, maar ook waarom zoo gehandeld moet 
worden. Juist dat weten van het „waarom”  stelt hem in staat ook voor 
die gevallen, die niet „in het boekje”  staan een oplossing te vinden.

Dat er bij deze wetenschappelijke vakopleiding onderscheid gemaakt 
moet worden tusschen wat men in de natuurwetenschap zuiver research- 
werk en bedrijfsproblemen zou kunnen noemen of algemeener tusschen 
zuivere en toegepaste wetenschap, is vanzelfsprekend, omdat met beide 
andere problemen gemoeid zijn, maar beide moeten op hun gebied weten- 
schappelyk worden opgelost. Voor een verschillend gerichte natuurweten­
schappelijke opleiding aan de Universiteiten en technische Hoogeschool 
is ongetwijfeld plaats.

Men voert in het algemeen zoowel tegen de Universitaire als de Hoo- 
geschool-opleiding het bezwaar aan, dat de alumnus zooveel tijd noodig 
heeft om zich met de speciale problemen van de functie, die hij zal gaan

306



innemen, vertrouwd te maken. Maar dit verwijt lijkt ons niet steekhou­
dend. Iedere functie stelt haar eigen problemen, die weliswaar opgelost 
moeten en kunnen worden in het licht van een bepaalde wetenschap, 
maar welker oplossing tijd vraagt. Het is juist vanwege het feit, dat de 
oplossing van deze problemen niet pasklaar gevonden wordt, dat er een 
academicus noodig is om er zich aan te wijden. Nu wil echter wetenschap- 
bezitten niet zeggen: voor alles een oplossing kant en klaar hebben; weten- 
schap-bezitten beteekent: zooveel inzicht in een bepaald gebied hebben, 
dat men in staat is velerlei problemen in het licht van algemeene begin 
selen en methoden te kunnen oplossen en dat kost studie en tijd.

Met het bovenstaande is natuurlijk niet gezegd, dat er bij bepaalde 
opleidingen geen lacunes kunnen zijn; deze echter in het bijzonder te 
bespreken valt buiten mijn competentie, omdat zij van geval tot geval 
verschillend zijn. Er is echter wel een algemeen bezwaar, dat vaak wordt 
aangevoerd, n.1. het gemis aan zekeren praktijktijd. Wij gelooven inder­
daad, dat deze laatste zeer belangrijk kan zijn, echter niet zoozeer van­
wege de routine, die opgedaan wordt, alswel vanwege het feit, dat de 
student vertrouwd raakt met dien kant van de wetenschappelijke pro­
blemen, waar hij later in de praktijk voor komt te staan. Na zoo’n tijd 
kan de studie vruchtbaarder zijn, omdat zij directer gericht is op die pro­
blemen, die van belang zijn in de latere beroepsuitoefening. In dezen zin 
kan er wel sprake zijn van een te weinig aan vakopleiding,, maar het ver­
wijt van een teveel aan vakwetenschappelijke vorming ten koste van de 
vakopleiding kan niet gegrond zijn, immers het karakter van de betref­
fende vakopleidingen is juist: wetenschappelijke vorming. Wel kan het 
zijn, dat de wetenschappelijke vorming te weinig specifiek is, te weinig 
gericht op dien tak van wetenschap, welke overeenkomt met de functie, 
waartoe een bepaalde vorming geacht wordt voor te bereiden. Maar dat 
is niet een teveel aan wetenschappelijke vorming, eerder een te weinig, 
de wetenschappelijke vorming wordt onvoldoende behartigd op dat ter­
rein waar dit allereerst noodig is. Om dergelijke discrepanties zooveel 
mogelijk te voorkomen is de nauwere band tusschen afgestudeerden en 
Universiteit, waarover tegenwoordig zooveel gesproken wordt, zeer be­
langrijk. De afgestudeerden toch kennen precies de eischen der praktijk, 
zij weten beter dan wie ook, welke de wetenschappelijke behoeften van 
bepaalde functies zijn.

Het eerste verwijt berust dus grootendeels op een verkeerd begrijpen 
van den aard der vakopleiding, welke de Universiteit behoort te geven,

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

307



deze moet nu eenmaal gegeven worden in den vorm eener wetenschap­
pelijke opleiding.

* * *

Heel anders staat het met het tweede verwijt aan het adres der Uni­
versiteit, nl. dat deze een teveel zou geven aan vakkennis, een te weinig 
aan vakwetenschap, want dit is een verwijt, dat goede gronden kan hebben, 
het is geen contradictie, een Universitaire studie, die wetenschappelijk 
behoort te zijn, kan beneden de maat blijven. Toch moet men ook met 
dit verwijt voorzichtig zijn. Het kan zijn, dat men moet roeien met de 
riemen, die men heeft; niet elke wetenschap staat op hetzelfde plan. In 
den aan vang noemde ik het voorbeeld van de medische opleiding. Dat 
daarbij een gebrek aan wetenschap aan den dag treedt, zal wel juist zijn, 
maar komt dat niet, omdat men op medisch gebied nog voor tallooze 
vragen staat, waarop een wetenschappelijk antwoord nog niet mogelijk 
is? Nu is het waar, dat er bepaalde hulpwetenschappen zijn, waarin de 
medicus bij zijn vooropleiding ingeleid wordt en die een verdere weten­
schappelijke verdieping toelaten, maar daar heeft hij als medicus niets 
aan. Als hij dat wil, moet hij biologie, scheikunde, physiologie of bac­
teriologie gaan studeeren en geen medicijnen. Als medicus is zijn taak 
menschen te genezen; alleen die wetenschappelijke problemen, welke 
daarvoor van direct belang zijn, behooren in zijn vorming thuis. Het 
gaat niet om een zoeken naar het maximum aan wetenschap zonder meer, 
maar om het maximum van die wetenschap, welke voor de latere functie 
van belang is. Als medicus practicus kan hij zich niet bezighouden met 
al die hulpwetenschappen, die wellicht t.z.t. een belangrijke bijdrage kun­
nen geven voor de wetenschappelijke oplossing der medische problemen, 
hij behoort menschen te genezen en hij is blij als hij uit ervaring weet, 
hoe het te doen, ook al is het waarom van een bepaalde therapie hem niet 
erg duidelijk. De medicus beseft zeer goed, dat zijn kunst er bij wint, 
wanneer dit laatste het geval zou zijn, maar hij kan daarop niet wachten. 
De maatschappij heeft evenzeer behoefte aan den medicus practicus, die 
al zijn tijd besteedt om met de mogelijkheden die zijn wetenschap op een 
gegeven moment biedt menschen te genezen, als aan den medicus, die 
zich bijzonder toelegt op de wetenschappelijke problemen, die eens mis­
schien van buitengewoon nut zullen zijn, maar waar de patiënten van 
vandaag nog niet veel aan hebben. Ook hier is dus volop plaats voor het 
onderscheid tusschen research- en toegepaste wetenschappen, waar we

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

308



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

boven over spraken, maar dat zijn in wezen twee verschillende oplei­
dingen, al moeten zij gedeeltelijk samenvallen, zooals we straks nog 
zullen zien.

Het lijkt mij dus alleen dan geoorloofd het verwijt van teveel vakkennis 
en te weinig vakwetenschap te laten hooren, wanneer de feitelijke mogelijk­
heid bestaat een bepaalde opleiding wetenschappelijk meer uit te diepen 
en daar geen gebruik van wordt gemaakt. En wie onzer zal ontkennen, 
dat dit niet vaak het geval zal zijn, dan weer hier en dan weer daar, om­
dat bepaalde docenten te kort schieten. Dat het als algemeen verwijt tegen 
onze Nederlandsche Universiteiten geldt, lijkt mij echter onjuist, maar 
vanzelfsprekend wordt mijn oordeel allereerst bepaald door de natuur­
wetenschappelijke faculteiten, waarvoor het zeker niet geldt.

*  *  *

Een derde verwijt was, dat de Universiteit teveel een verzameling vak­
scholen is, waar het wel mogelijk is een voortreffelijke vakwetenschap- 
pelijke vorming te krijgen, maar niet een algemeen wetenschappelijke. 
Wij hebben bij onze historische en wijsgeerige beschouwing gezien, dat 
dit verwijt maar al te gegrond is. De academicus van thans is een uiterst 
beperkt wezen, weliswaar in staat een bepaalde zeer nauw omschreven 
problematiek op te lossen, maar onmondig buiten dat gebied en met name 
onmondig ten aanzien van een wetenschappelijke behandeling van de 
belangrijkste levensvragen. En het ergste is misschien wel, dat hij zijn 
onmondigheid niet eens beseft door ofwel te meenen, dat er buiten zijn 
vakproblemen eenvoudig geen problemen bestaan, tenminste niet die de 
moeite waard zijn. Ofwel is hij van meening met zijn vakmethodiek alle 
problemen te kunnen oplossen.... De oplossingen zijn er dan ook naar. 
Inderdaad het verwijt is gegrond, het kan niet ontkend worden. Het is 
echter noodig precies vast te stellen in hoeverre het gegrond is, want 
men verneemt soms geluiden die op het eerste gehoor heel aardig klinken, 
maar die bij een aandachtiger luisteren valsch blijken. Soms stelt men nl. 
dat het onmogelijk zou zijn werkelijk wetenschap te beoefenen zonder­
een expliciete wijsgeerige verdieping en verantwoording.

Dit nu is m.i. onjuist.
Ik wil niet precies uitmaken voor welke studierichtingen het wel geldt 

en voor welke niet, maar zeker is, dat men vele wetenschappen kan be­
oefenen zonder eenige expliciete wijsgeerige vorming. Dat blijkt uit de

309



feiten, maar het is tevens wijsgeerig geheel verantwoord.x) Dat aan de 
Universiteiten dus de mogelijkheid bestaat van een dergelijke — laten 
we het dan maar noemen — eenzijdige wetenschappelijke vorming is 
niet onjuist. Dat er vele van die mogelijkheden naast elkaar bestaan even­
min. Overigens zijn er veel verbindingen waarbij over en weer belang­
rijke steun verleend wordt. De fout zit hem daarin, dat het practisch niet 
goed mogelijk is voor hen, die dat wenschen ,zich een algemeen weten­
schappelijke vorming eigen te maken. De Universiteit is eenzijdig ge­
oriënteerd op vakwetenschappelijke vorming.

Dat dit algemeen in den lande zoo gevoeld wordt, blijkt uit het ver­
langen naar een „studium generale” .

Het is mijn vaste overtuiging, dat een dergelijk studium generale alleen 
dan zin heeft, wanneer het hoofdzakelijk bestaat in een wijsgeerige vor­
ming. Wanneer het slechts zou bestaan in een oriënteerende studie op 
allerlei wetenschappelijk gebied, dan wordt het een versnipperd geheel, 
dat nooit bevrediging kan schenken, omdat het nergens diep op in kan 
gaan en dit laatste is daarom onmogelijk, omdat elk van de onderdeelen 
van het studium generale b.v. geschiedenis, litteratuur, sociologie, eco­
nomie, kunstgeschiedenis, psychologie een eigen methodiek vereischt, 
die men niet tegelijk met het eigen vak onder de knie kan krijgen.

Ongetwijfeld heeft voor den liefhebber het volgen van algemeene 
colleges in dergelijke vakken zijn beteekenis, zelfs zijn groote beteekenis, 
maar wil men met het studium generale bereiken, dat de academici weer 
de leiders worden op geestelijk gebied, dan is er slechts één weg en dat is: 
een wijsgeerige vorming.

Deze toch biedt de mogelijkheid de grenzen van het eigen vak als gren­
zen te zien, zij belicht de beteekenis van de eigen geesteswerkzaamheid in 
het geheel van de menschelijke samenleving, de wijsgebeerte tenslotte 
houdt zich ex officio bezig met de centrale levensvragen.

Ik mag wel volstaan met slechts een enkel woord aan de theologie 
te wijden in dit laatste verband. Dat juist voor het wetenschappelijk ver­
antwoord zijn van het antwoord op de levensvragen een theologische 
vorming naast een wijsgeerige onmisbaar is, behoeft voor den katholiek 
geen betoog. Ik wil er nog een punt bijvoegen. Voor het persoonlijk 
godsdienstig leven van den academicus, nog geheel afgezien dus van zijn 
leidinggevende functie in de gemeenschap, is een theologische vorming 
noodig. Hij, die gewend is, zelfstandig over problemen te denken, kan
1) Verg. Het Nuf der Wijsbegeerte, Nijmegen 1946.

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

310



immers voor zijn godsdienstig leven niet blijven staan bij de wijze, waar­
op hij als kind godsdienstonderricht kreeg. Dat moet atrophieeren, als 
er niet op voortgebouwd wordt naar de mogelijkheden, die een zelf­
standig denker ter beschikking staan. Doch dit terzijde, want het pro­
bleem van de algeheele harmonische vorming van den student, van min­
stens evenveel belang als de wetenschappelijke vorming van zijn later 
beroep, willen we niet bespreken. Het is een onderwerp op zich zelf. Wij 
vatten ons betoog over de beteekenis der wijsbegeerte weer op en meenen 
daarbij het volgende te mogen stellen:

1. Er zijn ongetwijfeld academici, wier beroepswerkzaamheid later 
vrijwel uitsluitend bestaat in het leiding geven op hun vakgebied. Voor 
vele vakgebieden kan dat zonder wijsgeerige scholing. Voor andere wel­
licht niet — maar daarop in te gaan acht ik niet mijn taak, het moet im­
mers van geval tot geval opnieuw bekeken worden naargelang den aard 
der betreffende wetenschappen.

2. Maar evenzeer is het waar, dat vele academici later een leidingge­
vende rol te vervullen hebben bij het oplossen van vraagstukken, die 
ver liggen buiten hun eigenlijke vakgebied, ja die eigenlijk buiten elk 
vakgebied vallen, omdat zij rechtstreeks te maken hebben met de centrale 
vragen van het menschenleven, persoonlijk en in gemeenschap. Hoeveel 
juristen b.v. komen niet op plaatsen, waar hun positieve juridische vor­
ming inderdaad van beteekenis, maar niet voldoende is. Zij geven leiding 
aan de samenleving in de magistratuur, in het bestuur van organisaties, 
in de politiek, in de journalistiek en grijpt deze leiding dan niet veel ver­
der dan overeenkomt met hun eigenlijke juridische vorming? Spelen daar 
niet op velerlei wijzen rechtstreeks of indirect wijsgeerige beginsel- 
kwesties mee? En geldt hetzelfde niet in hooge mate voor leeraren? Hun 
leiding aan de jeugd beperkt zich waarachtig niet alleen tot het leeren 
van het a.b.c. van het vak, waarin zij lesgeven. En bij vrijwel iedere stu­
dierichting kunnen wij dat opmerken, veel medici, psycho]ogen, inge­
nieurs, economen krijgen in hun wetenschap of beroep te maken met 
problemen van levensbeschouwelijken aard, waar alleen een wijsgeerige 
vorming hen in staat stelt ook deze problemen wetenschappelijk te be­
handelen. Ik denk in dit verband ook een oogenblik aan de leiders van 
nationale en internationale genootschappen van natuurwetenschapsbe- 
oefenaren, die medezeggingschap voorstaan in de toepassing der natuur­
wetenschappelijke vondsten. De leiders daarvan moeten uiteraard natuur­
wetenschappelijk geschooldzijn, maarmoet hun leidingniet in hooge mate

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

gedragen worden door b.v. ethische opvattingen, door een visie op den 
zin van het menschenleven en de materieele verzorging ervan? Nu is het 
ongetwijfeld waar, dat iedere werkelijke wetenschapsbeoefening, ook de 
vakwetenschap, een vorming aan den geest geeft, die van groote alge­
meene beteekenis is, maar is dat juist niet een reden om daarop voort te 
bouwen en de bereidheid van den geest te benutten door ook expliciete 
leiding te geven in de fundamenteele wijsgeerige vraagstukken, vooral 
aan hen, die later hiermee te maken krijgen? Daarom moet de Universi­
teit, en dat geldt zeker voor een Katholieke, naast een normale vakstudie 
de mogelijkheid openen tot een grondige wijsgeerige scholing. Om dit 
aan een concreet voorbeeld te illustreeren: Er moet aan de Universiteit 
zoowel de gelegenheid bestaan als jurist af te studeeren op een zuiver 
juridische studiecombinatie, als ook de mogelijkheid een wellicht wat 
beperkt juridische vorming te verbinden met een grondige wijsgeerige 
verdieping. Want van vele latere beroepen is de laatste studiecombinatie 
minstens even waardevol als de normale. En hetzelfde geldt voor andere 
studierichtingen. Op zichzelf is dit eigenlijk heel gewoon, er is altijd een 
zekere keuze-mogelijkheid in de vakkencombinatie, waarom zou men de 
wijsbegeerte hierbij uitsluiten? Uiteraard is een dergelijke combinatie 
van vakstudie en wijsbegeerte wel zwaarder dan menige andere combi­
natie, maar dat is geen bezwaar, er is in dat opzicht altijd verschil geweest 
tusschen de diverse mogelijke combinaties. Een tweetal opmerkingen 
mag ik hier nog wel aan toevoegen. Het bovenstaande pleit dus niet voor 
een verplichting van wijsgeerige studie voor alle studenten (die kwestie 
blijft uitdrukkelijk buiten beschouwing), het gaat er slechts om de mo­
gelijkheid de vakstudie met een wijsgeerige vorming te verbinden voor 
hen, die dat wenschen, open te stellen. En dan een tweede opmerking. 
Ligt op dit gebied niet een speciale taak voor de bijzondere Universi­
teiten? Moeten zij zich niet meer dan de Rijks-Universiteit toeleggen op 
de grensproblemen, als wij het zoo mogen noemen, tusschen speciale 
wetenschap en wijsbegeerte? Wil dat werkelijk geschieden, dan moet er 
minstens de studiemogelijkheid bestaan zich in deze richting te speciali- 
seeren. Ik meen, dat de bijzondere Universiteiten hiermede een belang­
rijk stuk werk kunnen verrichten, dat èn geheel in hun lijn ligt èn thans 
een wetenschappelijke eisch van de eerste orde is .1)

* * *

*) Op dit punt zijn in Nijmegen reeds gelukkige initiatieven genomen.

3 1 Z



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

Wij zijn intusschen nog niet aan het einde van de verwijten, welke wij 
in het begin formuleerden. E r zijn er, die de Universiteit te weinig ge­
differentieerdheid verwijten; talloozen, die een positie innemen in het 
maatschappelijk leven, die zeker niet minder is als van vele academici, 
kunnen geen geschikte opleiding vinden aan de Universiteit. De maat­
schappij heeft zich voor een deel gered met Hoogescholen, maar voor 
een deel zijn er nog lacunes. Men wijst op hen, die zich willen voorbe­
reiden voor een functie in de magistratuur of de journalistiek, den di- 
plomatieken dienst enz. Zij redden zich met de studie in het recht of in 
de economie o f anderszins, maar een adaequate wetenschappelijke oplei­
ding vinden zij niet. De klacht lijkt, gezien het bestaan van dergelijke 
opleidingen in het buitenland en gezien het feit dat men ook in ons 
land doende is tot b.v. een sociale-poütieke faculteit te komen, niet onge­
grond. Wat hier practisch moet gebeuren, durf ik als outsider niet te 
beoordeelen, alleen lijkt mij hier een groote vrijheid van keuze rond een 
o f ander centraal vak zeer gewenscht.

* * *

Zoo komen wij dan aan het laatste verwijt: De Universiteit kent geen 
differentiatie naar intensiteit. Zij eischt van den toekomstigen wetenschaps­
beoefenaar hetzelfde als van den lateren praktijkman. Op het eerste ge­
zicht lijkt het inderdaad dwaas aan beide dezelfde eischen te stellen. De 
researchwerker, de geleerde, moet later zelfstandig de wetenschap be­
oefenen in dien zin, dat hij haar voortstuwt, nieuwe wegen opgaat, 
nieuwe gebieden exploreert. De praktijkman moet ook zelfstandig de 
wetenschap beoefenen, maar hij zal moeten volstaan met alleen die kwes­
ties op te lossen, die binnen het bereik blijven van den stand der weten­
schap, zooals die op een bepaald oogenbük is.

Toch zijn o.i. de eischen aan beide te stellen niet onvereenigbaar. Ons 
uitgangspunt is, dat de vakopleiding een wetenschappelijke vorming 
vereischt; is dat niet zoo, dan hoort zij aan de Universiteit niet thuis. De 
vakman moet nu evenals de toekomstige wetenschapsbeoefenaar ingeleid 
worden in de betreffende wetenschap, beiden hebben dezelfde school te 
doorloopen; het verschil treedt — dunkt ons — pas aan den dag aan het 
einde. Daar gaan hun wegen uiteen, de eene blijft doorvorschen, de ander 
gaat in de praktijk. Maar noodig is, dat de laatste op de hoogte blijft van 
de later gevonden zaken, die in zijn studietijd nog niet bekend waren;

3*3



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

daartoe is noodig, dat hij, zij het van verre, het wetenschappelijk werk 
blijft volgen, anders is hij ook als vakman niet bruikbaar. Omgekeerd 
zullen uit zijn praktijk zich nieuwe wetenschappelijke kwesties aan hem 
voordoen, die hij zelf niet zal oplossen maar doorgeven aan zijn collega’s 
— wetenschapsbeoefenaren. Ook vanwege deze wisselwerking zie ik 
in dit opzicht alleen maar voordeel voor een gemeenschappelijke weten­
schappelijke opleiding, beide begrijpen elkaar dan.

Maar er is een andere kwestie en die kan meer aanleiding tot spanning 
geven. Het wetenschappelijk gezichtsveld van den wetenschapsbeoefe­
naar wordt geheel bepaald door het object en de methode van de betref­
fende wetenschap. Zijn meer op de praktijk ingestelde collega verlangt 
op de eerste plaats die wetenschappelijke kundigheden, die hij in zijn 
maatschappelijke functie noodig heeft. Voor een deel valt dit samen met 
het gezichtsveld van den wetenschapsbeoefenaar, maar niet altijd. Om 
een voorbeeld te noemen: is het voor den a.s. leeraar niet veel belangrijker 
inplaats van zich in allerlei detailkwesties te verdiepen zijn studieterrein 
uit te breiden door zich op de hoogte te stellen van paedagogiek, psycho­
logie en didactiek? Ik moet eerlijk bekennen, dat het voorafgaande vraag- 
teeken voor mij inderdaad een vraagteeken is. Van den eenen kant toch 
kan men zeggen, dat een bestudeering van de paedagogiek en aanverwan­
te gebieden voor iederen a.s. leeraar van minstens even groote waarde 
is als datgene, wat hij rechtstreeks moet onderwijzen. Hij is toch opvoe­
der en de paedagogiek als wetenschap is de kinderschoenen ontwassen, 
zij is een belangrijk hulpmiddel voor de praktijk van de opvoeding. Van 
den anderen kant vraagt men zich eveneens af, of juist ook zij niet tot de 
beste leeraren behooren, die zich gedragen weten door een groote weten­
schappelijke liefde tot hun vak. Hun onderwijs komt ex corde. Het is 
een stuk van hun persoon en dat heeft op zich al een groote vormende 
waarde. Behooren zij, die zich nog actief met de wetenschap bezighou­
den, die nog een studeer- en niet alleen een leskamer hebben, niet tot de 
beste docenten?

Zou het daarom wel juist zijn een algemeene voorkeur uit te spreken 
voor een van de mogelijkheden? Hangt dit niet heel veel van de persoon 
in kwestie af? Ik geloof, dat op de Middelbare School plaats is voor den 
leeraar, die naast een wat beperktere vakstudie, zich een behoorlijke we­
tenschappelijke paedagogische vorming heeft eigen gemaakt. Maar even 
goed voor den docent, die een pur sang vakgeleerde is, die actief mee­
bouwt aan zijn wetenschap, die iets van dat weten om het weten door­

3 1 4



geeft aan zijn leerlingen, omdat juist dat weten van zoo’n groote vormen­
de waarde is voor den persoon. En is het nu beslist onmogelijk, deze 
verschillende typen aan de Universiteit een wetenschappelijke vorming 
te verschaffen? Is het beslist onmogelijk, het recht van doceeren te ver­
schaffen zoowel aan den alumnus, die in den vollen zin van dit woord 
wetenschapsman op een bepaald gebied is, als aan den alumnus, die naast 
een beperkte vakstudie, maar voldoende om les te geven, zich bijzonder 
op paedagogiek heeft toegelegd? Dat bij dit laatste ook de didactiek van 
het betreffende vak behoort, behoeft wel geen betoog. En wat voor de 
leeraarsopleiding geldt, is ook van beteekenis voor menig ander beroep. 
Vaak heeft men in zijn latere functie minstens evenveel aan een studievak, 
dat tot een heel andere faculteit behoort, als aan een met het eigen vak 
nauw verwant bijvak. Laten we als voorbeeld nog noemen sociologie en 
economie voor ingenieurs, sociale geographie voor landbouwdeskun­
digen.

In het algemeen lijkt mij dus dat het verschil tusschen een of andere 
uitsluitend wetenschappelijk gerichte opleiding en een daarmee corres- 
pondeerende praktijkopleiding niet zoozeer moet bestaan in een meer of 
minderen graad van „wetenschappelijkheid” , alswel in het gedeeltelijk 
uiteenloopen van de daarbij te bestudeeren problemen. Dit verder uit te 
werken, acht ik echter niet mijn taak, omdat ook op dit punt elke studie­
richting weer zijn eigen bijzonderheden heeft. Alleen meen ik, dat ook 
hier de vrijheid van keuze voor den student zeer belangrijk is, eenerzijds 
omdat dan de eigen aanleg het meest tot zijn recht komt, anderzijds om­
dat ook de behoeften der maatschappij zeer gevarieerd zijn.

* * *

Zoo ongemerkt is onze uiteenzetting een pleidooi geworden voor 
academische vrijheid, voor een ruimere mogelijkheid van combinatie 
van studievakken als thans het geval is.

Immers op de verschillende punten, waar de probleemstelling „vak­
opleiding en wetenschappelijke vorming”  aanleiding gaf tot verwijten, 
die wij als gegrond beschouwden, leken deze ons het best ondervangen 
te kunnen worden door een vrije opvatting van de studiemogelijkheden. 
Het gold voor de leeraarsopleiding, zooals we zoo juist zagen, het gold 
evenzeer voor een opleiding van politici en journalisten b.v., hetgeen we 
eveneens aanstipten, het gold bovenal voor het meest fundamenteele be­

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

3 D



zwaar, dat men tegen de moderne Universiteit kan inbrengen. Dat be­
zwaar was immers, dat de moderne academicus zoo beperkt is in zijn ge­
zichtskring, dat hij slechts tot leiding in staat is op een uiterst smalle 
sector en dat hij met name in de centrale levensvragen geen leiding kan 
geven, terwijl de maatschappij daar toch dringend behoefte aan heeft. 
Want dat beseffen wij toch allemaal. De maatschappij heeft behoefte aan 
vakmenschen op alle gebied, maar zij heeft evenzeer behoefte aan vak- 
menschen, die hun speciale deskundigheid weten te gebruiken in het licht 
van de fundamenteele beginselen. En dat krijgt een mensch niet vanzelf 
aangewaaid met zijn vakstudie. Daartoe moet hij zich expliciet, uitdruk­
kelijk bezinnen op die beginselen. En dat is niet ieders werk. Dat is ook 
niet noodig. Wel is echter noodig en ook mogelijk, dat naast pure vak- 
deskundigen anderen staan, die vakdeskundigheid parenaan een grondige 
wijsgeerige vorming. Men zal mij misschien tegenwerpen: maar voor de 
leiding in die beginselkwesties hebben we toch vaktheologen, vakphilo- 
sophen, moraaltheologen etc. Ja, die hebben we, maar zij missen juist 
den kijk op de concretiseering van de algemeene beginselen, omdat zij 
over geen vakdeskundigheid beschikken; het moet juist een doordrin­
ging zijn en niet een los naast elkaar staan.

Daarvoor zijn noodig menschen, die zich naast hun vakstudie expliciet 
op de wijsgeerige fundeering van hun vakproblemen hebben toegelegu, 
die zelfstandig verbindingen weten te leggen, voor wie het een door- 
loopend geheel is.

Zooals gezegd, de verruiming van de studiemogelijkheden naar dezen 
kant is van direct praktisch nut voor de maatschappij, maar dat is niet het 
eenige aspect. Wanneer wij de Universiteit weer een oogenblik beschou­
wen als een instituut van pure wetenschapsbeoefening, dan kunnen wij 
toch geen genoegen nemen met het verbrokkeld geheel, dat de Univer­
siteit thans te zien geeft.

De wetenschapsdrang van den mensch wordt niet bevredigd, wanneer 
zij afgeleid en ingedamd wordt binnen een beperkt gebied, dat de centrale 
levensvragen onaangeroerd laat. De Universiteit moet niet een tentoon­
stelling zijn waar alle weten naast elkaar wordt uitgestald, zij moet in 
staat zijn een synthese te verschaffen en dat zal slechts dan gelukken, 
wanneer daar bewust naar gestreefd wordt. Dat wil zeggen, wanneer de 
theologie en de philosophie weer in het brandpunt komen te staan en 
geen vakjes blijven naast de andere. Dan moeten de verbindingen gelegd 
worden tusschen deze synthese-wetenschappen — synthese-wetenschap-

V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

316



V A K O P L E I D I N G  E N  W E T E N S C H A P P E L I J K E  V O R M I N G

pen omdat zij God tot object hebben — en de andere wetenschappen. 
Dat is het werk van docenten en studenten. Het is een vervolmaking van 
het weten om het weten, maar het is ook van uitermate praktisch nut. 
Zoo opgevat zal de Universiteit weer zijn een centrum, dat de maat­
schappij waarin zij staat omhoogstuwt boven de vergankelijkheid uit. 
Zou het niet beschamend zijn als een Katholieke Universiteit op dit 
punt geen voorbeeld gaf nu de tijd er voor rijp schijnt, helaas ook om­
dat de geestelijke nood bij al onzen technischen vooruitgang zoo angst­
wekkend is?

Want niet wij beheerschen de materie, maar de materie ons. Alleen 
maar verder werken in het technische vlak garandeert ons op geen enkele 
wijze, dat wij als Universiteit onze roeping vervullen. Dat kan alleen maar 
wanneer wij ook in de wetenschap God de plaats geven, die Hem toe­
komt. Dat beteekent, dat wij alles doorvorschen, alles wat wetenswaar­
dig is, al wat vakwetenschap is op zoo breed en goed mogelijke wijze, 
maar het betekent ook, dat wij bewust de verbindingen zoeken tusschen 
deze vakwetenschappen en de wetenschappen, die God zelf tot object 
hebben. Wanneer daar ieder op zij neigen wij ze aan medewerkt, dan wordt 
het geheel gericht op Gods orde en is het „God der wetenschappen Heer”  
geen phrase, dan pas voldoet de Universiteit aan haar tweevoudige eisch 
een instituut van wetenschapsbeoefening te zijn en van opleiding voor 
alle functionarissen, waaraan de maatschappij behoefte heeft.

3*7



De Ondergang van een Dictator
door Dr. J .  T E SSE R  S.J.

Gezien de pijnlijke zorg, waarmee de Nederlandsche regeering onze 
neutraliteit handhaafde, was het vlak voor den oorlog niet mogelijk 
dictatoren van „bevriende”  landen tot lijdend voorwerp te maken van 
een openhartige historische beschouwing. Reeds toen moest men dus 
wel zijn toevlucht nemen tot de, tijdens den oorlog zoo welbegrepen, 
methode om het verleden als spiegelbeeld van het heden op te roepen.

Nu hadden de duce en de Führer in de Middeleeuwen een voorlooper 
gehad en het scheen geen onleerzame les voor het heden en profetische 
waarschuwing voor de toekomst te zijn, wanneer het leven van dezen 
man, die in dikke bronnenpublicaties door Konrad Burdach overigens 
als baanbreker van het nieuwe tijdperk der wereldgeschiedenis, dat met 
de Renaissance inderdaad een aanvang had genomen, was geschilderd, 
aan den Nederlandschen lezer nader bekend te maken. Wij begonnen 
daarom met een doorzichtige levensbeschrijving van Cola di Rienzo in 
het Aprilnummer van „Studiën”  1940; het Meinummer bracht het eerste 
vervolg en het derde artikel.... werd in den nacht van 10 Mei op de druk­
kerij in den smeltpot vernietigd. Dat aan onze beschouwing dit trieste 
einde werd bereid, heeft wellicht eenzelfde ondergang aan den schrijver 
bespaard. Want uit de vele waarschuwingen, die hem in die eerste oor­
logsdagen gewerden, bleek zonneklaar dat de lezers de bedoelingen maar 
al te goed hadden verstaan, terwijl onze onvergetelijke medewerker 
Professor Regout helaas al spoedig heeft ondervonden dat de inhoud van 
de Juni-aflevering, waarvoor ons slotartikel was bestemd, de wraakgie­
rige belangstelling van,den bezetter had.

Ten gerieve van onze vele nieuwe lezers willen wij hier eerst een korte 
samenvatting geven van de reeds verschenen artikelen. Daarna zullen 
wij het derde uit onze aanteekeningen reconstrueeren, want al zal dit nu 
het toen zoo bekoorlijke perspectief moeten missen, het heeft wellicht 
ook nu nog als terugblik zijn eigen waarde.

* * *

Cola di Rienzo werd in 1313 te Rome geboren. Zijn vader hield een

3x8



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

herberg in de Rione della Regola bij den Tiber; zijn moeder diende de 
niet bepaald Romeinsche deugd der zindelijkheid als waschvrouw. Na 
haar vroegen dood leefde de jongen bij verwanten „als een boer onder 
boeren”  te Anagni, het stadje waar in 1 303 de aanslag op Bonifatius V III 
was gepleegd en zulk een onherstelbare slag aan het prestige der pausen 
was toegebracht.

Toen hij ongeveer twintig jaar oud was keerde hij naar Rome terug, 
leerde een notaris kennen en diens dochter, die „molto giovane e bella”  
was, zoodat hij aan laatstgenoemde en tevens aan het ambt haars vaders 
zijn hart verloor. Weldra kwam een derde grootmacht daarop beslag 
leggen: de studie van de Oudheid, welke hij tegelijk met die van de 
notarieele beoefende.

Op zekeren dag hoorde hij praatjes van de spraakmakende vrouwelijke 
gemeente: zijn vader zou niemand minder zijn dan keizer Hendrik VII, 
die twee weken zou zijn ondergedoken geweest ten huize zijner moeder, 
toen het volksrumoer hem in 1312 had belet in de Sint Pieter gekroond 
te worden. Dat verhaal beschaamde hem aanvankelijk, maar weldra zette 
het zijn eerzucht en fantasie in vlammen. Niet zonder een juist gevoel 
voor den tijdgeest wist de jonge notaris de opkomende democratische 
strevingen aan zijn grootsche toekomstdroom dienstbaar te maken. Hij 
hield voor het politiek en economisch machteloos volk van Rome mys- 
tiek-nationaüstische redevoeringen over de vroegere grootheid hunner 
vaderen. Daarbij ontdekte hij, evenals Hitler in zijn bierkelder, zijn 
groote (demagogische) redenaarstalenten, welke volgens Mussolini voor 
een regeerder van onmetelijke waarde zijn.

Zijn eerste politieke zending bestond in een poging om van paus 
Clemens V I te Avignon verandering van regeeringsvorm voor de stad 
Rome te verkrijgen. Zij liep op een mislukking uit maar bracht hem in 
contact met den gelauwerden poëet Petrarca, aan wiens geestdrift voor 
de Oudheid de zijne zich kon koesteren. De vriendschap leverde hem 
bovendien een goed-betaald pauselijk notariaat in Rome op. Daar 
teruggekeerd, hervatte hij de propaganda voor zijn politieke idealen: 
de herleving van den antieken en christelijken geest tesamen.

Een archeologische vondst deed daarbij wonderen. Op een bronzen 
plaat ontdekte hij den origineelen tekst van de L e x  d e  i m p e r i o ,  
waarbij het Romeinsche volk aan den keizer bij diens aantrede de sou­
vereiniteit overdroeg, niet definitief, volgens Cola’s interpretatie, maar 
bij wijze van concessie, die ten allen tijde herroepbaar was. De theorie

3 1 9



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

van de volks souvereiniteit, die in 1 324 verdedigd was in den D e f e n »  
s o r  P a c i s ,  kreeg daarmee een klassieken en juridischen grondslag.

Met behulp van een honderdtal vertegenwoordigers van burgerij en 
lageren adel organiseerde Rienzo nu een nieuw bestuur, waarmee het 
volk, na een volgens het bekende Hitlermotief over voormalige knech­
ting en tegenwoordige bevrijding opgestelde redevoering, zijn dave­
rende instemming mocht betuigen door de hand op te steken en te 
loeien. En daar de lucht vol hing van de door de Spiritualen tot nieuw 
leven gewekte verwachting van een nieuw wereldtijdperk onder leiding 
van den Heiligen Geest, liet Cola een duif boven zijn hoofd verschijnen 
en nam hij als tribuun het bewind in handen, steunend op een door zijn 
parlement uitgevaardigde volmachtenwet. Hij was in theorie meester 
over Rome.

* * *

Maar Rome, zoo stond in aller hart en herinnering en ten overvloede 
in Cola’s vaandels geschreven, was het hoofd der wereld en om dit aan 
de hieraan in politiek opzicht wel eenigszins ontwende wereld duidelijk 
te maken, organiseerde hij een betrouwbare en hem toegewijde militie, 
waarmee hij allereerst den machtigen feodalen adel uit de stad verdreef. 
Eenmaal feitelijk meester in de stad, ontwikkelde hij een groote activi­
teit in het belang der burgerij en bijzonder van den kleinen man. Zijn 
bewind kon weldra op zulke prachtige resultaten wijzen dat de paus zich 
bij het gebeurde neerlegde.

Nu ging Cola over tot de eenmaking van Italië. Hij vroeg de mede­
werking van alle steden en vorsten des lands aan het blijkbaar door God 
zoo gezegende werk voor vrijheid, vrede en gerechtigheid. Hij noodigt 
hen uit afgevaardigden te zenden naar een nationaal parlement, waar 
bovendien beslist zal moeten worden over de bezetting van het keizer­
schap. Daarover heeft immers het Romeinsche volk, tengevolge van de 
oneenigheid der keurvorsten, waaraan het indertijd zijn rechten had 
overgedragen, weer zelf te beschikken. Zoo zag zich ook Hitler eenmaal 
genoodzaakt „de gedachte der rijkseenheid uit handen der vroegere ver­
tegenwoordigers te nemen en te leggen in de handen van het trouwe 
Duitsche volk, omdat dan pas de wereld opnieuw opgebouwd kon wor­
den onder den zegen van den Almachtige”  (24 Februari 1940).

In de plaats van het nationaal parlement, dat door een handige ma­
noeuvre toch voor voldongen feiten werd geplaatst, had een schitterend

320



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

feest plaats. Cola verscheen in een costuum, dat bedenkelijk veel geleek 
op dat van een keizer op den kroningsdag, liet zich den ridderdoop toe­
dienen in de porfieren badkuip, waarin eens volgens de legende Con­
stantijn de Groote van zijn zonden en van de melaatschheid was gerei­
nigd en kondigde den volgenden dag, — den eersten Augustus, waarop 
vanouds de overwinning van keizer Augustus op Cleopatra en het begin 
van het principaat alsmede sinds vele eeuwen de bevrijding van Sint 
Petrus uit den kerker werd gevierd — een plechtig decreet af, waarin hij, 
o.a. op gezag van den H. Geest, vaststelde dat het Romeinsche volk de 
souvereiniteit bezat over de geheele wereld. De candidaten voor het 
keizerschap hebben dus tegen het volgend jaar voor den tribuun en het 
volk te verschijnen. Mochten zij dit nalaten, dan zal gehandeld worden 
volgens het recht en de genade van den H. Geest!

Eenige maanden later volgt de mededeeling dat de dragers van het Ro­
meinsche burgerrecht — en Cola had dit grootmoedig aan alle inwoners 
van Italië verleend — tot de verkiezing van een keizer zullen overgaan. 
Gemakshalve zal deze evenwel geschieden door vier en twintig kiezers, 
die de dictator met het oog op de democratische idee zelf heeft aange­
wezen. En de gekozene zal een Italiaan zijn, die door de verbondenheid 
met ras en natie waardig gedisponeerd is om als de groote verdediger 
van Italië op te treden!

Democratie en dictatuur, vóör-christelijke Romeinsche Republiek en 
middeleeuwsch-christelijke keizeridee zijn daarmee onder een hoedje 
gevangen.

Van nu af vertoonen zich echter bij den grooten man verschijnselen, 
die niet enkel op lichamelijke, maar ook op geestelijke abnormaliteiten 
wijzen. Men heeft gedacht aan epilepsie en natuurlijk ook aan hysterie. 
Zelfs zijn bewonderaars, moeten toegeven dat de grenzen van het psy­
chopathische dicht benaderd werden.

* * *

De buitenissigheden en de hoogstrevende bedoelingen van Rienzo 
waren natuurlijk voor de pauselijke curie te Avignon geen geheim ge­
bleven. Sinds Maart 1346 was Kardinaal Bertrand de Deux als generaal- 
vicaris voor den Kerkelijken Staat aangewezen en deze kreeg 12 Octo- 
ver 1347 opdracht naar Rome te gaan en „den burger Nicolaas Laurens- 
:Zoon”  onder handen te nemen. Als deze zich wilde houden binnen de

3 2 1



perken der bevoegdheden, welke aan het hem verleende stedelijk ambt 
verbonden zijn, en bovendien zijn aanmatigingen herroept, kan hij in 
zijn functie gehandhaafd blijven. Maar weigert hij, of komt zulks den 
legaat om andere reden gewenscht voor, dan moet hij afgezet worden 
ondanks alle rechten, welke het volk hem mocht verleend hebben en 
dient een proces tegen hem begonnen te worden, met name om te onder­
zoeken of achter dit alles geen ketterij steekt.

De legaat was echter reeds voor de ontvangst dezer instructie in actie 
gekomen. Cola had namelijk met niet minder dan twintig duizend man 
het beleg geslagen om den burcht der Orsini’s te San Marino. Daar komt 
een vertegenwoordiger van den kardinaal hem bevelen het beleg op te 
breken. Ondanks een hooghartige afwijzing gaf de tribuun na lang beraad 
toe en keerde met het grootste deel van zijn leger naar Rome terug. Daar 
liet hij echter twee paleizen der Orsini’s verwoesten, reed dan aan het 
hoofd zijner ruiterij naar de Sint Pieter, bekleedde zich met de dalmatiek, 
welke de keizer droeg tijdens zijn kroning, zette zich de zilveren kroon 
op het hoofd, nam de scepter in de hand en begaf zich aldus uitgedost 
naar het Lateraan om den paus elij ken legaat te vragen wat deze hem te 
vertellen had. Daarop keerde hij zich om, en gaf bevel het opgebroken 
beleg van Marino weer te beginnen.

Het optreden van den legaat en de weifelende houding van Cola had­
den echter den tegenstanders van het nieuwe regiem moed gegeven. Zij 
organiseerden zich onder leiding der Colonna’s. Onder de troepen van 
Rienzo brak ontevredenheid over achterstallige soldij door en onder de 
burgers wegens den overlast van de soldaten. Waarschijnlijk vernam de 
dictator juist in deze dagen ook nog dat de hardnekkigheid van Lodewijk 
van Beieren, den onverzoenlijken tegenstander van den paus, in den 
letterlijken zin des woords gebroken was tijdens een berenjacht op 
1 1  October van dat jaar.

Dagenlang was de leider als verlamd; hij at noch dronk en speurde 
overal verraad. Plotseling herkreeg hij zijn oude kracht tengevolge van 
droomgezichten, waarin hij de gestalte van paus Bonifatius VIII, een­
maal het slachtoffer van de Colonna’s, voor zich zag oprijzen. Het volk 
werd bijeengeroepen en een goddelijk strafgericht over de opstandige 
adelsfamilie aangekondigd. Op den 2osten November raakte hij slaags 
bij de Sint Laurentiuspoort. De Colonna’s waren tot daar genaderd, 
maar doordat de wacht verwisseld was kwam er van het afgesproken 
verraad niets terecht. De poort bleef gesloten en in regen en kou trokken

D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

322



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

de aanvallers af. Daar hun de sleutel van de poort verachtelijk was na­
geworpen— hij kon alleen aan den binnenkant gebruikt worden — hakte 
de bezetting de deuren open om de achtervolging in te zetten. Op dat 
geluid meende de aanvoerder van de laatst terugtrekkende afdeeling, de 
jonge Gianni Colonna, dat de afspraak toch doorging en stortte zich te 
paard geheel alleen door de opening. Hij kwam te vallen en werd dood­
geslagen. Er ontwikkelde zich een verwoed gevecht tot in den middag; 
Cola’s troepen hadden overwonnen. Meer dan tachtig hooge edelen wa­
ren gesneuveld, een feit waardoor later de democratiseering van het 
stadsbestuur toch niet meer zou geremd kunnen worden.

De zegevierende dictator treedt nu op een manier op, welke herinnert 
aan de radioverhalen over karpetteneters tijdens den jongsten oorlog. 
De kermende weduwen worden verjaagd van de lijken der gevallen 
edelen, aan de dooden wordt een eervolle begrafenis geweigerd, hun 
bloed wordt verzameld om er daags daarna den zoon van Cola mee tot 
ridder te doopen. Als een antieke triomfator, met een zilveren lauwer­
krans om de slapen, trekt de overwinnaar naar het Kapitool en.... legt 
daar scepter en krans voor het Maria-altaar in Ara caeli. In de volgende 
nachten vloog hij herhaaldelijk vol ontzetting op van zijn bed en hoorde 
hij het omineus gekras der uilen.

Weldra volgde zijn volledige abdicatie. Hij was tot het inzicht ge­
komen dat zijn politiek inzake de keizerskeuze onmogelijk was gewor­
den door den dood van Lodewijk van Beieren en dat voor de eenmaking 
van Italië de tijden nog niet rijp waren.

Maar de onderwerping kwam te laat. De paus beval het Romeinsche 
volk zich te onthouden van alle sympathiebewijzen voor „den voorloo- 
per van den Antichrist” . Alle steden, die in contact met hem hadden ge­
staan, moesten den legaat bijstand verleenen. Deze zelf moest de wereld­
lijke en geestelijke rechtbank tegen den geweldenaar doen optreden. Nog 
voor deze instructies de eeuwige stad bereikten, was Cola met wapperen­
de vaandels en onder het geschal van zilveren trompetten naar den 
Engelenburcht gereden. Zijn vrouw volgde hem een beetje eenvoudiger, 
namelijk in de vermomming van een monnik. Veilig in den machtigen 
burcht gaf haar gemaal geen gehoor aan de indagingen der geestelijke 
rechtbank. Daarop werd een dubbele excommunicatie over hem uitge­
sproken èn wegens bezitname van kerkelijk goed en de gevangenneming 
van geestelijken èn wegens de verdenking van ketterij.

Onverwachte hulp voor zijn politieke idealen scheen plotseling op

323



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

te dagen door de komst van koning Lo de wijk van Hongarije naar 
Napels. Cola vluchtte daarheen, maar zijn broer ging er met het door 
zijn partijgangers bijeengebrachte geld van door en de Hongaarsche 
koning maakte eveneens dat hij uit de stad verdween, omdat hij blijk­
baar niet van zins was volgens het vermaarde gezegde na het zien van 
Napels te sterven aan de zwarte dood, die zijn intrede in Europa deed 
langs de heerlijke havens aan de voet van de Vesuvius.

Nu keerde Cola terug naar de Engelenburcht, maar wat eens zijn vei­
lig toevluchtsoord was geweest, werd nu zijn gevangenis. Parachutisten 
waren nog niet uitgevonden. Daarom deed voor hem de pest wat deze 
heeren later voor Mussolini zouden doen: zij maakte de bewakers voor­
goed onschadelijk en de gevangene kon vluchten naar de eenzaamheid 
van de Abruzzen.

* * *

Hier in de wildernis leefden tal van Spiritualen. Dit waren de hard­
nekkige voorstanders van het allerstrengste ideaal van Franciscaansche 
armoede, die zich daarvan door geen veroordeeling van het kerkelijk 
gezag lieten weerhouden. Zij hadden zich nog meer gecompromitteerd 
doordat een hunner, Gerardus a Borgo San Dunnino, hen enthousiast 
had gemaakt voor de denkbeelden van den fameuzen abt Joachim van 
Fiore.

Van deze belangrijke figuur kunnen wij ons sinds het boek van Dr. 
J . C. Huck, J o a c h i m  v o n  F l o r i s  u n d  d i e  j o a c h i m i -  
t i s c h e  L i t e r a t u r ,  Freiburg 1958, een betere voorstelling vor­
men dan tot dan toe het geval was. Joachim was na een pelgrimsreis 
naar het Heilig Land monnik geworden, maar door een onrustigen 
drang naar rust en studie gedreven, hield hij het nergens lang uit. 
Tenslotte begon hij een nieuwe stichting te Fiore of Floris, aan de 
samenvloeiing van de Albula en de Netho, waaruit zich tenslotte een 
congregatie van hervormde Cisterciensers ontwikkelde. Van zijn ge­
schriften maakten er drie een enormen opgang: de L i b e r  c o n c o r -  
d i a e  n o v i  a c  v e t e r i s  T e s t a m e n t i ,  het P s a l t e r i u m  
d e c e m  c h o r d a r u m  en de E x p o s i t i o  i n  A p o c a l i p -  
s i n. In nogal vage termen, zoodat het meer of minder orthodoxe van 
zijn denkbeelden moeilijk viel vast te stellen, verkondigde hij dat de ge­
schiedenis der menschheid in drie tijdperken uiteenvalt:

3 2 4



h e t  e e r s t e  t ij d p e r k is dat van God den Vader en heeft ge­
duurd van Adam tot Christus; het is de tijd van letter en wet en wordt 
gekarakteriseerd door uitverkorenen uit den stand der gehuwden;

h e t  t w e e d e  t i j d p e r k  is dat van den Zoon en duurt tot het 
twee en veertigste geslacht vanaf Zacharias, den vader van Johannes 
den Dooper. Elk geslacht moet op dertig jaar gerekend worden, daar 
de Zaligmaker op dien leeftijd zijn openbaar leven begon. Zoo komt 
men voor het einde van dit tijdperk in den „tegenwoordigen tijd” , nl. 
de dagen van Joachim, die in 1202 stierf. Dit tijdvak is de periode van 
het geloof en wordt gekenmerkt door den stand der geestelijken, welke 
in den opperpriester Christus zijn hoogste bekroning vond. Niettemin 
wordt deze tijd gekenmerkt door de verdeeldheid tusschen geest en 
vleesch, vrijheid en knechtschap;

h e t  d e r d e  t i j d v a k  is dat van den Heiligen Geest. Hierin zul­
len de menschen naar den geest leven, tot aan het einde der wereld. In 
deze periode zal de H. Geest zich vooral bedienen van een nieuwe mon­
niksorde; het geschreven Evangelie zal vervangen worden door het 
evangelium aeternum waarvan de Apocalyps (14, 6) spreekt. In de 41e 
generatie zal daaraan een algeheele zuivering der Kerk onder een nieu­
wen leider en paus voorafgaan.

De spirituaal Gerardus had nu in 1254, uitgaande van de veronder­
stelling dat dit derde tijdvak zou aanbreken in 1260 (dus in de twee en 
veertigste generatie vanaf Christus) en dat de nieuwe orde, die de groote 
omkeer zou bewerken, die der Franciscanen (natuurlijk in den geest 
der Spiritualen) zou wezen, zijn opstandige medebroeders voor Joachims 
gedachten begeesterd in zijn I n t r o d u c t o r i u s  i n  E v a n g e ­
l i u m  a e t e r n u m .  Dat eeuwig evangelie, zoo werd in dit werk be­
toogd, was niets anders dan het drietal geschriften van Joachim.

Het zou ons te ver buiten ons onderwerp brengen, als wij den heftigen 
strijd der Spiritualen op het eind der 13e eeuw rondom de figuur van hun 
grooten leider Olivi en de beslissing van het kerkelijk gezag op het con­
cilie van Vienne hier verder behandelden. Wij willen er met Dr. Huck 
slechts op wijzen hoe Joachims denkbeelden in deze overgangsperiode 
niet minder de geesten boeiden als thans de uit eenzelfde innerüjkem 
nood voortgekomen gedachten van een Dostojewski en een Soloviev 
op het keerpunt der geschiedenis, dat wij thans beleven.

* * *

D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

3 2 5



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

Voor Cola di Rienzo, die zich ridder van den Heiligen Geest had ge­
noemd en die zich zelf geroepen voelde de wereld van aanschijn te ver­
anderen, moesten zij onweerstaanbaar fascineerend werken. Dertig 
maanden lang — aldus Burdach, Briefwechsel, I, 193; volgens Piur’s 
biografie achttien maanden — leefde hij in kloosterkleed en onder kloos­
ternaam als onderduiker in deze apocalyptische sfeer, waarin het D i e s  
i r a e is ontstaan. Hij begon zijn val te zien als een straf voor zijn ijdele 
zucht naar titels en pompeuze kleeding, maar tegelijkertijd herleefde 
feller dan te voren in hem het besef der roeping, welke hij zich toege­
dacht achtte in het op handen zijnde nieuwe tijdperk der wereldgeschie­
denis. Joachim van Fiore had zijn stichting vooral met behulp van keizer 
Hendrik VI tot stand gebracht. Voor Cola was het duidelijk dat dan ook 
niet zonder samenwerking met den Duitschen keizer de strijd kon wor­
den aangebonden tegen de wereldlijke macht van den paus om den weg 
voor geestelijker tijden te bereiden.

In vermomming begaf hij zich naar Rome, bezield door de godvruch­
tige bedoeling aan de geestelijke gunsten van het jubilee van 1350 deel­
achtig te worden, maar tevens door de politieke het contact met zijn aan­
hangers weer op te nemen. Deze Romeinen waren echter niet zoo dom 
thans door een opstand een einde te maken aan de materieele voordeelen, 
welke een stroom van ruim een millioen pelgrims aan de stad bracht. 
Niettemin bleef Cola overtuigd dat nog in ditzelfde jubeljaar 1350 het 
wonder van zijn machtsherstel moest gebeuren, en wel op 14 September, 
het feest van Kruisverheffing. Had niet een geheimzinnige eremiet hem 
gesproken van een goddelijk bevel daartoe, aangezien hij nu voor God 
genoeg boete had gedaan? De keizer en een papa angelicus zouden hem 
daarbij helpen.

Aangezien de laatste nog niet voorhanden was, probeerde Cola het 
maar vast bij den eerste. In Juli 13 5 o was hij in Praag en wist een audiëntie 
bij den keizer te verkrijgen om zijn mystiek-politieke denkbeelden uiteen 
te zetten. Karei VI was echter een beetje zakelijker aangelegd, maar toch 
niet zonder belangstelling voor deze ghibellijnsche plannen, eens door 
Dante in zijn M o n a r c h i a  ontvouwd. Hij gaf Cola last zijn gedachten 
op schrift te stellen en voor te leggen aan den aartsbisschop van Praag 
en andere theologen. Want de betrekkingen van Rienzo met de Spiritualen 
moesten wel verdacht voorkomen aan een keizer, tegen wiens aantreden 
niemand minder dan de fameuze leider der Münchener Spiritualen, 
Willem van Occam, zoojuist een pamflet de wereld ingezonden had.

326



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

Het resultaat van een en ander was dat Cola gevangen werd gezet en 
zijn uitlevering naar Avignon door den paus werd gevraagd. Een in­
zinking was daarvan het gevolg. Cola verwachtte nu de doodstraf. Het 
was duidelijk dat hij met hulp van den keizer niet opnieuw aan de macht 
zou komen. Dan maar op zoek naar den papa angelicus! In een brief aan 
een hem welgezinden kardinaal betuigt hij daarom zijn spijt en zijn be­
reidheid om zich te onderwerpen. Alles wat hij gedaan heeft is echter ge­
schied uit liefde voor het Romeinsche volk. Straf verdiende hij, zoo de 
curie er in geslaagd was betere wegen tot redding der stad te wijzen, maar 
sinds zijn val zijn de toestanden er ellendiger dan ooit. En toch spot men 
met hem. Ware hij maar boer gebleven. Thans wil hij bij de Johannieters 
intreden, want paus en kardinalen luisteren toch niet naar hem, al is hij 
nog steeds bereid hun den weg te wijzen om de „tyrannen”  in Italië de 
baas te worden.

Al deze vertoogen, die door den kardinaal wel ondersteund zijn, 
mochten echter niet baten; Cola werd uitgeleverd en in een torenkamer 
te Avignon met een ketting om de knie aan het plafond gekluisterd. Het 
zag er donker voor hem uit, toen plotseling zijn kansen keerden. Eers­
tens was het hem gelukt een dichtwerk van zijn hand onder de kardinalen 
te brengen. Wij kunnen ons misschien nog het best realiseeren wat het 
in die dagen zeggen wilde dichter te zijn, als wij aan de hoogconjunctuur 
van den existentialistischen wijsgeer in onzen tijd denken. Overal werd 
in Avignon over den gevangen dichter gesproken. Wat de toekomst 
voor hem nog rooskleuriger deed worden was de dood van Clemens V I 
en de keuze van Innocentius VI. De nieuwe paus, een vroom en door­
tastend man, wenschte ten spoedigste een eind te maken aan de anarchie 
in Rome en den Kerkelijken Staat. De Spaansche kardinaal Albornoz 
kreeg daartoe opdracht, iets wat hem na zijn optreden tegen de Mooren 
in Spanje wel toevertrouwd was. Cola di Rienzo zou hem vergezellen om 
vrede en rust in Rome te herstellen. Het volk, daartoe aangespoord in 
een anoniem gedicht van Cola’s vriend Petrarca, had er zelf om gevraagd.

Toen hij echter op weg was naar de eeuwige stad, vernam hij dat het 
wispelturig volk reeds op andere wijze zijn zaken had geregeld en een 
vroegeren vriend van den tribuun, Francesco Baroncelli, tot zijn leider 
had uitgeroepen. Rienzo hield zich rustig, vestigde zich in Perugia, waar 
velen voor hem begeesterd waren en voor hem bij den paus ten beste 
spraken. Deze liet den kardinaal-legaat weten dat hij gaarne Cola als 
senator in Rome zag aangesteld. De voorzichtige Albornoz wachtte

3 2 7



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

evenwel nog eenige maanden daarmee, maar gaf tenslotte zijn toestem­
ming.

Nu trok Cola aan het hoofd van een schare ruiters naar de eeuwige 
stad. Het werd een triomfantelijke intocht. De straten waren met eere- 
bogen versierd, tapijten lagen op de wegen, palmtakken wuifden boven 
de menigte uit en de geestelijkheid zong hem het „Benedictus qui venit”  
toe.

Weldra sloeg de stemming weer om. Om de soldij aan zijn huurtroe­
pen te kunnen betalen, verhoogde de dictator meerdere belastingen; 
rijke burgers werden gevangen gezet om hen tegen een hoogen losprijs 
vrij te kunnen laten, tegenstanders werden ter dood gebracht.

Een opstand op 8 October 13 54 was het klinkend antwoord. Cola ver­
schijnt in volle wapenrusting op het balkon van het kapitool, het stads­
vaandel in de hand. Hij heft naar dictatorenaard de hand op om stilte 
te gebieden: een pijl doorboordt ze. Dan vlucht hij naarbinnen, glijdt 
langs aan elkaar geknoopte tafellakens naar beneden. Het volk heeft het 
gebouw reeds in brand gestoken. In doodsnood snijdt Cola zich den 
baard af, omhult zich met een ouden herdersmantel en mengt zich onder 
de plunderende menigte. Maar zijn gouden armbanden verraden hem. 
Men sleepte hem naar den voet der trappen van het Kapitool. Daar stond 
hij, de armen over elkaar gekruist en dc oogen naar den grond temidden 
van een doodsche stilte. Toen sloeg hij de oogen op en zag eenige malen 
om zich heen* Plotseling zakte hij in elkaar; een der omstanders had hem 
met een zwaard doorstoken. Nu viel het gepeupel in razernij op hem aan, 
niet minder beestachtig als later op Mussolini. Men bond het lijk een 
touw aan de voeten en sleepte het naar de piazza San Marcello. Het hoofd 
was van den romp gescheiden toen men aankwam. Daar werd het mis­
vormde lichaam aan de voeten opgehangen. Twee dagen later werd het 
gesleept naar het plein voor het mausoleum van Augustus. Joden werden 
gedwongen op dorre distels het treurig overschot te verbranden van den 
man, die eens als tribunus augustus was verafgood.

* * *

Toen Mussolini aan de regeering kwam is hij begroet als Rienzo 
redivivus; bij de viering van het tweede lustrum van de Russische revolutie 
werd de Rienzo-ouverture van Wagner gespeeld. Het is mij niet bekend 
of Hitler, die zoo’n vurige bewonderaar van Wagner was, zich die muziek

3 28



D E  O N D E R G A N G  V A N  E E N  D I C T A T O R

liet voorspelen. Maar zeker is dat hij een Duitsche reprise heeft gegeven 
van den Cola redivivus en voor hem geldt wel speciaal de opmerking 
van Burdach dat Rienzo niet de eerste Italiaan is geweest, in wien den 
Duitschers de suprematie van de Italiaansche cultuur tegemoet trad, „und 
mit der Kraft einer groszen Naturerscheinung oder gar des Vorbildes 
zu aufmerksamer Betrachtung, Unterordnung und Nachahmung zwang”  

( L l ’ 8)*Noch aan Hilter, noch aan Mussolini is het gegeven geweest zich na 
hun val in het leven van Cola di Rienzo te verdiepen, zooals aan Napo­
leon, die — naar gezegd wordt — de levensbeschrijving van den dictator 
door den Jezuiet Du Cerceau, welke in de 18e eeuw acht drukken beleef­
de, o.a. te Amsterdam in 1734, met zijn bagage wist te redden op zijn 
vlucht na Waterloo.

329



Getuigen voor Christus
door Em. JANSSEN S.J.

Wie %egt gij dat ik ben ?
(Matth.XVI, 15).

Wij kennen de vraag van Christus: Wie <%egt gij dat ik hen? en het antwoord 
van Petrus: Gij %jjt de Christus, de Zoon van den levenden God, en wij weten dat de 
Godmens daarop, aan zijn eersten groten getuige, de sleutels beloofde van het 
rijk der hemelen.

Aan ieder van ons stelt Hij dezelfde vraag; van eenieder verwacht Hij het­
zelfde antwoord. Sleutels belooft Hij ons daarbij niet; maar, zo wij tot den 
dood getrouw blijven, het rijk der hemelen zelf, — want vlees en bloed heb­
ben ons dat niet geopenbaard, alleen zijn Vader in den hemel.

Wie zegt gij dat ik ben? Elk mensenleven is een antwoord en een getuige­
nis, en, naargelang de waarheid al dan niet getuigd wordt, gaat men al dan 
niet op in de eeuwige zaligheid. Getuigen zijn van Christus: we hebben hier­
beneden geen ander doel noch bestaan; van niets anders leven we, voor niets 
anders. Getuigen zijn: ons getuigenis, hierbeneden afgelegd, blijft het enig 
woord, dat, voor ons aandeel, de eeuwigheid vult. I

I

Ieder mens getuigt met zijn leven. Niet noodzakelijk met zijn woorden, 
die vaak heel anders klinken; zelfs niet met zijn daden, voor zover ze opge­
merkt worden en beoordeeld. Voor medemensen kan men veel verbergen; 
zichzelf kan men ook bedriegen, zich habitueel iets anders wijsmaken dan wat 
men getuigen moet. Doch ook masker en zelfbedrog gaan op in het waarachtig 
getuigenis, sterker dan wil en begoocheling; ieder mens getuigt, voor God 
tenminste die de harten en nieren doorgrondt.

Met of tegen hun wil getuigen de mensen. Sommigen deden het liever niet, 
anderen liever anders; geen van beide groepen ontkomt aan de waarheid die ze 
gevangen houdt. Van het leven en licht wenden ze zich af, van noodzakelijke 
richting en wetten; om eindelijk te bekennen dat ze gedwaald hebben en hun 
handelen gefaald. De aartsengelen Gabriël en Michael getuigden door wijze 
onderwerping en dienstbare dapperheid; Lucifer getuigde uiteindelijk door 
val en verdoemenis. Graag of node: elk redelijk schepsel moet getuigen.

Want elk redelijk schepsel moet zich richten binnen een onwankelbare orde. 
Deze, boven willen en kunnen uit, bestraft elke wanordelijkheid, en altijd wijst 
de uitkomst op God, Schepper en Heer, loner van het goed en straffer van het 
kwaad. Van Hem, van zijn regeling en bestuur, wijsheid en liefde, goedheid

330



G E T U I G E N  V O O R  C H R I S T U S

en glorie, moeten tenslotte allen getuigen, en de mens die, dat getuigend, ster­
ven kan, redt zijn ziel. Zodat het gehele leven hier beneden in dat ène getui­
genis ligt, met den dood besloten.

Doch vandaag schrijven we niet over het getuigenis tegen wil en dank; al­
leen over het vrije en blije, het volle getuigenis met hart en ziel. Op beide 
gevallen past hetzelfde woord; de tweede maal alleen draagt het zijn gehele 
betekenis. Vandaag schrijven we dus over het getuigenis van een mens die na­
denkt, die aankleeft wat hij getuigt. Altijd komt het op een belijden van Chris­
tus uit: een antwoord op diens vraag, dat men vasthouden wil tot het einde. 
Altijd rijst, nauwelijks vermoed nog aan den horizon misschien, een mogelijk 
martelaarschap; want de martelaar — het woord betekent getuige — overtreft 
allen in trouw en sterkte.

Getuigen: het is mèèr dan kennen, dan weten, dan erkennen, mèèr dan ge­
loven en aanvaarden: openlijk, zonder weifeling noch twijfel, kleeft men de 
waarheid aan die men naar voren brengt; men stelt zich borg. Niet om haar 
klaarblijkelijkheid of schoonheid dient de andere ze te aanvaarden; afwijzend 
zou hij den getuige beledigen, met hem breken. Zover dat mogelijk is, maakt 
deze zichzelf tot waarheid.

Elke waarheid kan getuigd worden: een feit, een inzicht, een deductie, een 
overtuiging hoe dan ook; maar met de meest universele waarheid wordt ze 
samengeklonken. Zij hoort bij het licht waaraan men dient getrouw te zijn: 
met het allernoodzakelijkste wordt ze één met het enig noodzakelijke 
waarvoor men alles prijs geeft. Alles om alles: elk getuigenis, ook het ge­
ringste, heeft iets van de algehele overgave aan het alles omvattende. Juist 
doordat onvoorwaardelijke, dat universele, wordt het: getuigenis; anders zou 
het een bewering zijn, weinig mèèr dan een met aarzeling geuite opinie.

Elk getuigenis onderstelt Gods tegenwoordigheid, en altijd doet Gods 
tegenwoordigheid getuigen. God en de mens, God de Schepper en de mens 
die Hem in de schepping waarneemt....: elk getuigenis plaatst den getuigende 
in de universele orde, gehoorzaam aan Hem die alles zo heeft gewild.

Het brengt hem nog verder. Den Godmens namelijk nabij; want elk ge­
tuigenis is een daad van liefde. Het is een wederwoord aan Hem, die het eerst 
van zijn liefhebben getuigde, zijn liefhebben tot den dood toe; tot den dood 
toe zal men, wederkerig, Hem beminnen. Het is een gave, volkomen en on­
herroepelijk, aan Hem die zich den Weg noemt, de Waarheid en het Leven.

Het wonder dan van een getuigenis! Het Woord is vlees geworden en het 
heeft onder ons gewoond. Elk getuigend woord geldt het Woord zelf; altijd 
besluit het in zich, diep soms verborgen: dat Hij de Christus is, de Zoon van 
den levenden God. Omdat God mens werd, kunnen wij getuigen; wij weten 
niet waarin een getuigenis, zonder zijn menswording, had kunnen bestaan.... 
Het wonder van een getuigenis, gelijk wij het kennen! In het midden van schep­
ping en mensdom staat de Godmens, die getuigt van zijn beminnen; weder- 
getuigend, en dan alleen, plaatsen wij ons in het midden van hemel en glorie, 
deelachtig gemaakt aan het eeuwige leven der Heilige Drieëenheid.

331



G E T U I G E N  V O O R  C H R I S T U S

II

Wonderbaar schiep God het menselijk geslacht; wonderbaarder herschiep 
het de Godmens. Met zijn goddelijke natuur kon Hij de schepping niet raken, 
of alles werd geheiligd. Hij kon niet een onder de vele mensen worden, of 
ieder mens kon zijn goddelijkheid erlangen. In eenieder legde Hij dan de be­
stemming tot de glorie, tot de deelname aan zijn verheerlijkt leven: zo werd 
Hij, voor eenieder, de innigste kracht en stuwing, de kiem zelf der persoon­
lijkheid, — en elk menselijk uitgroeien, recht en heerlijk, is een ontluiken van 
zijn pracht.

Hij ontluikt in eenieder en in allen. Hij, de groeikracht naar de glorie in 
ieder mens, in geheel het mensdom dat hij èèn maakt door zijn bestaan. Hij 
ontluikt; Hij bloeit uit in het getuigenis van èèn, van velen: daardoor vindt 
ieder zichzelf en velen elkander, wijs door dezelfde stilte, trouw aan hetzelfde 
licht, dapper besloten tot hetzelfde geven.

Getuigen, het is Christus doen opstaan en toenemen: in zich, in de samen­
leving. Zich overgeven aan zijn glans, de medemensen vinden in dien gloed. 
Zijn pelgrimstocht legt men af, met op het gelaat de weerspiegeling van een 
verre vlam. Samen vormt men een karavaan, die, naar den dageraad gewend, 
zich reeds verheugt in de eerste klaarte.

Het is Christus als Koning erkennen, al is zijn rijk niet geheel van deze 
aarde. Het is de eerste, de fundamentele vorm van elk apostolaat: buiten het 
getuigenis verzinken actie en prediking in lawaaierige propaganda. Wie ge­
tuigt, spreekt de bezonkenheid van zijn geest uit, de keuze van zijn hart, — 
en, ten overstaan van wie Christus niet erkent: daarvoor wil hij sterven. Vitaal 
en veroverend, maar ook weerloos en slachtoffer, stelt hij zich tegenover de 
wereld die niet getuigen wil, die alleen dood kent, haat en vernieling. Hij 
maakt zich broeder van al degenen wier mond nog niet onherroepelijk is ge­
sloten: elk getuigen klinkt harten samen, mensenharten onderling en het hart 
van God.

Maar hoe houden veel getuigenissen, klein en profaan, verband met dat 
grote belijden van Christus? Vaak staan ze heel ver af; doch telkens zijn ze een 
stap naar Hem toe, en hun opeenvolging doet den mens voortschrijden in zijn 
richting. Zodra men waarlijk getuigen durft, heeft men zich, ook al kent men 
Christus niet, naar Hem toch toegewend. Evenmin als ooit iemands handelen 
aan diens laatste bestemming ontgaat, evenmin ontkomt èèn werkelijk ge­
tuigenis aan de uiting van het diepste wezen. Telkens keert men in zich; men 
wikt en weegt; bewust waagt men persoonlijkheid en leven.

Wie getuigen durft, gaat nooit verloren. Zelfs na jarenlange oprechtheid en 
moed bereikt hij niet altijd, zichtbaar en bewust, de uiterste consequentie van 
zijn getuigen: het beleden geloof in Christus; maar hij spreekt zich uit, be­
dachtzaam, met goeden wil, tot alles bereid: hij ontvangt den vrede waar de 
engelen van zongen.

Wie getuigen durft, hoe of waar ook, ontmoet, vroeg of laat, Christus. Zijn 
getuigenissen voegen zich samen, veel houdingen worden een toestand, een

332



G E T U I G E N  V O O R  C H R I S T U S

deugd. Lichtstraal paart zich aan lichtstraal; de witheid neemt toe; vroeg of 
laat vertoont zich de zon. Eens staat Christus voor hem op den weg, of eens 
duikt Hij op in zijn hart. In alle vormen kan de vraag dan gesteld worden: Wie 
\egtgij dat ik ben ? — in alle vormen het getuigend antwoord gegeven, waardoor 
de ziel wordt gered.

Zo is getuigen, voor ieder mens, de allerbelangrijkste levensdaad. Het vergt 
bezinning, want elke waarheid dient verantwoord, — oprechtheid, want niets 
mag verblinden, — dapperheid, want men moet, tot het einde toe, staande 
houden wat men getuigt. Het is een geven van zichzelf: aan de waarheid, die 
men eerbiedigt en involgt, — aan God, dien men bereiken wil, — aan den 
evennaaste, dien men voorlicht, helpt, steunt en geleidt. Het vraagt alles van 
den getuigende: geest, wil en hart, — voor alles buiten hem: medemensen en 
God. Het raakt het eerste, het diepste, het laatste: de Waarheid en het Woord. 
In den tijd gesproken, vergaat het in de eeuwigheid niet: het herschept ons 
tastend pogen tot een overstelpende zaligheid.

III

De moderne mensen verloren de diepte, de ruimte, de hoogte van het ware 
getuigenis. De hedendaagse adembenemende jacht en de oogverblindende 
actualiteit verdreven de stille bezinning: het turen, doorheen den vlietenden 
nevel, naar de onveranderlijke waarheid. Driftige partijdigheid en onberaden 
voorkeur versperden hun de brede ruimte, waarin zij zich onbelemmerd naar 
de waarheid zouden richten, oprecht en vrij. En, onafscheidelijk aan het ver­
gankelijke gehecht, verbeurden zij de lichtende hoogte, waarin men, zuiver en 
los van alles, opstijgt tot God. De moderne mensen missen de vastheid onder 
den voet, den open weg naar het licht, den hemel boven hun hoofd. Nauw om­
sloten, dobberen zij op een grotstroom, bij fakkellicht. Hoe zouden zij het ge­
tuigenis nog bereiken, dat licht met donker paart, de aarde ten hemel ver­
heft, den tijd doet verzwinden in de eeuwigheid?

Gevangen binnen de gejaagdheid en onrust, de driften en het genieten, met 
het firmament donker en de wereld onveilig, hoe kunnen ze nog getuigen? 
Hoe, de voeten geschoord op de aarde, nog reiken tot de sterren? Hoe den 
rijkdom vermoeden van wie, voor de kostbare parel, alles heeft verkocht? 
Hoe de onuitsprekelijke verrassing kennen van wie, geheel gestorven, geheel 
verrijst?

De moderne mensen, hunkerend gevat binnen het smalle strookje van hun 
kleine avontuurtjes, leven oppervlakkig en grillig, klein en zwak. In schijn 
slechts groot en veroverend; in werkelijkheid verslagen en neergedrukt. Het 
leven verliest bedoeling en betekenis, proportie en duurzaamheid: Gods Voor­
zienigheid is voor hen verzwonden; van Christus’ liefde wenden ze zich af. 
De moderne wereld valt uiteen in verblinding en zelfzucht, willekeur en 
parade, twijfel en angst; omdat het getuigen, de diepe eenheid, de soliede be­
stendiging van eenling en samenleving, van mensheid en God, niet meer be­
staan wil. De waarheid, de gerechtigheid, de standvastige sterkte: alles ver­
loor aureool en onschendbaarheid. De moderne mens kan, zonder God en

333



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

Christus, met geheel zijn wezen nooit meer getuigen; hij is als een bloemknop, 
die, zonder zon, nooit zal open gaan.

De hedendaagse wereld daagt Christus soms voor de vierschaar, als zou Hij 
schuld hebben aan haar ontreddering. Dan zegt de Heiland dat Hij koning is: 
Ik ben geboren en in de wereld gekomen, juist om te getuigen voor de waarheid. Alwie 
uit de waarheid is, luistert naar mijn stem. Daarop antwoordt de wereld, afwijzend 
en sceptisch: Wat is de waarheid? (cfr. Jo. XVIII, 37-38); doch zo veroordeelt 
ze zichzelf: haar hoogmoed verdooft de manende, de openbarende, de redden­
de stem.

Maar wij, die getrouw willen zijn, zien een volkomener werkelijkheid. Altijd 
doorstaat Christus den doodsstrijd hierbeneden en altijd wordt Hij gekruisigd. 
Maar altijd staan minnenden op Calvarië, steeds om te getuigen dat Hij alleen 
woorden heeft van eeuwig leven. En altijd verschijnt Hij, verrezen, vluchtig en 
stralend, — en als een opdracht, een belofte, een onuitputtelijke stuwing en 
vreugde zijn zijn laatste woorden op aarde: Maar wanneer de Heilige Geest over 
u komt, 'zultge kracht ontvangen, en mijn getuigen zijn (Hand. I, 8). Dan legt Hij de 
onmisbare kern bloot van alle leven, en waarborgt haar bestendiging.

Geest en toekomst van een volk worden gedeeltelijk bepaald door de 
school. De schoolkwestie — bestaansrecht en subsidiëring van het bijzonder 
en geest van het openbaar onderwijs — is in Frankrijk nog steeds niet opge­
lost. In de vorige eeuw veroverden de Franse Katholieken geleidelijk algehele 
vrijheid van onderwijs. De IHe Republiek liet het beginsel onaangetast, maar 
voerde belangrijke beperkingen in. Vichy reageerde daartegen. De kwestie 
werd sinds de bevrijding weer bijzonder actueel en gaf met name bij het op­
stellen der nieuwe grondwet, aanleiding tot heftige debatten en polemieken. 
Tenslotte is de vooroorlogse toestand nagenoeg gehandhaafd.

De wet-Guizot, die in 1833 vrijheid van L.O. verleende, maakte een einde 
aan het staatsmonopolie ingesteld door Napoleon. De wet-Falloux (1850) 
bracht vrijheid van M.V.H.O. 1) met mogelijkheid tot subsidiëring en de wet 
van 12-7-1875 vrijheid van H.O. Toen in 1879 de laïcistische republikeinen 
het bewind in handen kregen, kwam er een einde aan deze ontwikkeling van 
de vrije school, waarvan gelijkstelling met de openbare school de normale 
voltooiing is. Sinds de wet van 18-3-80 mogen alleen staatshogescholen den

x) Enseignement secondaire. Kortheidshalve spreken we voortaan slechts van M.O. Bedoeld 
wordt echter M.V.H.O.

T)e Schoolkwestie in
door Drs. A. JANSSEN A.A.

I. VOOR 1940.

334



titel van universiteit voeren en moeten de studenten van vrije Instituts of 
FacultêS) die officiële graden willen behalen, de examens daartoe afleggen aan 
de staatsuniversiteiten.

Daarna werd de aandacht vooral gevestigd op het L.O. De openbare lagere 
school werd kosteloos gesteld (1881), het godsdienstonderwijs werd er afge­
schaft (1882); de congregaties werd iedere vorm van onderwijs verboden 
(1904). Deze laatste wet is sinds 1914-18 in onbruik geraakt.

Het toekennen van beurzen en subsidiën aan het bijzonder L. en H.O. 
is niet bij de wet verboden. Wat het M.O. betreft is dit uitdrukkelijk toe­
gestaan (10% der jaarlijkse kosten). Enkele gemeenten en departementen 
hebben een tijdlang van dit recht gebruik gemaakt, doch op zeer beperkte 
schaal en vooral ten gunste van enkele neutrale, vrije inrichtingen. Sinds de 
lekenwetten verzet de jurisprudentie van den Raad van State zich tegen iedere 
rechtstreekse of onrechtstreekse ondersteuning van het bijzonder L.O. door 
gemeenten of departementen. Dus praktisch: ongesubsidieerde vrijheid. Het 
toezicht betrof slechts hygiëne, zedelijkheid en naleving der wet.

Enkele aanmerkingen op deze organisatie, die in 1946 nog steeds gelden. 
Wie voor zijn kinderen confessioneel onderwijs verlangt, moet dit zelf bekos­
tigen en bovendien belasting betalen voor de openbare school. Vandaar dat 
naar verhouding het vrije M.O. met zijn meer gegoede cliëntele een grotere 
bloei kent dan het vrije L.O. Daar in beginsel iedere gemeente haar openbare 
school heeft, zelfs als het gemeentebestuur dit niet wenst, treft men in sommige 
streken, b.v. de Vendée en Bretagne, naast overbevolkte lagere scholen open­
bare dwergschooltjes aan. De vereisten voor het bijzonder onderwijs, in hoofd­
zaak daterende van 1850, zijn onvoldoende; dit geldt vooral het M.O.: de 
directeur moet in het bezit zijn van het baccalaurêat (ongeveer eindexamen 
gymnasium); van het overige personeel wordt geen diploma gevorderd. Wel­
iswaar neemt het aantal leerkrachten, dat zich niet met de wettelijke minimum­
eisen tevreden stelt en in het bezit is van officiële diploma’s, geleidelijk toe. 
Maar er is nog steeds, vooral buiten Parijs, een zeker aantal volstrekt onbe­
kwame leraren. Een laatste aanmerking: daar alleen de staat diploma’s en gra­
den toekent, volgt het bijzonder onderwijs in het algemeen te slaafs de offi­
ciële programma’s, ofschoon de wet methode en inhoud van het onderwijs 
vrij laat. Niettemin hebben sommige bijzondere inrichtingen deze vrijheid 
benut om nieuwere onderwijs- en opvoedingsmethoden toe te passen.

Gunstiger is de toestand in het vak-, handels- en nijverheidsonderwijs. Dit 
valt onder de wet-Astier (26-7-1919), tot stand gekomen in de sfeer van ver­
draagzaamheid van de jaren na de wereldoorlog. Onder enkele vanzelfspre­
kende voorwaarden kunnen vrije vakscholen officieel erkend worden en van 
staatswege een zekere subsidie genieten.

Elzas-Lotharingen bezit een eigen statuut, daterende uit de eerste jaren na 
de annexatie van 1871; het komt hierop neer: alle scholen zijn staatsscholen 
en het onderwijs is confessioneel. Hierop bestaan slechts weinig uitzonderin­
gen. Toen Bismarck er nl. het onderwijsmonopolie invoerde, was de bevol­
king bijna uitsluitend christelijk en bestond er geen behoefte aan neutraal 
onderwijs. Ondanks de onophoudelijke actie van sommige Franse partijen en

D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

335



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

laïcistische onderwijsorganisaties, zowel voor als na de laatste oorlog, is deze 
regeling nog steeds van kracht.

Ondanks zijn moeilijke positie had het bijzonder onderwijs een betrekke­
lijke bloei bereikt, door de offervaardigheid van ouders en personeel en door 
particuliere weldadigheid. Hier volgt een vergelijkend overzicht van het 
leerlingenaantal in 1936. De scholen in Elzas-Lotharingen zijn behalve enkele 
vrije inrichtingen, meestal van M.O., als openbare scholen beschouwd.

Gewoon L.O. M.O. Vakonderwijs FI.O.

Openbaar 4.327.690 270.221 238.711 73.852
Bijzonder 932.844 226.270 10.492x) 4*175

Dit vasthouden aan de bijzondere school ondanks zware offers kwam even­
zeer voort uit de noodzakelijkheid van christelijk onderwijs in christelijke 
sfeer als uit de antigodsdienstige geest van vele staatsscholen. De wet legde 
weliswaar de openbare school geen antigodsdienstige strekking op. Iedere 
overtuiging moest geëerbiedigd worden. Het Godsbegrip en de plichten 
jegens God stonden op het programma der lagere school. Op vele middelbare 
scholen werd godsdienstonderricht verstrekt en werden de kerkelijke diensten 
verricht door van staatswege bezoldigde aalmoezeniers (wet van 9-12-1905).

Maar hoe was de feitelijke toestand? In het M. en H.O. werd de neutraliteit 
steeds meer geëerbiedigd, tot grote verontwaardiging van de vrij denkers­
bonden. Dit is o.a. te verklaren uit de ruimere vorming van het personeel, 
waarop bovendien geen kleinzielige selectie werd toegepast. Op de kweek­
school was dat anders. De ,,clericalc”  leerlingen werden er zoveel mogeiijk 
tegengewerkt; het onderwijs was tendentieus: rationalisme in de trant van de 
philosophen van de 19e eeuw, onafhankelijke moraal, geschiedenisonderwijs, 
waarin Galilei, de Inquisitie en de donkere tijden voor 1789 een voorname rol 
speelden. Later werd er bovendien het sociologisme van Durkheim onder­
wezen.

Na de wereldoorlog won het marxisme, aanvankelijk vooral het socialisme, 
later ook het communisme, steeds meer veld onder het L.O.-personeel. In 
1939 waren volgens officiële, wellicht iets overdreven cijfers, 118.000 van de 
132.000 onderwijzers lid van het Syndicat national des instituteurs (vakvereni­
ging van onderwijzers), aangesloten bij de socialistische vakcentrale, waar ze 
in de laatste jaren voor de oorlog de toon aangaven. Ondanks het feit, dat niet 
weinig onderwijzers zich op school onthielden van rechtstreekse propaganda 
voor hun persoonlijke overtuiging, valt het dus niet te verwonderen, dat de 
neutraliteit het nog al eens zwaar te verduren had. II.

II. VICHY.

De hervorming van het onderwijs was een van de eerste zorgen van de 
nieuwe regering, samengesteld door Pétain, aan wie Kamer en Senaat in ver­
enigde vergadering in de tragische zomer van 1940 de ruimste volmachten

x) Alleen de leerlingen van gesubsidieerde inrichtingen.

336



hadden verleend. Het nieuwe bewind beschouwde onderwijsherziening als 
een middel tot nationaal herstel — o.a. door terugkeer tot de christelijke 
traditie van Frankrijk x) — maar tevens als een middel tot vestiging van zijn 
invloed. De nationale eenheid moest bevorderd worden, niet door een een- 
heidsschool, die tweedracht zaait, daar ze slechts een deel der bevolking be­
vredigt, maar door toenadering tussen openbaar en bijzonder onderwijs.

Vooreerst werd art. 14 van de wet van 1-7-1901, die niet-gemachtigde con­
gregaties het geven van onderwijs verbood, en de wet van 7-7-1904, die de 
onderwijscongregaties ophief, buiten werking gesteld (wet van 3-9-40).

Daarna werd een eind gemaakt aan de gesloten, tendentieuze vorming van 
het lager-onderwijspersoneel. Een wet van 18-9-40 hief de kweekscholen op; 
de toekomstige onderwijzers zouden voortaan in de bestaande lycea en col­
leges M.O. genieten, waarna een jaar paedagogische vorming 2).

Bij beschikking van 23-11-40 werd in het programma van het openbaar L.O. 
bij het vak „Moraal en burgerplichten”  de volgende zinsnede ingelast: „de 
voornaamste plichten jegens ons zelven, onzen medemens en God." Met het 
oog op de reactie van een gedeelte van het personeel wees de regering er op, 
dat hier geen sprake kon zijn van schending van de neutraliteit, daar het Gods­
begrip niet eigen is aan een bepaalde gezindte; verder kwam deze leerstof reeds 
op het programma van 1887 voor, al was ze dan in feite veelal dode letter 
gebleven.

Maar deze en andere maatregelen verwekten hevig protest van sommige 
politieke kringen, vooral te Parijs, — in het bezette gebied was de invloed van 
Vichy gering — van sommige ambtenaren van het openbaar onderwijs en een 
gedeelte der pers. J. Chevalier, staatssecretaris voor onderwijs, katholiek, 
werd in Februari 1941 vervangen door J. Carcopino, ongelovig, maar ver­
draagzaam. Deze schrapte het woord „God” uit het programma; er kwam 
voor in de plaats: „de geestelijke waarden, de christelijke beschaving” en „eer­
bied voor andermans mening en voor de godsdienstige overtuigingen” . Als 
reden voerde hij o.a. aan, dat een ongelovig onderwijzer de leerstof „God en 
de plichten jegens God”  allicht verkeerd zou behandelen.

De kwestie van het godsdienstonderricht op de openbare school maakte 
een dergelijke evolutie door. Bij de wet van 6-1-41 (Chevalier) werd het gods­
dienstonderwijs als vrij vak in het leerplan ingelast: in beginsel anderhalf uur 
per week, te geven door een geestelijke, normaal buiten, bij uitzondering in 
het schoolgebouw. Een wet van 10-3-41 (Carcopino) bepaalde, dat dit onder­
richt buiten het schoolgebouw gegeven moest worden; de rest bleef onver­
anderd, maar de uitvoering ervan heeft nogal moeilijkheden meegebracht. 
Dus in beide gevallen een compromis. Godsdienstonderricht binnen de muren 
van de êcole laïque wordt beschouwd als een ondraaglijk misbruik.

*) „De school is de voortzetting van het gezin.... Ze moet (het kind) eerbied bijbrengen 
voor de zedelijke en godsdienstige overtuigingen, in het bijzonder voor die, welke Frankrijk 
belijdt vanaf den oorsprong van zijn nationaal bestaan.”  Ph. Pétain in R e v u e  des  D e u x  
M o n d  es van 15-8-1940.

2) De wet van 3-9-40 is sinds de bevrijding van kracht gebleven. De kweekscholen zijn 
weer opgericht, maar geven nu middelbaar onderwijs, dat voorbereidt op het baccalaurêat 
moderne (zonder latijn en grieks).

D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

337



Iets beter verging het de financiële ondersteuning van het bijzonder onder­
wijs. Staatsbeurzen konden ook aan leerlingen van vrije inrichtingen worden 
toegekend (Besluit van 15-8-41). Ook mochten voortaan de gemeenten bij­
dragen in de kosten van verlichting, verwarming, leermiddelen en cantines 
van bijzondere lagere scholen (wet van 6-1-41).

Eind 1941 ging men een stapje verder. De departementen kregen het recht 
jaarlijks subsidie te verlenen aan reeds bestaande bijzondere lagere scholen, 
die minstens twintig leerlingen telden, en waarvan de financiële toestand zo 
bedenkelijk was, dat er gevaar voor sluiting dreigde. Het subsidie mocht niet 
hoger zijn dan drie vierde der beraamde kosten; daarbij moest als salaris be­
rekend worden 60% van het gemiddeld salaris van een onderwijzer der open­
bare school. Het staatstoezicht werd enigszins verscherpt, doch de inhoud van 
het onderwijs bleef vrij (wet van 2-11-41).

Door een tamelijk ruime toepassing der wet kon het bijzonder L.O. zijn 
armoedig bestaan voortzetten, dat in deze oorlogsperiode door het stijgende 
prijsniveau en verminderde inkomsten ernstig bedreigd was. J. Carcopino 
verweerde zich evenals zijn voorganger tegen eventuele beschuldigingen van 
schending van de neutraliteit van de staat; reeds in zijn rede van 16-3-41 had 
hij steun aan het confessionele onderwijs genoemd een daad van „elementaire 
rechtvaardigheid.... want gewetensvrijheid moet geen weeldeartikel zijn voor 
kinderen van welgestelde gezinnen” . Deze en dergelijke maatregelen werden 
door de meeste belanghebbenden met voldoening aanvaard, maar niet zonder 
kritiek. Immers deze aalmoes *) was hoogstens een eerste stap naar gelijk­
stelling. Er is gezegd, dat Vichy de bijbedoeling had door steun aan het con­
fessionele onderwijs de Kerk op zijn hand krijgen. Is dit zo, dan is de regering 
bedrogen uitgekomen, althans te oordelen naar een drastische uitlating van 
La val. 2) Trouwens Kard. Suhard, aartsbisschop van Parijs, sprak zich namens 
het episcopaat uit tegen „iedere poging om de belangen van de Kerk te ver­
eenzelvigen met die van een partij. De concessies, die de Staat ons onlangs 
gedaan heeft zijn geen voorrecht voor de Katholieken, maar de erkenning van 
een recht 3).

De pogingen van de regering om het bijzonder onderwijs gaandeweg rechts­
gelijkheid te verlenen, toenadering tot stand te brengen tussen onderwijzer 
en pastoor vooral op de dorpen, en de christelijke overtuiging op de open­
bare school te doen eerbiedigen, waren op zich goed. Maar de omstandigheden 
waren zeker niet gunstig. Trouwens de gegronde, maar overdreven kritiek 
van Vichy, dat ook niet vlekkeloos was, op de marxistische propaganda van 
de vooroorlogse openbare school, die bovendien nog min of meer aansprake­
lijk werd gesteld voor de nederlaag, droegen er niet toe bij deze hervormingen

*) 1943-44: 490 millioen francs voor het bijzonder L.O. (1.058.177 leerlingen), 
7.212.249.000 francs voor het openbaar L.O. (4.114.102 leerlingen).

2) Op een verzoek om verhoging van subsidie voor het schooljaar 1943-44 antwoordde 
de Premier: „Les curés m’emm.... (de vertaling: de zwartrokken hangen me de keel uit, is 
een euphemisme!) Ils torpillent ma politique par la résistance; ils n’auront rien de plus.”  
Historisch. Zie rede R. P. Philippe in D é b a t s  de 1 ’ A s s e m b l é e  c o n s u l t a t i v e ,  
1945, blz. 851.

3) S e m a i n e  r e l i g i e u s e  d ’ A r r a s ,  4-12-41.

D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

338



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

bij ’t betrokken personeel populair te maken. Hierdoor en door de toenemende 
invloed van pro-Duitse, anticlericale kringen is ’t niet verder gekomen dan tot 
halve maatregelen; en naarmate de oorlog zich rekte en de bezetter na zijn te­
genslag in Rusland veeleisender werd, kreeg de regering andere zorgen.

III. SINDS DE BEVRIJDING.

Naar herziening van de wetgeving?
Maar de schoolkwestie bleef de gemoederen bezighouden, niet het minst 

in de ondergrondse bewegingen. Hier verlangde men tamelijk algemeen open­
stelling van alle rangen van onderwijs voor iedereen, zelfs de meest onbemid- 
delden; alleen begaafdheid mocht als maatstaf gelden. Dit voorstel kwam ook 
voor op het programma van de Nationale Raad van Verzet (Maart 1944). De 
kwestie van het bijzonder onderwijs werd er niet aangeroerd, evenmin als in 
het verslag van de Commissie voor Onderwijsherziening (Algiers, 1944). 
Waarschijnlijk was op dit punt geen overeenstemming bereikt. Wel publi­
ceerde een groep Katholieken uit het verzet in Augustus 1944 te Algiers een 
manifest, waarin een regeling van het godsdienstonderricht op de openbare 
school en een statuut van het bijzonder onderwijs werd voorgestaan, in grote 
lijnen overeenkomende met onze L.O.-wet. De Nederlandse schoolwetgeving 
wordt als een model beschouwd; telkens als in brochuren, tijdschriften, her­
derlijke brieven e.d. op buitenlandse voorbeelden gewezen wordt, komt deze 
wetgeving, vaak met bijzonderen nadruk, ter sprake. Alleen was bovenge­
noemd manifest zo geformuleerd, dat het voor andersgezinden, met het oog 
op het toen reeds heersende streven naar nationalisering en eenmaking op alle 
gebied, aannemelijk kon lijken; b.v. „inschakeling van de instellingen van bij­
zonder onderwijs in het staats schoolwezen” , vandaar toezicht, gelijke vereis­
ten wat bedreft diploma’s, hygiëne enz., maar tevens financiële gelijkstelling.

Na de bevrijding werd het probleem acuut. Met het stijgen van de prijzen 
steeg ook de financiële nood van de vrije school, die haar reeds drie jaar ge­
leden genoopt had de subsidies van Vichy te aanvaarden. Zou die regeling 
doorgaan? Een verordening van de voorlopige regering (9-8-44) trok in be­
ginsel alle wetten, besluiten enz. van het vorige bewind in; maar in elk afzon­
derlijk geval werd een uitdrukkelijke nietigverklaring vereist1). De wet van 
1941 op de subsidiëring van het L.O. bleef voorlopig van kracht. Wegens het 
algemeen verlangen naar vernieuwing op velerlei gebied en de geest van broe­
derschap gegroeid in het verzet achtten velen, evenals na de vorige oorlog, 
de tijd rijp voor oplossing van de schoolkwestie. Ook meenden ze, dat, waar 
een autocratisch regiem een aalmoes gegeven had, een democratisch bewind 
gelijkstelling moest verlenen. Er verschenen verschillende plannen en ont­
werpen in dien zin. Men hoopte op een definitief statuut vóór de afschaffing 
van de wetgeving van Vichy. *)

*) Voor en na verschenen dan ook in het J o u r n a l  o f f i c i e l  lijsten van afgeschafte 
wetten, beschikkingen enz. Zo werd bij besluit van 20 Sept. 1944 de beschikking van 
23-2-41 tot regeling van de bezoldiging van de godsdienstleraren (aalmoezeniers) van het 
openbaar M.O. buiten werking gesteld. Verscheidene, vooral sociale wetten zijn gehandhaafd.

339



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

Intussen benoemde R. Capitant, minister van Onderwijs, katholiek, een 
commissie „ter bestudering van de betrekkingen tussen openbaar en bijzonder 
onderwijs” . De voornaamste richtingen uit de politiek en het onderwijs waren 
er in vertegenwoordigd. De voorstanders van de vrije school vormden de 
minderheid, en dat kon moeilijk anders; de meerderheid telde enkele gematigde 
persoonlijkheden en overtuigde tegenstanders, met name de vertegenwoor­
digers van de neutrale onderwijsorganisaties, waarvan vier aangesloten bij 
de C.G.T. Zelfs de gematigden aanvaardden subsidiëring hoogstens in uit­
zonderingsgevallen. De uitgesproken tegenstanders gingen in de commissie 
niet zover als de organisaties, die ze vertegenwoordigden; deze stuurden aan 
op nationalisering van alle onderwijs. Na vier maanden discussie (6-11-44— 
12-3-45) bracht de rapporteur zijn eindverslag uit, dat o.a. behelsde: maat­
regelen tot contact en samenwerking tussen openbaar en bijzonder onderwijs; 
van het personeel van beide soorten van onderwijs worden dezelfde diploma’s 
vereist; verregaande controle ook op de inhoud van het bijzonder onderwijs, 
om de sociale, nationale en republikeinse geest te waarborgen (!), o.a. keuring 
der schoolboeken; subsidie tot een bedrag, gelijk aan de salarissen van het 
personeel, aan bijzondere scholen, die anders niet meer kunnen bestaan; finan­
ciële hulp aan jeugdwerken en jeugdbewegingen. Dit compromis bevredigde 
geen van beide partijen. De scherpe controle op het bijzonder onderwijs woog 
niet op tegen de geringe steun. De belofte van neutraliteit der openbare school 
was geen concessie, daar ze al sinds meer dan vijftig jaar was ^oorgeschreven; 
de gestelde voorwaarde, afgezien van iedere aandrang bij de ouders wat betreft 
de keuze der school voor hun kinderen, zou een onrechtstreekse goedkeuring 
van het neutrale onderwijs betekenen. De financiële hulp aan jeugdbewegin­
gen was een tweesnijdend zwaard en loste trouwens de kwestie niet op. Dit 
voorstel was uitgegaan van sommige gematigde voorstanders van één neutrale 
school voor allen, met verzorging van de niet-gemeenschappelijke — b.v. 
katholieke, maar ook marxistische — vorming buiten de school. Kortom, 
behalve het nut van een doorgaans hoffelijke gedachten wisseling, was de 
commissie een mislukking, zoals ook de Minister in de Raadgevende Ver­
gadering erkende; temeer daar de instemming van de vertegenwoordigde 
organisaties hoogst problematisch bleek. Een voorontwerp tot voorlopige 
regeling van de betrekkingen tussen openbaar en bijzonder onderwijs, dat de 
Minister den 24-3-45 aan de onderwijscommissie van de Raadgevende Ver­
gadering voorlegde, had evenmin succes.

Terwijl van particuliere en officiële zijde naar een oplossing werd gezocht, 
was er een campagne ontketend tegen de bijzondere school, of anders gezegd 
„ter verdediging van de lekenschool” . De oorlogskreet was aangeheven door 
G. Cogniot in L ’ H u m a n i t é  (10-11-44) onder de titel: „Vive la laïque!”  
(„Leve de lekenschool!” ). Hij beschuldigde de Katholieken van „financiële 
afhankelijkheid van de gouwleiders van Hitler” , verweet de confessionele 
school haar „prétentions totalitaires”  — ofschoon het bestaansrecht van de 
openbare school door niemand betwist werd — en verklaarde: „Laat hen, die 
bijzondere scholen willen, ze zelf betalen.”  Ondanks de heftige toon en het 
dooreenmengen van allerlei kwesties, kwam zijn eis hierop neer: afschaffing

340

1



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

van de subsidies, temgkeer naar de vooroorlogse toestand. Tot nu toe is dit 
de zienswijze der communisten gebleven. De socialisten gingen verder. Hun 
bladen en tijdschriften, de vakvereniging van onderwijzers, het socialistisch 
congres van November 1944 x) eisten spoedige nationalisering van het onder­
wijs. Dit speelde zich af, terwijl in het oosten des lands de strijd tegen het 
totalitaristische Duitsland nog voortwoedde.

De reactie bleef niet uit. De bisschoppen, vrijwel alle katholieke en protes­
tantse bladen, het congres van de M.R.P. eind November 1944 kwamen op 
voor de vrije school. Maar de kalme sfeer, nodig voor de oplossing van zo’n 
tere kwestie was verbroken.

De strijd bereikte zijn hoogtepunt, toen in de Raadgevende Vergadering 
de begroting van 1944-45, waarvan de bespreking wegens de bijzondere om­
standigheden was uitgesteld, in behandeling kwam (28-3-45). De Onderwijs­
commissie verlangde handhaving van de subsidies aan de vrije school tot het 
einde van het schooljaar; dan zou de regering, na nietigverklaring van de 
schoolwet van November 1941, de Raadgevende Vergadering haar mening 
vragen omtrent de voorlopige regeling van de situatie van het bijzonder onder­
wijs. De Commissie van Financiën was voor onmiddellijke intrekking van 
de subsidies. Haar rapporteur G. Cogniot, vermeldde terloops het enige 
zakelijke argument, de beslissing van de ondergrondse bewegingen alle 
wetten van Vichy af te schaffen, en zette daarna een felle diatribe in tegen 
de katholieke school: deze is antinationaal, zaait tweedracht, schendt de ge­
wetensvrijheid, „is een haard geweest van Hitleriaanse propaganda in Frank­
rijk” . Het daaropvolgende, stormachtige debat was over en weer doorweven 
met herinneringen aan het gemeenschappelijk verzet, opsommingen van de 
respectieve verdiensten in de strijd tegen den bezetter, en de traditionele 
uiteenzettingen over de laïcitê. Er was ook sprake van de subsidies, waar het 
eigenlijk om ging. Behalve de reeds in het vorige hoofdstuk verwerkte argu­
menten, voerden de voorstanders aan: de verzetsactie van de Katholieken, ook 
van het onderwijspersoneel; de hachelijke toestand, waarin het personeel zou 
geraken, als de tot het einde van het schooljaar toegezegde subsidies plotseling 
vervielen; de eendracht gegroeid in het verzet zou in gevaar komen. Het 
resultaat was niettemin: 128 stemmen voor onmiddellijke intrekking der 
subsidies, 49 tegen, 54 blanco. 31 Maart besloot de Ministerraad, die niet aan 
het advies van de Raadgevende Vergadering gebonden was, de subsidies tot 
15 Juli te handhaven 2). Daarna zijn ze voorgoed ingetrokken.

De beslissing van de Raadgevende Vergadering ontnam de meeste illusies *)

*) De leiders waren gematigder. Het bestuurslid F. Moch had zich. uitgesproken voor 
„neutraliteit van het onderwijs” er aan toevoegende: „doch we willen geen verdrukking van 
de minderheid. De wetten moeten voor ieder aanvaardbaar zijn.” Maar de troepen wonnen 
het van de leiders.

2) 388 millioen voor het L.O., d.w.z. een jaarwedde van 10.823 francs per onderwijzer, 
indien het gehele bedrag alleen aan salarissen besteed werd; het reeds karige salaris van een 
onderwijzer van de openbare school bedroeg op dat tijdstip, 66.000 a 93.000 francs per jaar 
naargelang zijn rang. Het bijzonder M.O. ontving 4.186.000 francs, grotendeels of uitslui­
tend bestemd voor drie vrije inrichtingen, waarvan twee neutraal en één Protestants, die 
sinds jaren van staatswege gesubsidieerd worden.

341



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

omtrent het verkrijgen van een redelijk schoolstatuut. Een campagne voor de 
vrije school werd ingezet; de organisaties voor verdediging en financiering 
van het bijzonder onderwijs werden uitgebreid en vernieuwd.

Intussen zat het ministerie van Onderwijs niet stil. In October 1945 werd 
R. Capitant opgevolgd door een radicaal-socialist, P. Giacobbi. Maar vooral 
M. Naegelen, socialist en fel voorstander van de ,,leken” school, minister sinds 
het heengaan van de Gaulle in Januari 1946, probeerde langs administratieve 
weg, door beschikkingen, circulaires, dienstorders, het bijzonder onderwijs te 
kortwieken. Hij streeft daarbij niet alleen naar terugkeer tot de toestand van 
1939, maar naar opheffing van iedere rechtstreekse of onrechtstreekse steun 
aan de vrije school of aan het godsdienstonderricht, zelfs waar de vooroorlogse 
wetgeving dit niet verbood of zelfs uitdrukkelijk toestond. We stippen slechts 
aan: afschaffing van het godsdienstonderricht op de openbare middelbare 
scholen waar dit niet gegeven werd in 1938-39; leerlingen van bijzondere 
scholen komen niet meer in aanmerking voor staatsbeurzen, behalve die van 
erkende vakscholen (60 in 1945); de gemeenteraden mogen geen credieten 
meer stemmen voor verwarming van vrije scholen; de reglementering van en 
het toezicht op de bijzondere huishoudscholen, vastgesteld bij verordening 
van 2-11-45 is toegepast, maar de gedeeltelijke subsidiëring toegestaan door 
diezelfde verordening, laat nog steeds op zich wachten. Kortom, het vrije 
onderwijs mag bestaan, meer niet.

De nieuwe grondwet.
Met het ontwerpen van de grondwet, welke die van 1875 moest vervangen, 

trad de schoolstrijd in een nieuw stadium. Zou de vrijheid van onderwijs in 
de grondwet worden opgenomen? Zo ja, dan ook het beginsel der subsidiëring? 
Of zou het onderwijs genationaliseerd en de vrije school opgeheven worden? 
De vorige grondwet bevatte geen bepalingen omtrent onderwijs. 11-1-46 Sprak 
de grondwetcommissie zich uit met 24 stemmen (communisten, socialisten en 
radicaal-socialisten) tegen 15 (M.R.P., een kleine partij van gematigde so­
cialisten en conservatieven) tegen opname van de vrijheid van onderwijs. 
Met 321 tegen 222 bekrachtigde de Constituerende Vergadering deze ziens­
wijze. Naast het klassieke argument der nationale eenheid voerden de tegen­
standers van onderwijsvrijheid een nieuwe bewijsgrond aan: de volksgemeen­
schap moet de vrijheid van het kind waarborgen. De voorstanders betoogden, 
dat.de wet rekening moest houden met het feit, dat Frankrijk in meerdere ge­
zindten verdeeld is, en verdedigden energiek de rechten van het gezin, maar 
vergeefs. Het ontwerp bevatte de volgende zinsnede: ,,de organisatie van het 
openbaar onderwijs in al zijn geledingen is een plicht van den Staat. Dit onder­
wijs moet kosteloos zijn en voor iedereen toegankelijk”  (art. 25). De vrijheid 
van onderwijs bleef dus bestaan, maar werd niet grondwettelijk vastgelegd. 
G. Cogniot (comm.) verklaarde, dat aldus de mogelijkheid open moest blijven 
om later het onderwijs te nationaliseren. Bij de volksstemming van 5 Mei werd 
dit grondwetsontwerp verworpen. Ofschoon niet de voornaamste reden, was 
de onderwijskwestie hieraan niet vreemd.

Er werd een nieuwe Constituerende Vergadering gekozen en een nieuwe

342



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

grondwetscommissie toog aan het werk. Het 13e lid van de préambule, dat op 
29 Augustus in de Vergadering in behandeling kwam, luidde: „D e natie 
waarborgt kind en volwassene gelijken toegang tot onderricht, beroepsop­
leiding en cultuur. De organisatie van het openbaar, kosteloos en neutraal 
(Jaïc)1) onderwijs in al zijn geledingen is een plicht van den Staat” . Eens te 
meer gaf de onderwijskwestie aanleiding tot een heftig debat. Een onzakelijke 
redevoering van R. Garaudy (comm.), beledigend voor het episcopaat, dat 
sinds 150 jaar na elke Franse nederlaag het Te Deum zou hebben laten zingen, 
deed de maat overlopen. M.R.P. en rechtervleugel verlieten de zaal onder het 
geroep van „Naar Moskou!” . Uiterst links replicieerde: „Naar Rome!” . 
Na het hervatten der zitting werd het debat een weinig zakelijker. De Re­
publikeinse Volkspartij en rechts waren voor grondwettelijke vaststelling van 
de vrijheid van onderwijs. De communisten spraken zich uit voor voorlopige 
handhaving der vrije school, maar tegen opname in de grondwet. De socialisten 
wensten nationalisering, zodat ze, „linkser”  dan de communisten, geen ge­
vaar liepen de steun van de neutrale onderwijsbonden te verliezen. De radicaal- 
socialisten, conservatief en wegens hun verzwakte positie aangewezen op 
samenwerking met rechts, hoewel ze zich links noemen, waren voor vrijheid 
zonder subsidies. Met 274 stemmen (comm. en soc.) tegen 272 werd de tekst 
van de commissie onveranderd aangenomen. Het nieuwe grondwet-ontwerp 
is bij de volksstemming van 13 October 1.1. aanvaard.

Is daarmee de vooroorlogse toestand, ongesubsidieerde vrijheid, gehand­
haafd? Neen. Vooreerst schuilt er in bovenvermelde tekst een gevaar en in de 
houding der socialisten en de duidelijk uitgesproken bedoeling der com­
munisten een dreiging voor de toekomst. Op dit aspect van de zaak leggen 
de rechtse partijen bij hun verkiezingspropaganda de nadruk. De M .R.P., 
die in onvruchtbare oppositie geen heil ziet, heeft althans weten te bereiken, 
dat de vrijheid van onderwijs onrechtstreeks door de grondwet wordtgewaar- 
borgd. De préambule, opgesteld door de grondwetscommissie, bevatte de zin­
snede: „Het Franse volk bevestigt nogmaals plechtig de rechten en vrijheden 
van den mens en den burger, vastgelegd in de Verklaring der rechten van 
1789” . Een voorstel van de M.R.P. om hieraan toe te voegen „en de grond­
beginselen erkend door de wetten van de XXIe Republiek”  werd met een 
meerderheid van enkele stemmen door de Constituerende Vergadering op 
28 Augustus 1.1. aanvaard. Enkele Noord-Afrikaanse afgevaardigden hadden 
de doorslag gegeven. Blijkens de debatten doorzagen de tegenstanders heel 
goed de strekking van dit amendement. Immers art. 91 van een wet van 
31-3-1931 noemt de vrijheid van onderwijs „een grondbeginsel van de Repu­
bliek” . Eveneens door toedoen van de M.R.P. is een artikel tot stand gekomen, 
dat aan alle burgers van de Franse Unie verzekert „het genot van de rechten 
en vrijheden gewaarborgd door de préambule van deze grondwet”  (art. 81). 
Daar dit artikel valt onder de bevoegdheid van het Comité tot handhaving 
van de grondwet (art. 93) zou dit lichaam een voorstel tot afschaffing van 
de vrijheid van onderwijs, als strijdig met de grondwet, moeten verwerpen.

1) De rapporteur, P. Coste-Floret (M.R.P.) verklaarde, dat met late „neutraal”  bedoeld 
wordt.

345



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K  

De huidige toestand.
Overigens is de toestand van het bijzonder onderwijs in grote lijnen dezelfde 

als voor de oorlog. Maar een tekst is niet voldoende om een vrijheid te waar­
borgen, nog minder om ze in practijk te brengen. Daartoe moet de openbare 
mening bewerkt worden en zijn geldelijke middelen nodig. Beide veronder­
stellen een tactiek en organisatie.

Wie gelooft is ontvankelijk voor godsdienstige motieven. Maar door de 
schoolkwestie op godsdienstig terrein te plaatsen, zou men bij de onverschil­
ligen en de tegenstanders niets bereiken. Opdat de actie naar buiten succes 
zou hebben, legt men de nadruk op de democratische vrijheden, de rechten 
van het gezin en de sociale zijde van het probleem: grote of onbemiddelde ge­
zinnen dubbel laten betalen voor het onderwijs, dat zij verkiezen, is een 
schreeuwend onrecht. Een tweede punt, dat evenmin als de andere, zijn waarde 
alleen aan tactische overwegingen ontleent: geen politieke bijbedoelingen; het 
goed recht van de vrije school mag niet vallen o f staan met een regiem of re­
gering; de schoolkwestie een politieke tint geven, zoals de conservatieve 
minderheid geneigd is te doen bij haar oppositiepolitiek, kan de zaak slechts 
schaden. Tenslotte: opbouwend werk verrichten; dus geen aanvallen tegen de 
openbare school, daar is de bijzondere school niet mee gebaat. Toen bij ver­
ordening van 2-11-45 subsidie werd verleend aan het bijzonder huishoud- 
onderwijs en in September 1946 bij de behandeling van de aanvullende begro­
ting een poging om de subsidies aan het bijzonder vakonderwijs in te trekken 
werd verijdeld, is er geen victorie gekraaid; onnodig de tegenstanders op te 
hitsen. In overwegend katholieke streken wordt wel eens, en dat is begrijpelijk, 
van die gedragslijn afgeweken. In Bretagne en de Vendée zijn, nadat de Con­
stituerende Vergadering een eerste maal geweigerd had de vrijheid van onder­
wijs te erkennen, geweldige protestmeetingen gehouden (bijna 100.000 perso­
nen te Nantes, 50.000 te La-Roche-sur-Yon). In de Vendée spraken zich bij 
een referendum, gehouden op particulier initiatief, 148.000 personen (80% 
der kiesgerechtigden) uit voor het bijzonder onderwijs. Bij een algemeen 
referendum neemt men op 5 a 6 millioen stemmen te kunnen rekenen, een 
minderheid. Sinds enkele weken weigeren de Vendeeërs eenstemmig van 
de opbrengst van fancy-fairs e.d. georganiseerd ten bate van de bijzondere 
scholen, opcenten te betalen. Maar bij gebrek aan een ruim verspreide ver­
draagzaamheid baten protesten, hoe rechtmatig ook, weinig zonder parlemen­
taire meerderheid. De M.R.P. is van mening, dat men niet te pas en te onpas 
eisen moet stellen, doch het geschikte ogenblik afwachten en voorbereiden.

Sommigen zijn van oordeel, dat men zich niet blind moet staren op het 
bijzonder onderwijs op gevaar af de Katholieke Jeugd, die de staatsschool 
bezoekt, en dat is de meerderheid, aan haar lot over te laten. Er moet meer 
geijverd worden om haar een degelijk godsdienstonderricht, volgens moderne 
methode, te verzekeren. Verder moet men niet a priori wantrouwend staan 
tegenover de openbare school op gevaar af een ghetto te vormen in de natie. 
Op zich is dat misschien juist. Maar voorlopig biedt, vooral de lagere school 
en het zgn. modern en technisch M .O .12) nog geen voldoende waarborgen,

*) Heeft weinig gemeen met onze M.T.S.

3 4 4



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

voor katholieke ouders, noch in feite, noch in beginsel, al is de feitelijke toe­
stand gunstiger dan de verklaringen van sommige voormannen zouden doen 
vermoeden. Ofschoon volgens den rapporteur van de grondwet commissie 
met lekenonderwijs neutraal onderwijs bedoeld wordt en daargelaten het feit, 
dat niet iedereen van neutraal onderwijs gediend is, valt niet te miskennen, 
dat deze theoretisch houdbare interpretatie nog lang niet algemeen aanvaard 
wordt. Zo verklaarde M. Thorez 7 April 1.1.: „Het lekenonderwijs doet beroep 
op de rede, op de wetenschap. In dezen zin zijn de leerstellingen van de laïcite 
verwant met het materialisme van de grote encyclopedisten van de 18e eeuw.”  
Op een socialistisch congres was sprake van „de noodzakelijkheid van het 
lekenonderwijs op de school, waar men door de verklaring der natuur­
verschijnselen de kinderen er toe brengt te twijfelen aan de katechismus” .

De geest van de openbare school kan het best vernieuwd worden van 
binnen uit, door katholiek personeel. Zonder aan de neutraliteit te kort te ko­
men kunnen ze daar een diepgaande invloed uitoefenen, al is in het L.O. hun 
positie soms moeilijk. Tegenwoordig worden ze tenminste algemeen door hun 
geloofsgenoten aangemoedigd, terwijl ze vroeger wel eens als handlangers 
van den duivel werden beschouwd. Een K.A.-groep onder de vrouwelijke 
leden van de openbare kweekscholen telt thans bij de 3000 leden.

De organisaties tot verdediging en beheer van het bijzonder onderwijs 
evolueren in dezelfde richting als de taktiek, aangewend bij de propaganda. 
Had vroeger vooral de geestelijkheid de leiding, tegenwoordig wordt deze 
geleidelijk toevertrouwd aan gezinscomités en gezinsverenigingen, sommige 
katholiek, andere neutraal, maar met overwegende invloed van het katohlieke 
element, daar dit 95 %  van het bijzonder onderwijs vertegenwoordigt. Het best 
aangepast aan de huidige eisen is de „Gezinscommissie voor vrijheid en 
schoolvrede”  (de benaming alleen is al veelzeggend), die, ontstaan in de kritieke 
periode van Maart 1945, zich over het hele land vertakt en bovengeschetste 
methode steeds meer ingang doet vinden.

De financiering is en blijft het zorgenkind. Volgens een zuinige berekening 
bedroegen, begin 1946 de jaarlijkse kosten van het bijzonder onderwijs aan 
salarissen, onderhoud en belasting 4 a 4% milliard, van nieuwe gebouwen o f 
enigszins belangrijke herstelwerkzaamheden niet gesproken. Voor 1946-47 
rekent men op bijna 10 milliard, wegens de algemene prijsstijging en daar de 
salarissen dit jaar door den minister van Arbeid officieel zijn vastgesteld. 
Alleen het M.O. bestaat van het schoolgeld, maar is dan ook veelal buiten 
bereik van de lagere standen, terwijl het openbaar M.O. kosteloos is. In het 
L.O. dekt het schoolgeld nauwelijks een vierde der kosten.

Het openbaar onderwijs heeft met een andere moeilijkheid te kampen: 
tekort aan personeel. Vandaar dat sommige posten onbezet blijven en men 
een beroep moet doen op personeel, dat niet aan de wettelijke eisen 'voldoet. 
Slechts 4250 van de 17.000 leraren van middelbare scholen zijn agrêgés (de 
agrêgation is een vergelijkend examen dat het licentiaat veronderstelt); de meeste 
zijn slechts licenciés; niet weinige bezitten slechts een of twee van de vier 
o f v ijf certificaten, die, naargelang het vak, het licentiaat uitmaken. De 
kweekschool van Lyon, die voor de oorlog 120 leerlingen telde, heeft er nog;

345



D E  S C H O O L K W E S T I E  I N  F R A N K R I J K

slechts dertig. Voorlopig kan de staat dus de vrije school onmogelijk missen. 
Hier volgt een vergelijkend overzicht.

1944— 45 1944— 45 1945- 2)

Bij-
zonder x) L.O. M.V.H.O.

Vakond.
(dag­

scholen)

Leerlingen 
Openb. onderwijs 2)

Leerlingen

Openbaar Bijz. ond.6)

gemengd 610
a jongens 3.020 605 78 r O ƒ>’• 2-°36.4°7 2.078.316 389.259
O&CJ

meisjes 7-455 634 118 * |m. 1.832.598 1.870.882 614.634
CO

Totaal 11.185 I.239 196 3.869.005 3.949.198 1.003.893

Ö 1
<L>

f jongens 337.302 135.724 10.726 M.V.H.O 361.353 4; 397.921 326.884
meisjes 662.876 129.906 7.249 Vakond. 88.075 101.726 17-975

a> H.O. 97*0076) 98.588 ?
[Totaal 1.000.178 265.630 q0

0 Parijs:
3.664

'leken 22.020 IO.914 I.123 *
1 relig. end0 <
§

geestel. 13.922 8.679 552
Ph

Totaal 35-942 19.593 1.675

H.O. Leerlirïgen der 5 „ Instituts c:atholique:s” : 9917.
________

x) Cijfers verstrekt door de Onderwijs directie van het bisdom Parijs. Corsica, Noord- 
Afrika (ongeveer 10.900 leerlingen) en Elzas-Lotharingen (confessioneel staatsonderwijs), 
evenals de niet-katholieke vrije instellingen, niet inbegrepen. Het aantal leerlingen van het 
L.O., niet-katholieke inrichtingen inbegrepen, bedroeg 1.036.121.

2) Cijfers verstrekt door het Bureau universitaire des Statistiques.
3) Verder 327 huishoudscholen (dagscholen) met 12.832 leerlingen.
4) Met inbegrip van de vroegere écoles primaires supérieures (M.U.L.O.) sinds de oorlog 

bijna alle ingeschakeld in het M.O. Vandaar een stijging sinds 1941—42; toen telde het open­
baar M.O. 246.422, het bijzonder M.O. 275.602 leerlingen.

5) Alleen de universiteiten, niet de zgn. Grandes Ecoles (Ecolepolytechnique, Ecole centrale, enz.)
6) Protestantse en neutrale inrichtingen inbegrepen, d.i. ongeveer 3 %.

De Katholieke en de Protestantse faculteiten van godgeleerdheid van 
de Universiteit van Straatsburg zijn niet meegeteld daar ze behoren tot de 
staatsuniversiteit. Het „Institut catholique”  te Toulouse telde in 1944-45 
494 studenten, Angers 1304, Lyon 1518, Parijs 2695; Rijssel stond aan de 
spits met 3906 leerlingen. Elk „Institut”  bezit een faculteit van godgeleerdheid, 
wijsbegeerte en kerkelijk recht (Angers alleen godgeleerdheid), verder een 
faculteit der rechtsgeleerdheid (behalve Toulouse), der letteren en der wis­
en natuurkunde. Rijssel bezit verder een faculteit der genees- en artsenijkunde. 
Aan ieder „Institut”  zijn meerdere gespecialiseerde inrichtingen van H.O. 
verbonden. B. v. Rijssel: Hogere Industrieschool, Hogere Handelschool, 
School voor sociale en politieke wetenschappen, Journalistenschool, enz.;

3 4 6



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

Angers: Hogere Land- en wijnbouwschool; Parijs: Meisjesuniversiteit, Insti­
tuut voor Oosterse talen (io leerstoelen), enz.

De moeilijkheden, waarmee de vrije school te kampen heeft, in aanmerking 
genomen, mogen haar voorvechters trots zijn op wat ze tot stand hebben 
gebracht en nog dagelijks tot stand brengen. Dit hardnekkig, succes vol werken 
en strijden voor het bijzonder onderwijs verdient de bewondering en de sym­
pathie van allen, die hechten aan een christelijke opvoeding, van ieder, die iets 
voelt voor behoud en ontplooiing van een rechtmatige, geestelijke vrijheid.

Politiek Overzicht
Het basis-ontwerp van L IN G G A D JA T I is ontijdig een voorwerp van dis­

cussie geweest onder het groote publiek. Dit kende slechts de 17  artikelen en 
deze gaven in hun vage algemeenheden genoegzaam redenen tot achterdocht 
om de politieke hartstochten te ontketenen.

Het is de groote verdienste geweest van den fractie-voorzitter der K .V .P ., 
om in een magistrale rede de zaak tot haar ware proporties terug te brengen. 
Daaruit is gebleken, dat Linggadjati niet meer is dan een politiek accoord, een 
afspraak die eigenlijk inhoudt, dat we een definitieve afspraak zullen nastre­
ven op basis van deze overeenkomst. En de grenzen van deze toekomstige 
overeenkomst zijn gebonden aan de volgende vier voorwaarden: vooreerst 
inachtneming van de geldende Grondwet, ten tweede volledige toepassing 
van de toelichting —  „niets meer of anders”  —  door de Gommis sie-Gene raai 
te Linggadjati opgesteld, ten derde onverkorte inachtneming van de regee- 
ringsverklaring van 10 December 1946, en tenslotte de aanvullende regeerings- 
verklaring van 19 December 1946.

Deze „groote motie-Romme”  is door de meerderheid der Staten-Generaal 
aanvaard met 65 tegen 30 stemmen. Hiermede zijn de moeilijkheden niet van 
de baan. Integendeel we zitten in de mist, omdat de houding van de andere 
partij, met name de P.N.I. (Partai Nasional Indonesia) niet bijzonder tegemoet­
komend lijkt. Niet alleen, dat ongeregelde benden het op verschillende punten 
de Nederlandsche troepen lastig maken, maar ook de heftige, opruiende rede­
voering van den ij delen oud-onderwijzer, generaal Soedirman, spelde weinig 
goeds. Daar staat tegenover, dat de republikeinsche minister van Defensie, 
Sjarifoedin, deze uitlating verloochend heeft met de nadrukkelijke verklaring: 
„D e Republikeinsche regeering is niet voornemens wapengeweld te gebrui­
ken” , en beriep zich daarbij op Soekarno zelf: „Laten we het conflict op vreed­
zame wijze oplossen, want dan alleen kan een beslissing over hetgeen hier ge­
beurd is, genomen worden” .

Vandaar dat het meest bespraakte lid van het driemanschap, dat spoedig 
een vijfmanschap zal worden, prof. Schermerhorn, voor zijn terugkeer naar 
Indië verklaarde: „A ls er geen complicaties komen, dan zullen we de over­
eenkomst teekenen” .

347



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

In het moederland rommelt het onweer nog na. Was de oppositie in de 
Staten-Generaal waardig en op hoog peil —  zij had echter al een veer moeten 
laten, doordat de meest felle opposant, prof. C. Gerretson, zich bij voorbaat 
bij de correcties van prof. Romme had neergelegd —  de voorzitter van het 
„Comité tot handhaving van de Rijkseenheid” , oud-minister-president Ger­
brandy, waagde zich op glad ijs, toen hij de regeering verweet, haar vertrou­
wen in den lt. gouverneur-generaal te hebben gesteld. Met recht kon de re­
geering antwoorden, dat, als van Mook inderdaad zoo’n dubbelzinnig persoon 
was als waarvoor Gerbrandy hem uitmaakte, het onverklaarbaar was, dat de­
zelfde Gerbrandy denzelfden van Mook, niet alleen minister van koloniën had 
gemaakt, maar tevens lt. gouverneur-generaal. Volgens eigen bekentenis: een 
juridisch monstrum. Ja, hem zelfs nog verscheidene jaren, nadat de gebeur­
tenissen plaats hadden, waarmee hij thans zijn oordeel tracht te staven, als 
minister handhaafde. En als dan, zooals de oud-minister-president Gerbrandy 
ook beweerde, zijn toelichting op de koninklijke rede van 7 December 1942 
zoo belangrijk was voor een juist begrip van die rede, waarom heeft dan Ger­
brandy de kennismaking er van onthouden aan de Staten-Generaal, toen hij 
deze op de hoogte stelde van de „hoofdpunten van het regeeringsbeleid te 
Londen” ?

Nadat in Indonesië het bericht van de goedkeuring van het basis-concept 
was bekend geworden, heeft van Mook zich naar de conferentie te Den Pasar, 
op Bali, begeven om daar de verlangens van de „Groote Oost”  te bespreken. 
Alle buiten-gewesten waren daar vertegenwoordigd, behalve Nieuw-Guinea, 
waarover, gegeven het feit, dat de bevolking in de democratie volslagen onge­
schoold is, later zal worden beslist.

Van Mook toonde zich op deze conferentie een krachtiger Nederlander dan 
men zou verwacht hebben. Hij wees op de plicht van Nederland deze gewesten 
te besturen en bij te staan, maar had geen succes met zijn voorstel de verkiezing 
van een tijdelijk staatshoofd uit te stellen. Na driemaal stemmen werd Soe- 
kawati, afgevaardigde van Bali, voor deze functie gekozen. De nieuwe presi­
dent wees tot kabinetsformateur den afgevaardigde van Zuid-Celebes: Nad- 
jamoeddin Daeng Malewa aan. Men mag van dezen minister, zooals in het al­
gemeen van Indonesia Timour, een gunstige gezindheid jegens Nederlanders 
verwachten, zonder wier hulp hij de opbouw van het overzeesche Rijk on­
mogelijk acht.

Tamelijk onopgemerkt is een motie van Sandt in de Tweede Kamer ver­
worpen, wier voorsteller klaarblijkelijk naijverig op het succes in 1925 door 
dominee Kersten behaald, opnieuw het N ED ER LA N D SC H E G E Z A N T S- 
SCHAP B IJ Z.H. D EN  PAUS trachtte aan te tasten. Nu er geen politiek 
binnenlandsch succes mee te behalen viel, is deze motie, zonder veel omslag, 
met groote meerderheid verworpen. Dat echter de Christelijk-historischen 
zich lieten meetronen met dit anti-papisme, is een verontrustend teeken voor 
hen, die van herstel der oude coalitie droomen.

De Raad der FRAN SCH E R E P U B L IE K , de vroegere Senaat, heeft als 
voorzitter gekozen Ch. de Ribes van de M.R.P. De communisten hebben in 
deze Raad op de M.R.P. een voorsprong van v ijf zetels (78 tegen 73). De

348



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

socialisten verkregen niet meer dan 47 zetels. De communisten wilden van 
Bidault niets meer weten, en de M.R.P. wenscht niet samen met de commu­
nisten te regeeren. Het gevolg is, dat van een parlementair kabinet geen sprake 
kon zijn en Léon Blum, ondanks zijn hoogen leeftijd, werd uit ver kozen, om 
een ministerie, bestaande uit alleen socialisten te vormen. Om het land uit den 
nood te helpen heeft Blum deze taak aanvaard, die niet lang op zijn schouders 
zal drukken, omdat in Januari 1947 de president van de Fransche Republiek 
zal gekozen worden en het dan aan dezen toekomt, een parlementair bewind 
te vormen.

Het is opmerkelijk, dat Fransche socialisten en communisten meer imperia­
listisch denken dan hun partijgenooten in het buitenland. Zij zijn in strijd met 
de Viëtnameesche Republiek. Wel heeft Blum verklaard: ,,Volgens onze re­
publikeinsche leerstelling is het oude koloniale stelsel, gebaseerd op bezit door 
verovering en het handhaven ervan door geweld, iets uit het verleden. Maar 
voor alles moet de orde hersteld zijn. Dit moet de basis zijn van ieder verge­
lijk” . —  Jkhr. Starkenborgh is bij ons om deze woorden de woestijn inge- 
jaagd.

Als een onvermijdelijke, practische maatregel heeft de Fransche regeering 
de grensverlegging van het SA A R G E B IE D  voorgesteld. De bewoners van 
het Saargebied krijgen wegens hun z war en mijnarbeid veel hooger rantsoenen 
dan elders in het bezette Duitschland. Zij kunnen het niet op en de overvloed 
vindt door middel van de zwarte handel zijn weg naar het daaraan grenzend 
gebied. En dit brengt het economisch leven in de war. Daarom alleen heeft 
generaal König een douane-cordon rond het Saargebied gelegd. Het is duide­
lijk, dat deze wijze van „grenscorrectie”  op de toekomst vooruit loopt. Maar 
als Polen zijn grens voorloopig naar de Oder en de Neisze heeft verschoven, 
kunnen de andere mogendheden iets dergelijks moeilijk aan Frankrijk be­
letten. Zou ook aan Nederland een dergelijke maatregel met het oog op den 
smokkelhandel langs onze grenzen, worden toegestaan?

In IRA N  is de Sovjet-invloed voor deze maal teruggedrongen. Het district 
Azerbeidsjan handelde, onder Russischen steun, als een onafhankelijke staat. 
E r zouden verkiezingen worden gehouden, en de Perzische regeering heeft 
daarin een voorwendsel gevonden om er troepen heen te sturen om „toezicht 
op de stemming uit te oefenen” . Zoo is dit district weer tot de gehoorzaamheid 
aan het centrale gezag teruggebracht, en —  wat opvallend is —  de Sovjet­
republiek heeft met taal noch teeken gereageerd. Althans totnogtoe. Een over­
winning voor Engeland.

Als protest tegen de schandelijke campagne in ROM E tegen de Kerk en 
den Paus gevoerd, had een massa-demonstratie plaats op het St. Pietersplein. 
De H. Vader sprak de reusachtige menigte toe en wees op het feit, dat, dank 
Zijn bemoeiingen, de Eeuwige Stad voor verwoesting en vernieling gespaard 
is gebleven. Een weldaad, die door de communistische drijvers over het hoofd 
wordt gezien. Als zij op de verbreking van het Lateraansch verdrag aandrin­
gen, bedenken zij niet, dat de daarin verkregen oplossing nog meer voor 
Italië dan voor de H. Stoel van waarde is.

Reeds langen tijd loopen er geruchten over een nauwer samengaan tusschen

349



N I E U W E  B O E K E N

de V E R E E N IG D E  ST A T EN  en het BR IT SC H E R IJK . In beide landen be­
staat een strooming vóór en tégen. Tégen vooral, omdat elke aaneensluiting 
van deze groote mogendheden onderling den schijn kan hebben tegen een 
derde gericht te zijn. Attlee heeft op vragen daarover gesteld, niet meer toege­
geven, dan dat een standarisatie der wapenen in bespreking was. Bevin zeide 
na zijn terugkeer uit New-York, dat er een groot verlangen naar algeheel 
begrip (?) bestond en dat er over de geheele wereld een bereidheid was tot 
samenwerking met de Sovjet-Unie en om haar op haar eigen manier haar eigen 
systeem tot ontwikkeling te laten brengen, onder de erkenning, dat de andere 
gelijkelijk het recht hebben op hun eigen manier van leven. (En Spanje dan, 
zouden we willen vragen, vanwaar de gezanten zijn teruggeroepen, omdat 
Spanje ook op zijn eigen manier wil leven?)

M O N TGO M M ERY heeft, zich naar Moskou begeven, om deze Engelsche 
opvatting te verduidelijken en wellicht de Sovjet te brengen tot grooter ver­
trouwen in het westen en tot aansluiting bij deze „standarisatie” . K .J.D .

Nieuwe Boeken
Godsdienst

V. M. P o l l e t ,  De Katholieke Actie in 
het Dicht van de Thomistische Theologie, ver­
taald door J. van der Linden C.ss.R., Nij­
megen, De Koepel, 1946. 78 blz.

Dit werkje bevat de academische rede ge­
houden bij het begin van het studiejaar 
1936—*37 aan het Angelicum te Rome en 
gepubliceerd in A n g e l i c u m  XIII (1936) 
blz. 442—483.

Het is ’n boekje dat te denken geeft. In 
de dubbele zin van het woord.

Vooreerst in die zin, dat het tot bezinning 
dwingt, dat het tal van problemen aanroert 
niet alleen maar ook oproept, waar de ac­
tieve apostel maar al te gemakkelijk gedach­
teloos aan voorbijgaat. Vooral de talrijke en 
soms uitgebreide voetnoten zitten vol denk- 
prikkels. Het is duidelijk, dat we een theo­
logische bezinning op het verschijnsel 
„K .A .” nodig hebben, en al is Schr.’s be­
wering, dat er in de vloed van geschriften 
over dit onderwerp bijna geen enkel is, dat 
het theologisch behandelt (14), wel wat 
overdreven, toch ontbreekt bij mijn weten 
in de Nederlandse literatuur hierover zelfs 
nu na tien jaren een ernstige poging in die 
richting nog geheel. Als pionier en gangma­
ker heeft Sch*\ ongetwijfeld zijn grote ver­
dienste.

Vervolgens echter geeft het te denken, in

die zin dat het hier en daar wel iets „be­
denkelijks” heeft. Waarachtig nut heeft deze 
rede eigenlijk alleen voor theologen. Maar 
wie zich onder hen voor de kwestie: theolo­
gie der K.A. interesseert, zal zonder twijfel 
toegang hebben tot het oorspronkelijke 
artikel in A n g e l i c u m .

Voor de leek, voor de strijdbare K.A.- 
man, is de hier geboden theologie veel te 
beknopt en — al doceert Prof. Pollet op nog 
zo gezagvolle toon — de lezer merkt maar 
al te goed dat veel beweringen nog aan twij­
fel onderhevig blijven. Zo laat Schr. in me­
nige noot zien, dat andere auteurs met hem 
van mening verschillen.

Bovendien geeft dit geschrift helaas toch 
niet wat het eigenlijk belooft. Dat is zeer 
jammer, vooral voor den theoloog, die hier 
zijn licht zou willen opsteken. Het biedt te 
weinig theologie. „Theologisch” is in dit 
boekje slechts hier en daar een enkele blad­
zijde, ondanks de vele verwijzingen naar de 
Summa! Kwesties van eminent theoretisch 
en practisch belang, zoals b.v. of de K.A. 
een aparte „staat”  in de Kerk uitmaakt met 
een eigen specifieke spiritualiteit, of er een 
soort lagere wijding ofwel geloften voor 
wenselijk zijn, worden wel aangeraakt (cfr. 
44 noot 1; 54 noot 2; 53 noot 1), maar noch 
uitvoerig behandeld, noch bevredigend op­
gelost. Waar over leken- en apostolaats- 
sacramenten, over het wezen der zending,

350



N I E U W E  B O E K E N

over de band tussen de hiërarchie enerzijds 
en de charismen en de leiding van de H. 
Geest anderzijds gesproken wordt, doen zich 
theologische problemen voor, waar niet op 
in wordt gegaan.

In het derde deel, dat „de verhouding van 
Kerk en Staat onder invloed van de K.A.”  
behandelt en dat door den schrijver van het 
Voorwoord reeds wordt aangevallen (12), 
toont Schr. geen voldoende helder begrip 
te hebben van het strict bovennatuurlijke 
karakter van doel, middelen en werkwijze 
der K.A.

Tenslotte, men vergete niet dat dit werkje 
tien jaar geleden geschreven is en geen 
rekening houdt met sindsdien verschenen 
pauselijke documenten, (b.v. „Mystici Cor- 
poris” ), noch met studies die op dit terrein 
intussen, vooral in Frankrijk, verschenen. 
Deze bezwaren, die slechts willen voor­
komen dat men het hier gebodene zou over­
schatten, nemen onze eerste beschouwing, 
dat zo’n stimulerend werkje zijn vruchten 
kan dragen, niet weg en het zal deze be­
schouwing zijn, die den vertaler ertoe aan­
zette, hieraan zijn krachten te wijden.

Het zou onbillijk zijn van een rede meer te 
verwachten dan zij bevatten kan en wie in 
nog geen tachtig bladzijden een hele theo­
logie der K.A. moet geven staat natuurlijk 
voor een onbegonnen werk. Het wordt in­
tussen wel duidelijk dat deze speciale theo­
logie nog nauwelijks de kinderschoenen 
ontwassen is. H. J.

C. C. M a r t i n d a l e  S. J., Life of Saint 
Camillus, London, Shead and Ward, 1946. 
181 blz.

Het is een kunst, een heiligenleven te 
schrijven dat van het begin tot het einde 
boeit. De bekende Engelse historicus Mar­
tindale, die reeds in menig werk bewees deze 
kunst te verstaan, slaagde er ook in met dit 
leven van den H. Camillus de Lellis, Stichter 
van een aan de ziekenverpleging zich wij­
dende priesterorde. Hij dankt dit o.i. aan 
zijn methode, om niet gewild op stichting 
uit te zijn, doch slechts de historische docu­
menten te laten spreken, waardoor een 
trouw beeld van de werkelijkheid ontstaat; 
verder aan zijn juist aanvoelen en weergeven 
van zijn personen, hun gedachten en hun 
psychologische reacties op hun omgeving, 
waardoor de lezer die werkelijkheid ook per­
soonlijk gaat mee-beleven. De pittige, rustig 
en wijs vanaf-de-nodige-afstand-beoorde- 
lende en daardoor soms een tikje humoris­

tische stijl, gekenmerkt door een juiste maar 
sobere keuze van woorden, maakt het boek 
tot een prettige lectuur, waarvan het interes­
sante nog verhoogd wordt door de af en toe 
ingelaste geduldige verklaringen of korte 
polemieken ter wille van zijn niet-katholieke 
lezers.

Want dit heiligenleven werd in Dene­
marken, waar de Schr. gedurende de oorlog 
noodgedwongen verbleef, geschreven en 
daar het eerst gepubliceerd. De Camillianen 
van Aalborg —  waarvan de meerderheid 
Nederlanders! — zetten hem hiertoe aan.

Iedere lezer zal spoedig toegeven dat het 
leven van den H. Camillus, tijdgenoot van 
den H. Ignatius en Sint Philip Neri, buiten­
gewoon belangwekkend en merkwaardig 
tevens is.

Interessant is de beschouwing die Schr. 
op het einde van zijn boek wijdt aan de Ca­
millianen als — meestal te weinig gewaar­
deerde — voorlopers van het Rode Kruis.

Wie een goed en spannend heiligenleven 
in het Engels lezen wil, bevelen wij dit van 
harte aan. Maar vooral doktoren, ziekenver­
pleegsters, Rode-Kruisleden moeten het zich 
aanschaffen: ook de ziekenhuizen voor de 
bibliotheek hunner patiënten. H. J.

Dr. H. B a r t e 1 s, Tien Jaren Stryd om 
een Belijdende Kerk, De Nederlands Hervormde, 
Kerk van 1929 tot 1939. ’s-Gravenhage, 
v. Stockum en Zn., 1946. 219 blz. plus 118 
blz. bijlagen.

Dit is geen boek om in één adem uit te 
lezen. Een enkele keer wordt het zelfs ver­
moeiende lectuur. Voor wie belang stelt in 
het kerkelijk leven der Ned. Hervormden is 
de inhoud echter uitermate interresant. De 
hier beschreven periode zou stof kunnen 
bieden voor een boeiende roman Dr. Bartels 
heeft er een studieboek van gemaakt, maar 
een studieboek van de beste soort. Zelf kiest 
hij partij in de richting van Noordmans, 
maar dit doet aan de objectieve weergave 
der feiten niet veel af. Dat hij ook de voor­
naamste debatten rond de ontwerpen weer­
geeft maakt zijn boek zeer instructief. Het 
zal voor den katholieken theoloog, die zich 
op de hoogte wil stellen van de jongste ont­
wikkeling in de Ned. Herv. Kerk zeer goed 
zijn om dit boek door te werken. Wel is er 
sindsdien al weer veel gebeurd, maar de aller­
jongste ontwikkeling wordt toch eerst be­
grijpbaar tegen deze achtergrond. Voor­
studie is er weinig vereist, al is het wel nuttig 
als men reeds enigszins weet, wat te verstaan

351



N I E U W E  B O E K E N

is onder termen als „Gereformeerde Bond” , 
„confessioneel” , „ethisch” , „vrijzinnig” . 
Het is jammer, dat aan dit boek geen register 
is toegevoegd. Het zou het naslaan zeer 
hebben vergemakkelijkt.

Over de ontwikkeling zelf kan men als 
Katholiek zijn oordeel moeilijk in één woord 
samenvatten. Het is vreugdevol, dat er nog 
zoveel trouw leeft aan het woord van God. 
Maar het stemt tot droefheid als men ziet, 
hoe weinig er van Christus uit wordt ge­
redeneerd als het gaat om de uiterlijke een­
heid van zijn Kerk. Het debat Brouwers- 
Noordmans spreekt hier duidelijke taal. 
Leerstellige gebondenheid, die vruchtbaar 
is voor het leven, zal slechts moeilijk tot 
stand kunnen worden gebracht en als het 
lukt, dan is het nog de vraag, of het niet al 
te zeer mensenwerk is. Dat is de conclusie, 
die het boek bij ons achterliet.

Intussen zijn wij de Schr. dankbaar voor 
zijn werk. Wij hopen, dat vele Katholieken 
er gebruik van zullen maken om hun pro­
testantse medeburgers beter te leren begrij­
pen. Over het Katholicisme spreekt het ge­
lukkig weinig. Gelukkig, want de paar kleine 
passages, waarin over onze overtuiging wordt 
gesproken, doen vermoeden, dat de kennis 
omtrent het Katholicisme niet is geput uit de 
bronnen zelf.

TH. STELTENPOOL S.V.D.

B a s i l i u s  S t e i d l e  O.S.B., De Kerk­
vaders , Een inleiding tot hun Keven en Werk: 
in het Nederlandsch bewerkt door P. Fran- 
ciscus van Breda, Capucijn, Bussum, Brand, 
1946. 216 blz.

Wat weet de ontwikkelde katholieke leek 
in het algemeen van de Kerkvaders, waar­
mee hij wel het vage begrip „overlevering”  
verbindt en wier namen hij soms in preken 
hoort noemen? En zo hij gedreven wordt, 
er iets meer van te weten, waar kan hij zijn 
weetgierigheid bevredigen? Liet is ver­
heugend dat het goede werkje van Steidle 
in het Nederlands vertaald werd (al spijt 
het ons, dat men niet met een oorspronke­
lijk werk in onze taal voor den dag kwam). 
Het verwondert ons niet als het spoedig zal 
blijken in een behoefte te voorzien.

Na een voortreffelijke algemene inleiding 
behandelt Steidle strikt wat de titel aan­
geeft: de personen en werken der Kerkva­
ders en niets meer, en dat dan nog in sobere, 
beknopte vorm. Bredere schildering der 
tijdsgeschiedenis mist men hier, zelfs de 
talloze ketters en hun belangrijke werken

worden slechts terloops (b.v. in inleidings- 
hoofdstukjes) vermeld. Over de Kerkvaders 
bevat het een schat van interessante ge­
gevens; alles wat er in kort bestek van ge­
zegd kan worden. O.i. zullen ook semina­
risten er dankbaar gebruik van maken.

De vertaling is goed, slechts zelden proeft 
men de oorspronkelijke Duitse tekst. Uitgave 
en druk zijn keurig. Op de vele vreemde 
eigennamen wordt een accentteken geplaatst 
om de juiste uitspraak aan te geven; jammer 
dat dit niet overal consequent wordt door­
gevoerd. Soms ook staan die tekens foutief.

Het ware menigeen zeker welkom ge­
weest als achter sommige titels van werken 
de oorspronkelijke Griekse of Latijnse naam 
tussen haakjes ware bijgevoegd (b.v. Stro- 
mata). Zeer aanbevolen. H. J.

M. S t o k s C.ss.R.,
1) Mijn Hemel op Aarde. De Inwoning der 

Allerheiligste Drieëenheid in de Ziel in Staat 
van Genade, 60 blz.

2) Jesus9 Hoogepriesterlijk Gebed, 87 blz.
Roermond-Maaseik, J. J. Romen en Zo­

nen, 1946.
Het eerste boekje bevat enige korte hoofd­

stukjes over het thema: God woont in de 
ziel van iederen Christen-in-staat-van-ge- 
nade. Het zijn vrome opwekkingen, die niet 
boven het middelmatige uitkomen; ze mis­
sen alle theologische of schriftuurlijke diep­
gang en alle ware geestelijke vervoering. Be­
doeld voor eenvoudige, vrome lieden.

De stof van het tweede werkje (Jo. 17) is 
uiteraard niet zo gemakkelijk door iedereen 
te benaderen. Schr. geeft er een eenvoudige, 
godvruchtige uitleg van, die dit verheven 
hoofdstuk wat toegankelijker maakt en het 
ascetisch helpt ontginnen. H. J.

H. K u i t e n b r o u w e r  en G a b r i ë l  
Smi t ,  Wierookgraan, Gebedenboek in Verben, 
Utrecht, Het Spectrum, z.j. 543 blz.

Het is een origineel idee van de beide 
samenstellers een kerkboek uit te geven, dat 
louter uit verzen bestaat. Wie meent, dat ze 
daardoor in de onderwerpen, waarop de ge­
beden betrekking hebben, tot grote beper­
king genoodzaakt werden, vergist zich deer- 
lijk. Men vindt hier morgen- en avond-, 
mis- en communiegebeden, bezoeken bij het 
Allerheiligste, Kruisweg en Rozenkrans, ge­
beden onder het Lof en vertaalde Psalmen. 
De tijden van het kerkelijk jaar, de feesten 
der Heiligen, de grote gebeurtenissen van 
het christelijk léven (aansluitend aan de

3 5 2



N I E U W E  B O E K E N

Sacramenten), vinden hun vrome poëtische 
vertolking.

De samenstellers zeggen, dat ze geen 
bloemlezing van godsdienstige poëzie heb­
ben willen bieden. Ze trachtten dit te vermij­
den door alles weg te laten wat te subjectief 
was of te weinig echt gebed. Dat kon niet 
verhinderen dat we een schone bloemlezing 
voor ons hebben, een kostelijke keur van 
geestelijke verzen.

Zal het volk het ook als kerkboek gebrui­
ken? O.i. zullen alleen meer ontwikkelde, 
of beterfijn-beschaafde mensen er met smaak 
gebruik van maken —  en ook dan nog slechts 
af en toe ter afwisseling met hun andere kerk­
boeken. Dit boekje is nu eenmaal iets extra- 
fijns, gelijk een keurig feestmaaltje, niet voor 
iedere werkdag. Het volk bidt in eigen ge­
kozen, zeer gewone en onopgesmukte taal; 
voor velen heeft de verstrant iets onechts en 
is de taal van Adriaen Poirters, Stalpaert van 
der Wiele en zelfs Vondel te moeilijk. Maar 
allen, die fijne smaak en vroomheid in zich­
zelf tot een edel verbond willen brengen, zij 
dit kleinood warm aanbevolen. H. J.

W. G r o s s o u  w, In Christus, Schets 
van een Theologie van Sint Paulus, Utrecht- 
Brussel, Het Spectrum, 1946. 99 blz.

Met vreugde begroeten wij dit prachtige 
werkje. Grossouw heeft zich hiermee jegens 
allen, dien de geest en de ware hernieuwing 
van het Christendom ter harte gaan, zeer ver­
dienstelijk gemaakt. Het is van betekenis dat 
er in Nederland over dit onderwerp iets oor­
spronkelijks verschijnt.

Zowel in het Voorwoord als in het in­
leidende hoofdstukje verontschuldigt Schr. 
zich, dat hij het waagt Paulus’ theologie in 
honderd bladzijden te behandelen. Wij zijn 
geneigd te zeggen: juist in deze beknoptheid 
heeft hij zich een meester getoond.

Velen die wel graag van Paulus’ leer ken­
nis zouden willen nemen, deinzen terug voor 
de moeilijkheid van zijn brieven en voor de 
dikte der geleerde commentaren. Hier vin­
den ze kernachtig de hoofdlijnen bijeen, 
duidelijk en in goed leesbare taal behandeld, 
en met de nodige verwijzingen, die hen de 
schroom om naar Paulus’ brieven te grijpen 
helpen overwinnen.
Hoe prachtig en openbarend zijn die blad­
zijden over de betekenis van Christus’ ver­
rijzenis (35—41); die over het geloof-als- 
kruis (56— 58); die over de Kerk in haar 
geestelijk en stoffelijk karakter (80 en vv.), 
en vele anderen.

Een enkele opmerking kan onze lof niet 
verkleinen. „Filistijnen” (62) wordt bij mijn 
weten slechts voor een bepaald palestij ns 
volk gebruikt: voor het Duitse „Philister”  
hebben wij helaas geen beter woord dan 
philisterl Met het oog op een breder publiek 
had Schr. onnodige vreemde woorden (in- 
choëerde — 40; aeon — 80) moeten ver­
mijden. Laatdunkende opmerkingen als: 
„kruideniersachtig.... atomistisch wegen en 
tellen van zonden” (15) en „enghartig mo­
raliserende Christenen” (16), wanneer ze zo 
kort en zonder nadere uitleg geplaatst wor­
den, blijven beter achterwege.

Wij zijn Schr. zeer dankbaar voor dit 
rijke boekje. H. J.

Literatuur
J. C. v a n  S c h a g e n ,  Onderaardschy 

Arnhem, van Loghum Slaterus, 1946. 46 blz.
J. C. van Schagen, die, in de generatie 

van omstreeks 1925, naam maakte als dich­
ter van haast uitsluitend vrije verzen, is na 
lang zwijgen wederom opgetreden met een 
bundel, die hij O n d e r a a r d  s c h be­
titelt. Ook dit zijn vrije verzen, zoo vrij dat 
het louter proza blijft. De inhoud herinnert 
eveneens sterk aan de heerschende methode 
van een twintig jaar geleden. Er is veel ver­
scheurdheid, veel cynisme, veel expressio­
nistisch gedruisch in dezen bundel, maar 
weinig poëzie. Men wordt moeilijk wijs uit 
de tochten, droomen en visioenen van dezen 
auteur, die hun titel O n d e r a a r d s c h  
niet ten onrechte dragen. Een kort proza­
stukje uit D e G e m e e n s c h a p  van 
jaren her, dat ik mij nog herinner, lijkt mij 
beter dan deze litanie fantasmagoriën.

J. v. H.
A n t h o n i e  D o n k e r ,  De Vrijheid 

van den Dichter en de dichterlijke Vrijheid, Arn­
hem, van Loghum Slaterus, 1946. 51 blz.

In deze studie, een overdruk uit D e 
N i e u w e  St em,  onderwerpt Anthonie 
Donker (Professor N. Donkersloot) een 
aantal dichters uit de vorige en voor-vorige 
generatie aan een onderzoek, wat hun taal 
en uitdrukking betreft, en komt tot de slot­
som, dat dichterlijke vrijheden meestal 
dichterlijke slordigheden of onnauwkeurig­
heden zijn. Dichters hebben meer dan an­
deren de taal te eerbiedigen en hoog te hou­
den. Donker bedoelt wel de jongste dichter­
generatie, over wier achteloosheid en ne- 
gligentie hij vroeger reeds geklaagd heeft, 
een spiegel voor te houden. J. v. H.

355



N I E U W E  B O E K E N

Anton E y k e n s ,  Een Handvol Verben, 
De Sprookjeshoorn, Kond de Toren, Tilburg, 
Nederland’s Boekhuis.

In een bijgaand schrijven van de uitgeef­
ster wordt medegedeeld dat deze handvol 
verzen een niet door den schr. samenge­
stelde keuze uit zijn poëzie bevat. De lezer 
mag toch wel aannemen dat deze keuze door 
een vakkundige geschied is en dus het beste 
uit de verzen van Eykens hier verzameld is. 
Is dit het geval dan krijgt men (door dit 
bundeltje althans) geen hoge dunk van de­
zen dichter. Te sterk blijken deze verzen 
geschreven onder invloed van anderen. Re­
gels als „laat alle appels nu blozen” , „we 
reizen voorbij de eeuwen” , „De schaal is 
hard en bitter, maar de vrucht schenkt 
zoetheid aan de wranggebeten mond” e.d. 
roepen namen als Engelman, Marsman, 
H. Roland Holst, v.d. Schalk onmiddellijk 
voor de geest. En „.... een magere maan als 
een leeggegeten bananenschil” (in: R o n d  
de T o r e n )  is welhaast letterlijk te vinden 
bij Brüning. Er staan een paar behoorlijke 
gedichtjes in dit boekje, doch het geheel is 
te zwak om een afzonderlijke uitgave te 
wettigen.

D e  S p r o o k j e s h o o r n  bevat 
sprookjes van uitheemse herkomst. Een niet 
onaardige verzameling, waarvoor men echter 
een meer verzorgd ui terlijk zou wensen. De 
geschiedenis van een Brabants dorp dat ver­
woest wordt door de oorlog, heeft de schr. 
met onmiskenbare verve en levendigheid in 
R o n d  de T o r e n  gegeven. Mij lijkt de 
auteur in dit dorps-gegeven het meest ge­
slaagd. Het kleine, dorpse leven met zijn 
onderlinge strijd en eenheid, zijn vreugde en 
tegenvallers is onderhoudend verteld. Een 
eenvoudige, onopgesmukte dorpskroniek. 
Mij dunkt: Eykens kan een goed vertelled 
worden. Laat hij „buiten” blijven; daar is 
nog frisheid, eenvoud en goedlachsheid.

JOH. HEESTERBEEK S.J.

A n t h o n i e  D o n k e r ,  Het Sterren­
beeld, Arnhem, van Loghum Slaterus, 1946. 
46 blz.

In H et S t e r r e n b e e l d  heeft Don­
ker een aantal verzen, hoofdzakelijk son­
netten, bijeengebracht, waarin, zooals een 
aankondiging luidt, „de mens en de dichter 
zich van zijn ervaringen, aandoeningen en 
vervoeringen rekenschap geeft” . Dit laatste 
woord teekent Donkers latere verzen; zij 
herinneren aan een „zich rekenschap geven” . 
Alle onstuimigheid en drift ontbreken eraan,

wat volstrekt niet zeggen wil, dat de poëzie 
er ontbreekt. Poëzie is niet identisch met 
drift en vaart. Wat deze gedichten aan drift 
ontbreekt, dat winnen zij door diepte van 
bezonkenheid en strenge gestyleerdheid. In 
lichte omsluiering spreekt de dichter hier 
over wat het leven hem bracht op dien pein- 
zenden, bezonken, innigen toon, die een 
vrucht is van wijze levensresignatie, en in 
die heldere, zuivere taal, die hem steeds eigen 
was. Het is „Gedankenlyrik” van goed ge­
halte. J. v. H.

Gedichten van Zuster Mechtildis van Eom 
1600— 1653. Uitgegeven door Br. Edg. 
Heynen, Maastricht, Veldeke, 1946. 124 blz.

Zuster Mechtildis van Lom was Annon- 
ciate te Venlo en leefde daar van 1600 tot 
1653. Er is een manuscript waarin een 42-tal 
gedichten van haar zijn afgeschreven en 
deze stelt Br. Edg. Heynen nu door deze 
uitgave toegankelijk. Vooraf gaat een levens­
schets van Zuster Mechtildis, die Pater M. 
Croonenborch O.F.M. in 1673 publiceerde 
te Brussel in een verzameling biografieën 
van zusters uit de Annunciatenkloosters te 
Venlo en te Leuven. De gedichten van Zus­
ter Mechtildis herinneren soms aan de mid- 
deleeuwsche liederen, sterker echter aan de 
latere rederijkerspoëzie, hoewel het gema­
nierde en de voorliefde voor schoonen klink­
klank haar verzen vreemd zijn. Deze ge­
dichten zijn uit een geheel andere wereld dan 
die van Hooft en Vondel, die gelijktijdig met 
Zuster Mechtildis leefden en schreven. Haar 
gevoels- en gedachtenwereld is die van den 
gesloten hof van het klooster, waar geen 
wereldsch gerucht schijnt door te dringen. 
Zuster Mechtildis kent niet den hartstocht 
en de „orewoet” van Hadewijch, doch leeft 
en dicht in die vrome, kinderlijke gevoels­
sfeer, die we uit de middeleeuwen zoo goed 
kennen, die echter in haar verzen wat tradi­
tioneel en overladen aandoet, niet zoo direct 
en persoonlijk als in de beste middeleeuw- 
sche liederen. Toch verdient haar werk voor 
vergetelheid bewaard te worden. Een enkele 
maal treft ook zij door oorspronkelijkheid 
en hartstocht:
Ik zal ’t net der liefde werpen uit,
Om u, lief, te vangen well
Sij dij in d’locht of ’s hemels vertuit
ik zal u vervolgen snel!
de locht en de hemel heb ik beleijd (belegd),
netten van liefde daar alomme gespreid!

J. v. H,

3 5 4



N I E U W E  B O E K E N

M. A. P. C. P o e l h e k k e ,  Woordkunst, 
XVIIIe druk. Opnieuw herzien door Jos J. 
Gielen, Groningen, J. B. Wolters, 1946. 
243 blz.

De achttiende druk van dit uitstekende 
schoolboek, enkele jaren na de zeventiende, 
bewijst de grote bruikbaarheid ervan af­
doende. De ideeën, hier over het schone en 
de kunst van het woord gegeven, zijn geen 
verstarde, verouderde schoolformules ge­
worden. Het boek is, dank zij de regelma­
tige, intensieve bewerkingen fris gebleven 
en lezenswaard ook buiten de school. Dit 
laatste is de reden, waarom wij het verschij­
nen van deze herdruk ook hier willen sig­
naleren. B. T.

J e f  Gr i ek,  Jan-Frans Willems, Vader 
der Vlaamsche Beweging, Antwerpen, Boek­
uil en Karveel, 1946. 172 blz.

De schrijver van dit werkje heeft een „vol­
ledig levensbeeld”  van Jan-Frans Willems 
willen teekenen, waarmee wel hoofdzakelijk 
bedoeld is dat hij hem als overtuigd Katho­
liek heeft voorgesteld, wat, gezien de op­
vatting die vooral door toedoen van het 
Willemsfonds verspreid is, wel noodig was. 
Het levensbeeld is echter zoo volledig, dat 
de geheele Jan-Frans Willems, in zijn volle 
werkzaamheid en beschaving, voor ons 
staat. Willems was een ongelooflijk stoere 
werker, die in betrekkelijk korten tijd een 
reusachtigen arbeid verricht heeft en als ge­
leerde eenigszins den weg gebaand heeft voor 
een dichter als Gezelle. In Vlaanderen staat 
een geleerdenfiguur als Willems nu eenmaal 
anders in de gemeenschap dan hier; er gaat 
een directer en stuwender invloed van uit 
dan in Noord-Nederland. Al voldoet Wil­
lems’ wetenschappelijk werk niet meer aan 
vele eischen van het oogenblik, in zijn tijd 
was dit werk baanbrekend en bezielend. 
Daarom blijve zijn herinnering levend, voor­
al in Vlaanderen. Crick’s boekje is geschre­
ven in populairen trant. J. v. H.

H e r m a n  S a l o m o  ns on,  Recruten- 
school en andere Gevangenisverzen, ’s-Graven- 
hage, Stols, 1946. 82 blz.

Herman Salomonson, die onder den naam 
Melis Stoke vooral als schrijver van vlotte 
ontspanningsromans bekend is, werd reeds 
vroeg in den oorlog gevangen gezet en is 
niet meer teruggekeerd. Na zijn dood zijn 
nu zijn gedichten die hij in gevangenschap 
schreef, in dezen bundel uitgegeven. Zijn 
vriend, Jhr. Mr. A.H.C. de Brauw schrijft

in de Inleiding over Salomonsons bekeering 
en zijn doop in *37. In de gevangenis ver­
diept en verinnigt zich zijn religiositeit 
steeds meer, zoodat ze geheel zijn innerlijk 
leven gaat beheerschen. Bijna al deze ge­
dichten zijn religieuze gedichten en ademen 
een geest van Godsovergave, van geduld en 
liefde en ootmoed. Er is geen haat of harts­
tocht in deze verzen, wel leed en verlaten­
heid, doch overal overheerscht de berusting 
in Gods beschikking. In stille ontroering en 
weemoed leest men deze gedichten van een, 
die God gevonden heeft en die vol is van 
zijn aanwezigheid en liefde. Een der tref­
fendste kwatrijnen is het volgende:
Toen kwam mij ’t beeld van Een die leed

voor oogen,
en voor zijn eenzaam lijden werd ik stil, 
en knielde neer, in ootmoed voor Uw wil 
en voor d’ontferming die U heeft bewogen.

J. v. H.

Wetenschap
M. Ke mp ,  Limburg in den Wereldbrand', 

Maastricht, Veldeke, 1946. 95 blz.
Wie in kort bestek Limburgs wel en wee 

in de oorlogsjaren wil leren kennen, leze 
dit eenvoudige boekje. Het geeft de feiten 
in onopgesmukte taal, die hier en daar beter 
verzorgd had moeten zijn. Misschien wordt 
over de plaats van de saeculiere cn reguliere 
geestelijkheid in verzetswerk en anderszins 
wel wat te weinig gezegd. B. T.

E. T i e r i e - H o g e r z e i l ,  Hoe men 
het A .B .C . begeerde en leerde, Utrecht-Brussel, 
Het Spectrum, 1946. 48 -f- 48 blz.

Het 50e deeltje van de bekende Spectrum- 
serie is het lezen en vooral het glimlachend 
bekijken zeker waard. Na een korte schets 
over de ontwikkeling der methoden, in de 
loop der eeuwen bij het allereerste leesonder­
wijs gebruikt, volgt een kleurige collectie 
plaatjes uit alle mogelijke A.B.C. boekjes 
verzameld. B. T.

Dr. H. M. M. F o r t m a n n, De Re­
volutie in het Engelse Opvoedingssysteem, Nij- 
megen-Utrecht, Dekker en van de Vegt, 
1946. 71 blz.

Een zeer duidelijk overzicht van wat er 
in Engeland gedaan en beraamd wordt voor 
opvoeding en onderricht van de jeugd, ook 
van Katholieke zijde. Voor velen, die bij 
Engelse opvoeding vooral denken aan

355



N I E U W E  B O E K E N

Publicschools, zal dit een openbaring zijn. 
Het oordeel van schr. munt uit door erns­
tige evenwichtigheid. P. ELLERBECK.

A. H a 11 e m a, Historische Brieven uit 
vier Eeuwen (1555-1813), VGravenhage, 
A. A. M. Stols, 1946. 186 blz.

Het is inderdaad een sympathiek idee van 
den heer Hallema door deze bundel brieven 
een soort illustratie van de hoofdmomenten 
uit onze vaderlandsche geschiedenis te wil­
len geven. Ze zijn, zooals hij in zijn inleiding 
zegt, vrij willekeurig gekozen en bestemd 
om er in verloren oogenblikken eens in te 
bladeren. Als zoodanig beantwoordt na­
tuurlijk deze bundel volkomen aan zijn 
doel. Toch zou het prettig geweest zijn, als 
hij bij alle brieven, zooals hij bij sommigen 
doet, had aangegeven de bronnen die hij 
gebruikt heeft, of de uitgaven waarin deze 
en andere brieven zijn te vinden, om een 
eventueel voortgezette studie te verge­
makkelijken. Maar met dit al vinden we hier 
toch een verdienstelijke bijdrage tot de 
kennis van onze vaderlandsche geschiedenis.

C. KOCIC.

Dr. A. Ch o r u s, Ontstaan en Ontwikke­
ling der Psycho-Analyse: Mededelingen van 
het Opvoedkundig Instituut der R.K. Uni­
versiteit. Afd.: Geschiedenis en Systemen 
nr. 2, Nijmegen-Utrecht, Dekker en van 
de Vegt, 1946. 54 blz.

Er is mij geen publicatie bekend die zo 
scherpzinnig het begripsapparaat en de for­
mele theoretische opbouw van de psycho­
analyse ontleedt als deze bijdrage van Dr. 
Chorus. Nu eens geen kritiek op het over­
heersen van het sexuele in dit systeem maar 
een fijnzinnige historisch-critische analyse 
van de erin vervatte denkwijzen. Het is 
niet zo’n lichte lectuur als de psychoana­
lytische publicaties gewoonlijk zijn; het is 
echter te hopen dat de velen — ook de we­
tenschappelijke werkers — die door de 
psycho-analyse gepakt zijn, zich met Chorus 
rekenschap geven van de grote systematische 
eenzijdigheden en denkfouten die zij tot 
nu toe zo maar geslikt hebben. Het is even­
wel nog meer te hopen dat de ontwijfelbaar 
kostbare gegevens der psycho-analyse eens 
in een verantwoorde synthese gegeven wor­
den. Om dat te kunnen is eerst een critische 
zuivering nodig, zoals hier geschiedt.

P. ELLERBECK.

P a u l  M a h i e u ,  De Organisatie van den 
Intellectueelen Arbeid, Brussel, Universum, 
1945. 2e druk, 66 blz.

Een werkje van uiterst practisch nut voor 
studenten en allen die wetenschappelijk 
werk moeten leveren. Het is gegroeid uit 
de ervaringen die Schr., Professor in de 
Handels- en Economische Wetenschappen 
te Leuven, heeft opgedaan bij het corrigeren 
en beoordelen der scripties van zijn leer­
lingen, en die hem de noodzaak deden in­
zien hun een vaste methode aan de hand te 
doen.

Het behandelt eerst de fouten die gewoon- 
lijk gemaakt worden wat de vorm, n.1. de 
taal, en wat de inhoud betreft. In het tweede 
hoofdstuk spreekt het over de studieme- 
thode: keuze van het onderwerp; psycho­
logische invloeden van rationalisatie, door­
zettingsvermogen van de wil en werk- en 
tijdsverdeling; voorstudie, research. Dan 
volgen nog nuttige wenken hoe men een 
scriptum voor uitgave gereed maakt.

Dit geschrift lijkt ons daarom zo bruik­
baar omdat het zich niet in details verliest 
maar zich aan de hoofdzaken houdt. Al is 
het met het oog op studenten in de econo­
mische vakken geschreven, toch zal ieder 
die wetenschappelijk moet werken, er zijn 
nut mee kunnen doen. H. J.

J. C. T. G r o o t ,  Kart Barth en het Theo­
logische Kenprobleem, Heiloo, Kinheim, 1946. 
426 blz.

Deze zeer substantieele dissertatie, die 
vierhonderd zes en twintig compresse ge­
drukte bladzijden beslaat, mist al die gebrek- 
kelijkheden, die een dissertatie plegen aan 
te kleven, het nog onzekere van den aan­
slag, het nog niet zuiver onderscheiden van 
hoofdzaak en détail, het zich verliezen in 
gegevens en het al te stoute der beweringen. 
Dit is het werk van een rijpen geest en de 
eerste breedere studie, die'er van katholieke 
zijde in Nederland over Barth geschreven 
werd. Als het moment dat aan Barths theo­
logie ten grondslag ligt, dat deze karakteri- 
zeert, doch ook er het labiele en onmogelijke 
van uitmaakt, ziet Groot het distantie- 
princiep, d.w.z. den volstrekten, niet te 
overbruggen afstand tusschen God en schep­
sel, een afstand die absolute tegenstelling be­
duidt. Daardoor staat alles, volstrekt alles 
buiten God in het teeken van het zondige, 
zoozeer dat het zondige een soort meta- 
physischen ondergrond krijgt. Dit distantie- 
princiep bepaalt ook het theologisch kennen

3 5 6



N I E U W E  B O E K E N

bij Barth. In het algemeen rukt dit princiep 
het geschapene en het ongeschapene zoozeer 
uiteen, stelt ze zelfs zoozeer tegenover elkaar, 
dat sommigen aan gnosticisme of mani- 
cheïsme konden denken. Een werkelijke 
theologie wordt in alle geval onmogelijk. 
Verder polemiseert de schrijver met de latere 
Thomistenschool over de bovennatuurlijk­
heid van den geloofsact, waarbij hij met klem 
deze bovennatuurlijkheid af leidt uit het doel 
en niet uit het object van dezen act. Dit hangt 
weer samen met zijn distingeeren van het 
bovennatuurlijke, wat in de gangbare theo­
logie te weinig gedaan werd, zoodat het bo­
vennatuurlijke als één gelijksoortige groot­
heid gold. Voor wie Barths stellingen en 
gezichtspunten wenscht te kennen is dit de­
gelijke boek een uitstekende introductie, 
hoewel het den lezer tot de noodige inspan­
ning dwingt. J. v. H.

Dr. F. A. M. v a n  W e l ie, Hoofd- 
stukken van canoniek Huwelijksrechty Alge­
meene begrippen omtrent het huwelijk. De 
toestemming in het huwelijk. De scheiding 
van de echtgenooten, Nij megen-Utrecht, 
Dekker & van de Vegt N.V., 1946, XII/ 
172 blz.

Deze verhandeling, die enkele hoofd­
stukken uit het canoniek huwelijksrecht be­
spreekt, is op de eerste plaats bestemd voor 
de studenten van de R.K. Universiteit te 
Nijmegen. Hoewel de schrijver hoopt, dat 
zijn werk ook voor anderen van nut zal zijn, 
zal dit boekje toch lang niet door iedereen 
met vrucht gelezen worden. De aard van 
het behandelde onderwerp, door den schrij­
ver bovendien in een eenigszins gedrongen 
stijl uiteengezet, beperkt den lezerskring van 
dit boek tot de bestudeerde leeken. Maar 
voor hen zal dit werkje dan ook een betrouw­
bare gids zijn, die hen veilig geleiden zal 
langs de vele en ingewikkelde bepalingen 
van het kerkelijk huwelijksrecht.

Dr. ALPH. VAN  KOL S.J.

Mr. J. W. M. H u ij n e n, He Organisatie 
van het Nederlandsche Bedrijfsleven. Alphabe- 
tische Gids. VGravenhage, Ten Hagen.

Al degenen die op de hoogte willen blij­
ven van de ontwikkeling der bedrijfsorgani­
satie in ons land, zullen van deze gids een 
dankbaar gebruik maken. Te betreuren is, 
dat de papiersituatie geen aantrekkelijker 
uitziende uitgave heeft toegelaten.

TH. M.

Kichard Challoner, A  great Bishop of the 
18tb Centuryi London, Archbishop’s House, 
Westminster S.W. I, (door verschillende 
auteurs) 1946. 56 blz.

R. Challoner is de grootste der Aposto­
lische Vicarissen geweest, die in de dagen 
der katholiekenvervolging het district van 
Londen hebben bestuurd. Bij gelegenheid 
der plechtige overbrenging van het stoffelijk 
overschot naar de kathedraal van West­
minster hebben vooraanstaande katholieke 
schrijvers dit gedenkschrift samengesteld, 
dat den groten Kerkvoogd plaatst in het 
raam van zijn tijd en daardoor een stuk 
kerkgeschiedenis biedt, waarvan kerkhis­
torici zeker kennis dienen te nemen. Chal­
loner, als kind overgegaan naar de Katho­
lieke Kerk, student en later professor aan 
het Engelse seminarie te Douai, daarna 
missionaris in zijn vaderland en als bisschop 
hoofd van het Londonse kerkdistrict, was 
een figuur van formaat, die de zware last 
van het bestuur in moeilijke tijden aankon. 
Te midden zijner dienstreizen schreef hij 
verschillende godsdienstige werken, waar­
van een paar, o.a. The Garden of the Soul, nog 
steeds herdrukt worden. Na de bisschops­
wijding ontvangen te hebben in een kloos­
terkapel moest hij zich ongemerkt in burger­
kleding naar zijn woning begeven of liever 
naar de kamers, die vrienden hem hadden 
afgestaan in hun huis. Een vaste woon­
plaats kon hij zich veiligheidshalve niet 
veroorloven. Deze kleine bijzonderheid 
tekent de moeilijkheden, waarmede de bis­
schop te kampen had. Het familiegraf van 
een bevrienden edelman was zijn rustplaats, 
vanwaar onlangs de begrafenis in een zij­
kapel der Kathedraal plaats vond. Challoner 
was een man van buitengewone deugd. De 
inleiding van zijn proces tot zaligverklaring 
wordt voorbereid. Deze boeiend geschreven 
brochure verdient de aandacht van belang­
stellenden. Kr.

D. J. B. H a w k i n s, A  Sketch of Medi- 
aeval Philosophy, London, Sheed and Ward, 
1946. 148 blz.

Wie zou niet een sceptische houding aan­
nemen tegenover een boek dat pretendeert 
5n geschiedenis van het middeleeuwse denken 
te bieden en dat dan blijkt klaar te spelen in 
minder dan 140 blz. — zelfs al noemt dat 
boek zich maar een „Sketch” ? Wie echter 
dit werkje van Hawkins leest, zet spoedig 
alle argwaan van zich af. Het lijkt ons voor­
treffelijk. Niemand mag natuurlijk van wat

357



N I E U W E  B O E K E N

in opzet slechts als een beknopt overzicht 
bedoeld is, verwachten wat men van een 
standaardwerk verwacht. Maar eenmaal ge­
nomen voor wat het zijn wil, bezit dit werkje 
grote kwaliteiten. Vooreerst is het louter 
wijsbegeertegeschiedenis: het verliest zich­
zelf niet in speculatieve beschouwingen van 
problemen die het te beschrijven object stelt 
(het laat zich b.v. niet in met de strijd De 
Wulf-Sassen over inhoud van het begrip 
„Scholastieke Wijsbegeerte” , of derg.), maar 
beschrijft de ontwikkelingsgang van het 
wijsgerig denken aan de hand van de pro­
blemen die gesteld werden. Vervolgens 
heeft Schr. zich niet laten verleiden talloze 
jaartallen en feiten te geven van de wijsgeren 
waarmee wij hier te maken hebben; maar op 
werkelijk geniale wijze weet hij de hoog- 
spanningspunten van het philosophisch 
denken telkens te plaatsen in een op de voor­
grond tredende grote figuur, waaromheen 
hij de denkers van de tweede rang groepeert 
zonder hun een sterkere nadruk te geven 
dan hun in het grote geheel toekomt. Deze 
methode, die zo gemakkelijk tot allerlei 
simplismen kan leiden, is hier met veel in­
zicht en beheersing gehanteerd.

Schr. acht zich gelukkig niet geroepen de 
oppositie tussen wijsgeren of meningen 
scherper voor te stellen dan een zeer wijs 
begrip ervan nodig maakt. Wij juichen toe 
dat na St. Thomas niet slechts Duns Scotus, 
maar ook de denkers van de 14de en 15 de 
eeuw een relatief ruime behandeling krijgen. 
Wanneer Schr. echter ook nog vluchtig de 
Renaissance en de nóg latere Scholastiek 
aan een bespreking onderwerpt, tot en met 
Suarez, Banez en Molina, dan wordt hij 
inderdaad tè beknopt en gaat buiten wat de 
titel belooft. Wij betreuren het dat hij blijk­
baar met opzet de naam „Middeleeuwse Phi- 
losophie” tot buiten de eigenlijke Middel­
eeuwen wil uitstrekken.

De boekenlijst achterin is uiteraard op 
het Engels-lezend publiek ingesteld; wij 
vastelanders missen er verschillende niet- 
Engelse werken. H. J.

J. A. Da ma n,  Het Algemeen Beschaafd 
in Vlaanderen, Gent, Daphne, 1946. 206 blz.

Een vakman geeft in dit boek een ver­
gelijkende inventarisatie van de afwijkingen, 
welke het Vlaams ten opzichte van het A.B. 
vertoont. Niet om het genoteerde verschil 
zonder meer ten koste van het Vlaamse taal­
eigen te doen verdwijnen: het Vlaams dient 
zijn eigen karakter, waar dit zuiver is, te

behouden en zo mogelijk het A.B. er mee 
te verrijken; waar dit met name door in­
vloeden van buiten bedorven is, moet het 
zich richten naar het A.B. Dit is billijk, daar 
het Vlaams in ontwikkeling is en nog niet 
de gevestigde, uniforme culturele boven­
bouw kent, die Noord-Nederland in het A.B. 
bezit.

Het meest bruikbare deel van deze studie 
lijkt ons de woordenlijst: Zuid-Nederlands 
Algemeen Beschaafd, achterin; verder dan 
tot een incidenteel kennisnemen van de in­
houd zelf —  geordend maar niet doorzich­
tig —  zal de niet-vakman o.i. niet komen.

B. T.

Dr. R e m i g i u s  K w a n t  O.E.S.A., 
De Gradibus Entis, Amsterdam, H. J. Paris, 
1946. X X  - 197 blz.

Het is een vreemd en merkwaardig boek 
dat we hier voor ons hebben. Eerlijk ge­
zegd sloeg ons op het eerste gezicht de schrik 
om het hart: wie gaat er nu zo’n werk, dat 
evengoed op het einde der 13e eeuw had ge­
schreven kunnen zijn, in onze tijd uitgeven, 
en dan nog wel in het Latijn? Bij nadere be­
schouwing en rustiger kennisneming echter 
groeide toch weer een eerlijke waardering 
voor de hier geleverde prestatie.

Schr. heeft zich tot onderwerp gekozen 
de getrapte ordening der bestaande dingen 
naar hun zijn, d.i. volgens hun hogere of 
lagere zijns volmaaktheid. Hij stelt zich tot 
taak een uitleg van die gradatie te geven vol­
gens de leer van S. Thomas van Aquino en 
leidt die uitleg in door een voorgeschiedenis 
te ontwerpen van dat probleem in de wijs­
begeerte vóór de 13e eeuw, vanaf de oudste 
Grieken. Vandaar dè heel bewuste beper­
king in zijn materie, die de Schr. ervan doet 
afzien de moderne philosophie aangaande 
ditzelfde probleem te behandelen.

Nu kan men natuurlijk oordelen, dat deze 
vraagstelling weinig actueel is; dat deze be­
perking ertoe leidt alle contact met de mo­
derne wijsbegeerte te verliezen; dat hier bij­
gevolg een werk wordt ondernomen, dat 
de huidige philosophie-beoefenaars geen be­
lang vermag in te boezemen.

Men kan echter ook eerlijk bekennen, dat 
Schr. niet alleen een zeer interessant maar 
ook uiterst fundamenteel wijsgerig probleem 
aansnijdt en dat hij een goed recht heeft dit 
zo te behandelen. Men moet zich daarbij op 
het standpunt stellen, waarvan Schr. nu een­
maal uitgaat. Hij is iemand die zich door het 
kencritisch probleem heeft heengewerkt en

3 5 8



N I E U W E  B O E K E N

voor het realisme heeft gekozen (zoals hij 
uitdrukkelijk op blz. 8 meedeelt); hij ziet als 
laatste werkelijkheidsgrond aller dingen hun 
actus essendi en stelt zich nu de vraag: hoe is 
het mogelijk dat er een veelheid van dingen 
bestaat en volgens welk principe zijn zij ge­
ordend? Dat nu de moderne philosophie 
goeddeels van louter kencritische theorieën 
niet eens meer aan dit probleem toekomt 
mag toch geen verbod betekenen het weer 
te stellen, temeer daar het dit vraagstuk is, 
waarmee de wijsbegeerte bij de Grieken ont­
staan is en waar zij zich boven alles mee be­
zig hielden.

Bij ons weten vindt men nergens bij de 
Scholastieken de volledige opbouw der sta­
tische zijns wereld zo systematisch en conse­
quent behandeld als hier. Schr. gaat alle pha- 
sen van de zijnsordening nauwkeurig na, met 
geduldige en welhaast liefdcvolle Thomas- 
ex^gese en met een uitvoerigheid, waaraan 
men het werkelijk verhelderend karakter niet 
kan ontzeggen.

Het kort bestek van een recensie laat niet 
toe op alle gekozen posities en gegeven in­
terpretaties van den Schr. in te gaan. Ver­
schillende problemen zijn interessant ge­
steld, meerdere bekende oplossingen komen 
in deze straffe samenhang in geheel nieuw 
licht te staan. Het tractaat is gekenmerkt door 
een rustig positief karakter, waardoor slechts 
zelden een polemiek tegen andere opvattin­
gen even op het tapijt komt.

Het blijft tenslotte toch een riskante on­
derneming zo’n „middeleeuws”  Latijns trac­
taat uit te geven, dat voor hedendaagse wijs­

geren onverstaanbaar is en het zelfs voor alle 
niet-scholastisch gevormde blijven zou, ook 
al werd het in het Nederlands vertaald, we­
gens het gebruik van een niet meer gangbare 
terminologie.

Het Latijn, waarin dit werk geschreven is, 
zal voor classici niet genietbaar zijn; het is het 
scholastische vak-Latijn van een na-Tho- 
mistische kleur, dat de klassieke gramma­
ticaregels dikwijls opoffert aan een meer 
eenvoudige en gauwer begrijpelijke manier 
van zeggen. Men kan daarin echter te ver 
gaan: wanneer Schr. blz. 123 zegt: „Si enim 
dicitur gradum rei determinari ab essentia”  
had hij toch gerust voor die accusatief de 
nominatief cum infinitivo kunnen gebruiken, 
zoals „dicitur” eist. „Legenda sunt articula” 
(103) moet toch wel zijn: legend/ sunt arti- 
cul/.

Uit de beperking van zijn stof en dc on­
genade waarmee het door hem gestelde pro­
bleem veelal werd bejegend, is het begrijpe­
lijk dat Schr.’sjbibliographie eenzijdig en niet 
up-to-date aandoet. Maar wie hier vrede mee 
neemt, hem valt toch op dat Cajetanus in 
zijn boekenlijst vergeten is, hoewel deze 
auteur meermalen in voetnoten geciteerd 
wordt. Vreemd is vooral dat de enige schrij­
ver die naar ons weten ex professo een „gra- 
datio entium” naar de leer van S. Thomas 
heeft trachten te geven, hier nergens ge­
noemd wordt: Carl Feckes, in zijn boek: 
Die Harmonie des Seins. Ein Bliek in das 
metaphysische Welt gehande des Thomas von 
Aquin mittels seiner Seins stuf en, Paderborn,
1937- H - J-

Buiten de gerecenseerde hoeken kwamen nog de volgende werkjes 
bij de redactie binnen:

Oscar Zalm, Heemkundig Totaliteitsonderwijs, Tilburg, R.K. Jongensweeshuis, 1946. 80 blz. 
Anthonie Donker, De Vrijheid van den Dichter en de dichterlijke Vrijheid, Arnhem, van 

Loghum Slaterus, 1946. 51 blz.
J  C. van Schagen, „Onderaardse^, Arnhem, van Loghum Slaterus, 1946. 46 blz.
Anthonie Donker, Het Sterrenbeeld, Arnhem, van Loghum Slaterus, 1946. 46 blz.
J. Masson S.J., Une Mission Beige au Coeur de Hinde, Bruxelles, J. Lebeque en Cie, 1946. 79 blz. 
H. P. Cloeck, Adoptie als Vraagstuk van Kinderbescherming, Amsterdam, J. H. Debussy, 

1946. 180 blz.
R. Huf O.C.R., Het Boek der Psalmen, Roermond-Maaseik, J. J. Romen en Zonen, 1946. 

418 blz.
Chr. Oomen C.ss.R., Het Bijbelgetuigenis over Christus, Den levengevenden Geest, Brugge-Brussel, 

De Kinkhoren, 1946. 141 blz.
Bertrand Russell, History of Western Philosophy and its Connection ivith Political and Social

359



N I E U W E  B O E K E N

Circwnstances from the Earliest Time to the PresentDay, London, George Allen and Unwin 
Ltd., 1946. 916 blz.

Denis Gwynn, Lord Shrewsbury Pugin and the catholic 'Revival, London, Hollis and Gaf ter, 
1946. 153 blz.

Dr. J. M. E. A. Zonneberg, In terra Pax, Den Haag, Luctor et Emergo, 1946. 64 blz.
Dr J. Pollman en Piet Tiggers, Nederlands Volkslied, Liederen en Canons, Heemstede, De 

Toorts, 1946. 320 pag.
E. Tierie-Hoogerzeil, Hoe men ’/ A .B .C . begeerde en leerde, Utrecht-Brussel, Plet Spectrum, 

1946.
Basilius Steidle O.S.B., De Kerkvaders. Een inleiding tot hun Leven en Werk, Bussum, Paul 

Brand, 1946. 216 blz.
John Henry Kardinaal Newman, Apologia pro vita sua pijnde de Geschiedenis van vyjn gods­

dienstig Inlicht, Tilburg, Heideland, Beringen, Nederlands’ Boekhuis, 1946. 276 blz.
Dr. K. Steur, Drs. J. A. E. van Dodewaard en Dr. A. I. M. Kat, „Kerstmis” , Bussum, 

Paul Brand, 1946. 199 blz.
R. Bernard O.P., Het Maria-Mysterie. De Oorsprong en de verheven Handelingen van Maria s 

genade-Moederschap, Roermond-Maaseik, J. J. Romen en Zonen, 1946. 449 blz.
Het Nieuwe Testament, vertaald uit de Grondtekst met Aanteekeningen in opdracht van 

de Apologetische Vereeniging „Petrus Canisius” , Utrecht-Brussel, Het Spectrum.
Prof. Dr. J. Kroon S.J., E r staat geschreven. 397 Bijbelvragen, Roermond-Maaseik, J. J. 

Romen en Zn., 1946. 406 blz.
Dr. A. Kuiper, Latijn in %es Avonden. Zeer beknopte Cursus in Kerklatijn om beter de Mis 

te kunnen volgen, Hilversum, N.V. Gooi en Sticht, 1946. 16 blz.
Dr. A. I. M. Kat, Stijl en Vorm, Hilversum, N.V. Gooi en Sticht, 1946. 104 blz.
Rector W. v. d. Plengel, Van Hart tot Hart, Utrecht, Het Spectrum, 1946. 80 blz.
Dr. Nic. Sanders O.F.M., Katholieke Godsdienstleer. I. God met Ons, 163 blz., en II. Wij 

met God, 142 blz., Utrecht, Plet Spectrum, 1946.
Dr. Nic. Sanders O.F.M., Vragenboekje bij de Godsdienstleer. I. God met ons, en II. Wij met 

God, Utrecht, Het Spectrum, ieder 32 blz.
Pieter van der Meer de Walcheren, Menschen en God, He Deel, Utrecht-Brussel, Het Spec­

trum, 1946. 343 blz.
Luc. van Hoek, Het Jaar van de late Nachtmis, Paul Brand, Bussum, 1946. 52 blz.
Charles Maurras, Odysseus Hartsgeheim, Bussum, Paul Brand, 1946. 31 blz.
Helene Swüdens, Duel, Heemstede, De Toorts, 1946. 227 blz.
Mr. C. P. M. Romme, De Onderneming als Gemeenschap in het Recht, Amsterdam, Urbi et 

Orbi, 1946. 282 blz.
C. F. Pauwels O.P., De Bekeering, Dl. I  van Bekeering, Bekeerling, Bekeeringswerk, Utrecht, 

Het Spectrum, 1947. 147 blz.
M. A. P. C. Poelhekke, Woordkunst, Groningen-Batavia, J. B. Wolters, 1946. 240 blz.
Br. O. Mandigers, Leerboek Opvoedkunde 1-7/. Psychologie, ’s Hertogenbosch, L.C.G. Malm- 

berg, 1946. 232 blz.
Harry Vencken W.P., De Martelende Brand, Roermond-Maaseik, J. J. Romen en Zonen, 

1946. 326 blz.
Pater Optatus O.F.M., Cap., De Geest van Franciscus, no. 4 uit de Reeks „Gekruiste Handen” , 

Roermond-Maaseik, J. J. Romen en Zonen, 1946. 80 blz.
P. Constantinus O.F.M. Cap., God, waar %al ik  U vinden, Heerlen, Joh. Roosenboom, 

1946. 59 blz.
Dr. Cassianus Hentzen O.F.M., De Politieke Geschiedenis van het Lager Onderwijs in Neder­

land. De Financieele Gelijkstelling 1933-1937. Den Haag, Uitg. van het R.K. Centraal 
Bureau voor Onderwijs en Opvoeding, 1940. 957 blz.

360



Dostojefski voor het Forum
door J . VA N  H EU GTEN

S. Vestdijk publiceerde onlangs bij Kroonder te Bussum een bundel 
essays, dien hij naar aanleiding van een korte beschouwing over een van 
Rembrandts schilderijen den titel „De Poolsche Ruiter”  meegaf.

Vestdijk is een der beste essayisten in Nederland, waarbij ik onder 
essayist versta een schrijver, die een kortere of langere verhandeling 
zoo weet te schrijven, dat hij niet alleen den lezer boeit, maar ook zulk 
een alzijdige superioriteit openbaart, dat het stuk iets volkomen eigens 
en oorspronkelijks geworden is. Zoowel zijn ongewone eruditie als zijn 
scherpte van inzicht en begrijpen, gepaard aan een wat te verstandelijk 
georiënteerde gevoeligheid, hebben hem voorbestemd tot dit voor­
treffelijk essayisme. In „D e Poolsche Ruiter” , waarin meer dan in „Lier 
en Lancet”  nogal ongelijkwaardigs naast elkaar staat, lijkt mij „Heden- 
daagsch Byzantinisme”  een model-essay. De auteur biedt hier een in­
dringende, wonderlijk fijn afgestemde, misschien iets te geforceerde be­
schouwing van Nijhoffs poëzie.

De schrijver van dezen bundel stamt uit den ouden Forumkring en 
heeft geen voelhorens voor het religieuze, voor heel die sfeer, die zich 
om het mysterie van leven en dood heenspreidt. Dit blijkt weer eens ten 
overvloede uit de studie, die hij hier aan het Schuldprobleem bij Dosto­
jefski wijdt en die dateert van 1941. Het moet voor aan Forum geschool­
de geesten onmogelijk zijn zich bij Dostojefski thuis te voelen of ook 
maar zijn ideeën-wereld te verstaan.

Wel beschrijft Dostojefski herhaaldelijk menschen die zóó uit de 
Forum-redactie te komen schijnen, o.a. Iwan Karamazof; zijn beruchte 
„dossier”  zou in de bladen van het tijdschrift een uitstekend figuur ge­
maakt hebben. Eveneens zouden Raskolnikof uit Schuld en Boete, Ver- 
silof uit de Jongeling, Kirillof en Peter Verchowenski uit de Demonen 
in Forum niet misstaan hebben. Al deze figuren zijn vastgeloopen, „ver- 
westerschte”  intellectualisten, die hun richting kwijt zijn, omdat zij zich 
van God en het heilige Rusland hebben losgemaakt, omdat zij hun leven 
hebben ingeschakeld niet op het levend rythme der tot ootmoed en 
dienstbaarheid stemmende werkelijkheid, maar op hun cerebrale ab­
stracties.

361



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

Er gaapt ,voor zoover deze grootheden vergelijkbaar zijn, een niet te 
overspannen afgrond tusschen Forum en Dostojefski, zooals er een af­
grond gaapt tusschen Dostojefski en Nietzsche, en daarom is het begrij­
pelijk, dat zelfs iemand als Vestdijk hier met een zoo mager en mistas­
tend beschouwinkje voor den dag komt. Dostojefski is onmogelijk te 
verstaan, als men hem niet ziet in de mysterieuze verbondenheid van heel 
zijn wezen met de ziel en het geloof, de Gods- en Christusovergave van 
zijn volk. Dit moet Vestdijk ongetwijfeld bekend zijn — het is gemeen­
goed onder Dostojefski-lezers, — maar zijn „westersche”  vervreemding 
en gedistantieerdheid van alle Gods- en geloofsbeleving schijnen hem 
hier te verblinden. Al aanstonds treft zijn uitspraak: „Maar men zal toch 
niet ver mistasten, wanneer men zijn (Dostojefski’s )geleidelijke (zij het 
ook tijdelijke en nooit zeer fervente) bekeering tot Tsarisme en Ortho­
doxie voor een belangrijk gedeelte herleidt tot de behoefte om in de 
boekhouding van Schuld en Boete, wat hem persoonlijk betrof, wat meer 
orde en regelmaat te brengen” . Waar Vestdijk opgediept kan hebben, 
dat Dostojefski’s bekeering tot Tsarisme en Orthodoxie slechts „tijdelijk 
en nooit zeer fervent”  geweest is, ontgaat mij. Dostojefski leefde en stierf 
als gehoorzaam zoon der orthodoxe kerk, bad en vastte, biechtte en 
communiceerde op zijn sterfbed en werd naar orthodoxe wijze begraven. 
Zijn werken getuigen van den bloedigen ern st zijner Christelijk reli- 
gieuze wereldvizie. Wat wil men meer? Verder doet het vreemd aan in 
de schaduw van Dostojefski, van een zoo jenseitig gericht schrijver, te 
spreken van „orde en regelmaat brengen in de boekhouding van schuld 
en boete” . Deze kruideniersterminologie moet er naast zijn! Schuld en 
boete zijn voor Dostojefski werkelijkheden, zoo zielsgeladen, zoo bloe­
dend van menscheüjkheid, zoozeer rakend aan God en eeuwigheid en 
onnaspeurbaar in haar oorzaaklijkheden, dat het een paskwil wordt hier 
van orde en regelmaat en boekhouding te spreken.

De geciteerde uitspraak karakterizeert het geheele stuk over Dosto­
jefski. Vestdijk haalt den grooten schrijver uit zijn geestelijk milieu, 
maakt hem los van de achtergronden die hem tot Dostojefski maken, 
en snijdt de bronnen af, die hem voeden, zoodat er een doorsnee-auteur, 
snit negentiende-eeuwsch liberaal, overblijft, iemand als Meredith of 
Flaubert of Toergenef. Wie over de Schuld-en-Boete-opvatting bij Dos­
tojefski schrijft, zooals die zich in zijn latere en groote werken weer­
spiegelt, en vooral wie de psychische wordingsgeschiedenis daarvan na­
speurt, zal verstandig doen met de „Herinneringen uit het Doode Huis” ,

3 62



het boek over zijn strafverblijf in Siberië, te raadplegen. Daar immers, 
in het bagno, heeft zich zijn geestelijke omkeer voltrokken, en het is 
merkwaardig, dat Vestdijk dit boek niet eens noemt in zijn studie. Ook 
maakt hij in bijzondere mate werk van de kortere romans als De Speler, 
De eeuwige Echtgenoot en het Dorp Stepantchikowo. Hoewel de twee 
laatste vooral van Dostojefski’s ongewoon talent getuigen en de eerste 
een stuk autobiografie van den schrijver bevat, zijn zij niet belangrijk 
voor zijn diepere levensopvatting. Deze gaat schuil in de bekende uit­
voerige romans. Zij gaat er inderdaad eenigszins in schuil, doch met be­
hulp zijner overige geschriften, vooral van Het Dagboek van een Schrij­
ver, is zij tamelijk nauwkeurig te achterhalen.

De vraag, die Vestdijk zich stelt, is de volgende: is er in Dostojefski’s 
leven niets aan te wijzen, dat zooal niet het grondmotief van zijn romans 
vormt, dan toch zich in vele dezer weerspiegelt? En hij komt tot de 
voorzichtige constateering, dat allereerst de niet gestrafte moord op 
Dostojefski’s vader, welke moord zelf een te zware straf kon zijn voor 
diens gierigheid en andere ondeugden, den schrijver met een soort com­
plex schijnt belast te hebben, waarmee hij levenslang geworsteld heeft, 
een complex omtrent onbetaalde en overbetaalde schuld. De be­
kende begenadiging in het Petrachefski-complot, toen Dostojefski, reeds 
staande voor het peleton, zijn doodstraf in Siberischen dwangarbeid ver­
anderd zag, zou dit complex versterkt hebben; wederom: overbetaalde 
of niet voldoende betaalde schuld. Zijn latere ervaringen aan de speel­
bank, waar het kansspel schommelt tusschen alles of niets, zouden dit 
alles nog hebben toegespitst. Een dynamische schuldverhouding zou, 
volgens Vestdijk, zoo niet het cardinale dan toch een der gewichtigste 
nevenproblemen in Dostojefski’s romans vormen, en hij gaat verschil­
lende werken na om zijn stelling te bewijzen.

* * *

Wat te zeggen van deze analyse? Dat het een al te cerebrale, gewron­
gen constructie van Vestdijk is, waaraan het leven en het oeuvre van 
Dostojefski nauwelijks eenigen houvast bieden.

Van den indruk, dien de dood zijns vaders (hij werd vermoord door 
verbitterde lijfeigenen) op Dostojefski maakte, weten we niet veel, tenzij 
(met eenige waarschijnlijkheid) dat hij toen zijn eersten epileptischen aan­
val had. Ook zijn werken maken ons hieromtrent niet veel wijzer. De

D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

363



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

Karamazofs herinneren eraan zonder veel persoonlijks te bieden, en dit 
werk, zijn laatste, schreef hij niet lang voor zijn dood. O f het ooit in 
Dostojefski is opgekomen, dat zijns vaders dood wel een straf kon zijn 
voor diens gierigheid en dronkenschap en dat deze ondeugden daarmee 
te zwaar gestraft zouden zijn tegenover het niet-bestraft-worden van den 
moord zelf, waardoor dan in ’s schrijvers gemoed die tegenstelling zou 
geboren zijn, weet niemand en er is ook niets, dat erop wijst. Wat Vest­
dijk over de begenadigingsscène bij gelegenheid van de Petrachefski- 
samenzwering zegt, is eveneens verwrongen; de ware toedracht van het 
geval steunt zijn veronderstelling niet. „Merkwaardig is daarbij, schrijft 
hij, dat de gratie in het aangezicht van den dood geen vreugde bij hem 
opwekte, maar eerder iets als teleurstelling, alsof hij voor de straf, hoe 
men daarover verder ook denken wilde, niet waardig gekeurd was. Dos­
tojefski was verontwaardigd, omdat men met hem en zijn makkers had 
gespeeld. De gedachtengang is duidelijk: ö f hij was schuldig, en dan had 
men hem moeten terechtstellen, öf hij was onschuldig, en dan was ook 
de verbanning naar Siberië.... nog een te zware straf. Ook hier dus weer 
het dubbelmotief van de onbetaalde resp. overbetaalde schuld.”

Afgezien nog van het bedenkelijke simplicisme van dit dilemma is dit 
weer geheel en al constructie. Volgens Dostojefski’s biografen overviel 
hem juist bij het afkondigen der graüeverleening een overweldigende 
vreugde. Twintig jaar later zal hij zijn vrouw nog zeggen: „Ik  herinner 
me geen enkelen dag zoo gelukkig te zijn geweest als toen” . Wat hij later 
in De Idioot daarover schrijft, is gestyleerd en geen volledige weergave 
van het gebeurde. Dat hij later, na het tanen der vreugdes temming, ver­
ontwaardigd geweest is over het lugubere spel, dat er met hen gespeeld 
werd, is zeer verklaarbaar, maar van het Vestdijksche alternatief: over- 
of onbetaalde schuld, hooren we nergens.

De verdere uitwerking en staving der theorie is al evenmin overtui­
gend. Dostojefski’s speelbankervaringen en zijn spanningen omtrent de 
spelkansen hebben met moreele schuld weinig te maken, tenzij in zoo­
verre hij zich schuldig voelde door zijn ongezonden hartstocht, doch 
dit is hier niet het punt, waar het om gaat. Vestdijk haalt eenige werken 
aan, waarin hij zijn stelling meent verwezenlijkt te zien, maar het is alles 
zoo vaag en weinig zeggend, dat zij minstens even gemakkelijk te ont­
kennen als te bevestigen valt. Er wordt geen enkele situatie of moment 
noch uit Dostojefski’s leven noch uit zijn romans aangevoerd, waarin 
de tegenstelling: over- en onbetaalde schuld, den Russischen schrijver

364



blijkt geoccupeerd te hebben. In Dostojefski’s leven wordt zij overal 
verondersteld en in zijn werken wordt zij hinein-geïnterpreteerd.

* * *

Ik geloof niet dat het schuld-en-boete probleem bij Dostojefski, dat 
er ongetwijfeld is, maar in geheel anderen zin en in ander verband, door 
een Forum-mentaliteit in zijn volle afmeting kan gezien worden. Onder 
Forum-mentaliteit versta ik dat geïsoleerde en eenzijdige intellectualisme* 
dat heel die mysterieuze wereld der ziel, waar het Godsgeloof huist, waar 
goed en kwaad transcendenten zin krijgen, waar de hunkering naar het 
andere, jenseitige, naar eeuwige waarden en werkelijkheden gevoeld 
wordt, waar de mensch een houvast aan het absolute vindt, met bewuste 
kleineering voorbijgaat of ontkent.

Voor Dostojefski is deze wereld gaan herleven, niet door den indruk 
van den dood zijns vaders, maar tijdens zijn vierjarig verblijf in het bagno 
in Siberië. Daar heeft hij samengewoond met lieden, die het officieele 
Rusland had uitgestooten, bannelingen en gestraften die in meerdere o f 
mindere mate gebukt gingen onder den druk van hun lot en van hun 
schuld; daar heeft hij ook het geloof in het Russische volk en het geloof 
in Christus teruggevonden. Daar is het besef zijner schuld gerijpt tot het 
diepere inzicht, dat schuld en boete niet tot den enkeling beperkt blijven, 
maar een gemeenschappelijke, een bijna cosmische verworteling hebben. 
„Het Russische volk zelf zou mij veroordeeld hebben” , heeft hij later 
bekend. Voor Dostojefski zijn deze twee, geloof in het Russische volk 
en Godsgeloof niet te scheiden en deze overtuiging wordt van nu af de 
kern en cardo zijner levens- en menschenvizie. In alle grootere werken, 
die hij na zijn bevrijding uit het bagno schrijven zal, keert deze wijsheid 
terug, dat de mensch slechts goed en waar kan zijn, wanneer hij met God 
en volk verbonden is en geworteld staat in deze mystieke werkelijkheid.

Hoe komt de mensch tot schuld, hoe schiet het kwaad wortel in hem, 
hoe komt bijvoorbeeld Raskolnikof tot zijn misdaad, den moord op de 
woekeraarster en haar zuster? Een benaderend antwoord vinden we hier­
op in de bekentenis, die Raskolnikof voor Sonja, het gevallen maar on­
schuldige meisje, aflegt, wanneer hij er zich zelf en haar rekenschap van 
geeft hoe alles is toegegaan. Hij leefde in een abstracte gedachtenwereld, 
waarin den Uebermensch het recht werd toegekend om ter wille van een 
hoog doel een misdaad te begaan en over een menschenleven heen te

D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

365



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

schrijden. Met dit gedachtenspinsel sloot hij zich op in eenzaamheid en 
trok zich terug van de menschen; hij leefde in en met en van zijn theo­
rieën en liet het kwaad voortwoekeren in zijn hart. Hij voelde den vollen 
last van het menschzijn op zijn ziel drukken, werd als een gevangene, en 
als noodweer steeg de drang in hem op zich daaruit los te rukken door een 
held te worden, een machtsdaad te stellen en een menschenleven te ver­
nietigen, het leven van een insect, een woekeraarster. Was hij een mensch, 
in staat om de gestelde grens te overschrijden? Hij zou het beproeven 
door de oude vrouw neer te slaan. Dit is in gebrekkige verkorting het 
relaas van Raskolnikof. Hij kwam tot de misdaad door zijn ontspoorde 
en vereenzaamde denken, doordat hij het verband met de achtergronden 
des levens verloor en zijn menschelijk voelen liet overwoekeren en ver­
stikken door abstracte theorieën. Hij kwam ertoe omdat hij het besef en 
het geloof in de menschen en God verloren had. Het kwaad is wezenlijk 
een verliezen en losraken van God, den mystieken achtergrond aller 
werkelijkheid.

Er is in De Demonen een figuur, die den omgekeerden weg van Ras­
kolnikof aflegt, Schatof en deze Schatof wordt het slachtoffer van zijn 
eigen mede-samenzweerders. Hij heeft zich een eind weegs met dezen 
ingelaten, doch zijn stille, bezonnen en bezonken natuur blijkt te innig 
verbonden met de Russische aarde en den Russischen mensch, met God 
ten slotte om den weg van destructie en nihilisme ten einde toe af te leg­
gen. Innerlijk ontgroeit hij meer en meer aan het doen en drijven zijner 
kameraden; zijn wereld is die der mystieke werkelijkheid, de eenig ware 
en leefbare wereld, die overstag gegane ideologen willen ontwrichten. 
In den nacht, waarin zijn vrouw tot hem terugkeert en moeder gaat wor­
den, waardoor voor Schatof alle innerlijke klokken gaan luiden en hij 
zich in opperste vreugde verzoend voelt met leven en menschen, wordt 
hij vermoord door zijn wantrouwende kameraden.

Niet allen komen tot het kwaad langs denzelfden weg van vereen­
zaming en abstracte verintellectualizeering, maar wel kan men zeggen 
dat de fixeering van het booze in den mensch, de verstarring in het kwaad 
voor Dostojefski steeds met het Godsverlies samengaat. Dostojefski 
heeft de zonde beschreven zooals wel nooit iemand voor hem, in men- 
schenzielen zoo donker van verlatenheid en wanhoop of zoo verzoend 
met de eigen boosaardigheid, dat er een huiver van afgrijzen van hen uit­
gaat. Stawrogin uit De Demonen is een voorbeeld van het eerste, de 
oude Karamazof van het tweede type. Zij zijn als geteekenden, als reeds

366



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

levend ingeüjfden in het rijk van Satan, die slechts vloek en verwarring 
om zich heen verspreiden. Het Godsgeloof is het centrale punt in Dos­
tojefski’s gedachte. Goed en kwaad, zonde en deugd, schuld en boete 
hebben slechts zin in hun betrokken-zijn op God. Wie met volle be­
wustheid de Godsgedachte verwerpt, zooals Kirillof uit De Demonen, 
verwerpt daarmee alle menschelijke verbondenheid, allen zin van leven 
en bestaan, en zoekt den dood. Hij komt langs simpel logischen weg tot 
het zuiverste nihilisme. Kirillof stelt zijn zelfmoord in dienst van de 
revolutie-makers als een propagandamiddel. De mystieke samenhang 
der dingen in God, de waarde der menschenziel, de noodzakelijkheid 
van den ootmoed en van het lijden, dit gedachtencomplex keert in aller­
lei nuanceeringen in Dostojefski’s werken terug. Het zijn de groote 
thema’s, de grondmotieven zijner romans. Alles hangt hier samen en 
grijpt in elkaar, het eene is niet zonder het andere, en schuld en boete 
zijn slechts te verstaan op dezen achtergrond. „Wie ook maar een beetje 
verstand heeft, kan niet leven zonder zich zelf te verachten” , zegt iemand 
in De Jongeling. Dit woord lijkt wonderwel op het bekende „Le moi 
est haïssable”  van Pascal. Deze zelfverachting is nog lang geen ootmoed, 
maar moet er de grondslag van worden.

„G a terstond op den kruisweg staan, buig je dan voor heel de wereld 
in alle vier richtingen en zeg luid: ik heb gedood! Dan zal God je het 
leven terugschenken.... Je  moet het lijden op je nemen en daardoor ver­
lossing vinden!” , zegt Sonja tot Raskolnikof.

„Verneder u, trotsche mensch, en breek uw hoogmoed; verneder u 
en zwoeg op de Russische aarde!” , zoo luidde Dostojefski’s boodschap 
aan zijn volk in de beroemde Poeschkinrede van 1880.

De mensch draagt Gods beeld en gelijkenis en in alle „vernederden 
en gekrenkten” , waarvan het wemelt in Dostojefski’s oeuvre, is het dit 
beeld Gods, dat geschonden wordt. De uitwerking eener krenking is 
echter volkomen verschillend naar den aard der gekrenkten zelf. Een 
trotschen en zelfzuchtigen geest als Gawrila Ardalionitch uit De Idioot 
brengt elke vernedering tot grooter verbittering en vereenzaming, en 
levert hem verder uit aan de machten van het kwaad; de ootmoedigen 
echter als vorst Mychkin uit denzelfden roman of Makar Iwanowitch 
uit De Jongeling staan boven elke beleediging en worden er te deemoe­
diger om. Zoo werkt ook het bewustzijn der eigen zonde en eigen laag­
heid verschillend. De ootmoedigen ontdekken daardoor in zich zelf de 
ontluisterde gedaante van Christus en maken dit tot den hoeksteen des

367



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

heils; de trotschen echter verlustigen zich in hun eigen gemeenheid en 
er ontstaat in hen een eigenaardige tweeslachtigheid van wezen. In hun 
ongeneeslijke gekrenktheid zijn zij erop uit ook anderen te krenken en 
te ontluisteren. Zelfs wat nobel en schoon is beminnen zij met twee­
slachtige liefde, met een liefde die tegelijk haat is. Wat zij aanraken, ook 
wat zij aanraken uit liefde, moeten zij bezoedelen. Zoo is het met Rogo- 
zjin en Nastasja Philippofna; de laatste weet, dat de eerste haar vroeg of 
laat vermoorden zal, en toch kiest zij Rogozjin voor Mychkin, omdat 
haar trotsche gekrenktheid over haar vroegere schennis den weg der 
verzoening en der hoop verspert. Zoo is het met Dmitri Karamazof en 
Catharina Iwanofna, wier wederzijdsche trots hen telkens uiteendrijft 
en tot bitterheden jegens elkaar brengt, zoo met Versilof en Catharina 
Nicolaefna en met tallooze anderen.

Dostojefski heeft een donker gestemde opvatting van de zinnelijke 
liefde. Deze liefde is er een die ten doode voert, zooals Jacques Madaule 
in een studie „Amour et Agressivité chez Dostojefski”  zeer juist gezien 
heeft. Het lichaam is in wezen onrein en zijn onreinheid bereikt het top­
punt, wanneer het begiftigd is met schoonheid. Want deze schoonheid 
is van geestelijke orde, maar het is een schoonheid die uitstraalt van een 
onrein lichaam. Dit is de macht en de zwakheid der vrouw. Terwijl zij 
de hoogste aspiraties wakker roept in ’s menschen ziel, wekt zij tevens de 
laagste instincten. Zoo is zij tegelijkertijd een voorwerp van de hoogste 
vereering en van verachting, van liefde en van haat. De geest zou het 
lichaam willen meester worden en in bedwang houden, maar het lichaam 
tracht den geest te vernederen. Zoo is de vrouw om beurte de sterkste en 
de zwakste, en uit dit gevoel van sterkte en zwakheid wordt de kuische 
trots geboren, de agressieve wildheid van zooveel heldinnen van Dosto­
jefski. Men vindt in zijn romans zelden of nooit een gelukkige liefde. 
Graag plaatst hij zijn held tusschen twee vrouwen, een volkomen reine 
en een geschondene, en beiden trekken dezen aan al naar de stemming 
van het oogenbblik.

Samenvattend kunnen wij zeggen: het telkens weerkeerend motief bij 
Dostojefski is: ootmoed, besef van eigen, ware wezen schakelt harmo­
nisch in in gemeenschap en heelal, doet God en medemensch erkennen 
in de juiste verhouding, terwijl de doorgevoerde, abstracte gedachte 
isoleert en afsluit, tot hoogmoed en alle kwaad voert. Er is een beginsel 
van irrationalisme in Dostojefski, van wantrouwen in en onttroning van 
de rede, doch dit is het beginsel dat we ook bij Pascal vinden en dat niet

368



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

zoo heel vreemd is aan het evangelie. Het leven is er vóór het denken en 
wordt door het denken niet uitgeput of doorgrond. Zoo is het ook met 
het ware leven, het leven der ziel met God, dat den mensch de juiste 
oriënteering geeft.

Het is in zijn gevangenschap te Omsk in Siberië, dat voor Dostojefski 
dit licht is opgegaan en het heeft zijn verdere leven en werken doorlicht, 
ook al werd hij het zelf een enkele maal ontrouw. Zijn grootere romans 
worden gericht en beheerscht door die mystieke levensvizie. Het schuld­
en boete-probleem bij hem willen oplossen zonder deze diepere religieuze 
oriënteering, zooals Vestdijk tracht te doen, is een onmogelijkheid, en 
daarom blijft deze poging steken in wat ik een kruideniersterminologie 
noemde, in „onvoldoende en overvoldoende” , in „regelmaat”  en „be­
talen”  en „boekhouden” . Al deze maat- en afweegbegrippen hebben in 
Dostojefski’s geestelijke wereld, die uitsluitend een wereld van zielen is, 
geen zin. Zoodra goed en kwaad, boete en schuld een transcendenten 
buitenwereldschen zin krijgen, zoodra zij in God en het eeuwige uitmon­
den en weerklank vinden in het hart van God, die mensch en onze broe­
der werd, veranderen zij van wezen en karakter en houdt alle meet- en 
vergelijkbaarheid op, en zoo is het bij Dostojefski.

Zoo laat de kwestie van de on- o f overbetaalde schuld Dostojefski niet 
alleen onverschillig, het niveau waarop zijn menschen leven is zoodanig, 
dat het de gedachte aan on- of overbetaalbaarheid ten eenen male uitsluit. 
Ook geeft de term „moreele”  schuld niet de juiste verhouding weer; 
beter zou men van metaphysieke schuld kunnen spreken. Wie schuldig 
wordt, staat schuldig tegenover God en medemensch en zich zelf, ja 
zelfs tegenover de aarde en heel de schepping. Daarom dat kussen der 
aarde en dat zich buigen naar alle windstreken van Raskilnokof. Dat 
Dostojefski zich om de schuldvraag, zooals Vestdijk haar stelt: onvol­
doende of overmatig betaald, niet bekommert, blijkt, dunkt mij, over­
vloedig uit hetgeen Vestdijk zelf terloops opmerkt. „In de meeste ro­
mans, na Siberië ontstaan, zegt hij, vindt men geen statische of symme­
trische verhouding tusschen schuld en straf, of schuld en boete, maar 
een tergende asymmetrie, een tergende onzekerheid.”  Nu schreef Dosto­
jefski bijna zijn geheele oeuvre na Siberië; zoo wil deze bekentenis wel 
ongeveer zeggen, dat er in zijn werken van een evenwichtige verhouding 
tusschen schuld en straf nauwelijks sprake is, wat bij een opvatting die 
alle schuld op de eeuwigheid projecteert, te verwachten valt. God is 
voor Dostojefski geen rechter in toga en met de weegschaal, doch het

3 6 9



D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

oneindig erbarmen en dit erbarmen eischt nooit het volle pond, maar 
hanteert maatstaven, die buiten onze rechtsbegrippen liggen. Daarom 
ook valt het schuld- en boeteprobleem bij Dostojefski buiten onzen na­
tuurlij k-menschelij ken gezichtskring en is het slechts te benaderen vanuit 
een hooger perspectief.

Aan het einde van zijn betoog legt Vestdijk nog eens een verklaring 
af, die zijn eigen theorie schijnt te ondermijnen, wanneer hij schrijft: 
„Bijna heeft het den schijn alsof hij zich dit probleem (het schuldpro­
bleem) en de talrijke daarmee samenhangende vraagstukken niet in hun 
volle draagwijdte bewust was, alsof zijn wijsgeerig-religieuze belang­
stelling eerder uitging naar andere onderwerpen dan dit". Ik geloof dat 
dit slechts gedeeltelijk juist is. Het schuld- en boete-probleem heeft Dos­
tojefski in de hoogste mate bezig gehouden: schuld en boete zijn de in­
slag van vrijwel al zijn romans. Het occupeerde, beter gezegd, het obse­
deerde hem echter niet zoozeer als probleem, als op-te-lossen vraagstuk, 
doch het obsedeerde hem, omdat schuld en boete de inslag vormen van 
alle menschelijke activiteit, omdat door en in schuld en boete het Godde­
lijke op zijn rijkst binnenstroomt in menschheid en menschenziel.

* * *

Wat de algemeene houding tegenover Dostojefski in deze na-oor- 
logsche jaren betreft, krijgt men den indruk, dat het begrip en de waar­
deering van zijn oeuvre zich in steeds grootere kringen verbreiden. Zelfs 
in Sowjet-Rusland, waar zijn boeken tot nu toe taboe waren, worden 
zijn volledige werken heruitgegeven, en ook in Engeland werd onlangs 
een nieuwe vertaling van zijn geheele werk aangekondigd. In Fransche 
tijdschriften wordt er herhaaldelijk over hem geschreven en in Neder­
land vindt hij bij jonge menschen ongewone belangstelling. Het is of 
de groote innerlijke deiningen, de verscheurdheid, het aan den dag treden 
van extreme zielstoestanden, alles verschijnselen die de oorlog veroor­
zaakt heeft, ons nader tot Dostojefski gebracht hebben en hem beter doen 
verstaan, of wat vroeger als abnormaal in hem veroordeeld werd, nu veel 
minder abnormaal gaat lijken.

De mensch is wakker geschud uit zijn cultuurdroom en ziet zich plot­
seling een speelbal van irrationeele machten, die hij bedwongen waande, 
en zoo komt hem de irrationeel schijnende wereld van Dostojefski veel 
reëeler en natuurlijker voor. Hoe verouderd en beperkt van inzicht doet

370



ons nu bijvoorbeeld aan wat Dr. N. van Wijk in 1926 in Russische Let­
terkunde schreef: „Z ijn  ideeën zijn niet door de geschiedenis bevestigd. 
West-Europa is nog niet te gronde gegaan aan zijn rationalisme en atheïs­
me, maar in Rusland is het door Dostojefski aangebedene Tsarisme ge­
weken voor een communistisch-atheïstisch regiem. In Dostojefski’s ideo­
logie waren trouwens groote contradicties. Indien menschenliefde en 
etisch verantwoordelijkheidsgevoel voor den naaste het hoogste goed op 
aarde zijn, hoe kan men dan het Tsarisme liefhebben, dat cynisch speelt 
en laat spelen met het wel der eigen onderdanen? Een dergelijk tekort aan 
gewone-menschenlogika hangt samen met Dostojefski’s neiging om de 
realiteit van het alledaagsche leven niet als zoodanig belangrijk te vin­
den, doch steeds te zoeken naar den metaphysischen achtergrond” .

Wij meenen juist, dat Dostojefski wonderbaar helderziend geweest is 
en dat zijn voorspellingen zich hoe langer hoe meer bevestigen.

Hoeveel wijzer en inzichtrijker schreef J . Jac. Thomson over Dosto­
jefski in dat voortreffelijk werkje, dat reeds van 1917 dateert en „De Rus­
sische Ziel en de Westersche Cultuur”  heet, een boekje, dat van zijn eer­
sten tot zijn laatsten regel nog vol zin en zuiver van gevoelen is.

D O S T O J E F S K I  V O O R  H E T  F O R U M

371



De Bestrijding der Inflatie
door Dr. P. D E  BRUIN S.J.

Een tijd geleden werd een vereniging opgericht, welke zich noemde 
„Stichting tot daadwerkelijke bestrijding van het inflatiegevaar” . Na 
een enigszins opzienbarende aankondiging heeft de Stichting langen 
tijd gezwegen. Voor daadwerkelijke bestrijding is meer nodig dan wat 
propaganda en het roeren van de grote trom. De stichters werkten dus 
in stilte door; hetgeen de enige juiste en doeltreffende methode is. Maar 
de stichting kan toch de propaganda niet missen. Zij kan het niet stellen 
zonder de gunst en de medewerking van het grote publiek. Daarom 
treedt zij voor het voetlicht met een brochure 1), die, voor iedereen be­
grijpelijk geschreven, de gunst van iedereen moet winnen en van velen 
ook nog de daadwerkelijke steun in de vorm van een gift aan de stich­
ting. Is zij overtuigend? Dat is de vraag, waaraan ik in dit artikel enkele 
regelen wil wijden.

Het allereerste, wat de lezer wenst te weten, is wel, wat hij moet be­
strijden. Wat is inflatie? De brochure geeft geen definitie, maar een be­
schrijving. „Inflatie betekent, dat de koopkrachtwaarde van Uw inkomen 
teruggaat. Zij brengt mede, dat pensioenen, lijfrenten en spaarvermogen 
— alle vormen van vroeger verdiend inkomen — alsmede alle vaste in­
komens hun waarde geheel of gedeeltelijk verliezen. Zij breekt de in­
komens en de besparing af. Zij heeft tengevolge, dat het handelskapitaal 
van industrie, landbouw en andere takken van het bedrijfsleven ineen­
schrompelt....”

Een duidelijk beeld van het wezen der inflatie heb ik door deze om­
schrijving niet gekregen. Daarvoor is zij te eenzijdig ingesteld op be­
strijding. De beste definitie van inflatie is een letterlijke vertaling: op- 
bla^ing van de geldcijfers. Zij laat het gehele productievermogen en de ge­
hele organisatie van het economisch leven direct onaangetast. Zij jaagt 
„slechts”  de geldcijfers de hoogte in en verbuigt daarmee alle verhou­
dingen. In eerste instantie is haar werking niet onverdeeld slecht. Anders 
zou zij nooit geen kans gehad hebben. De Duitse industriëlen van 1922- 
1923 zagen de productiviteit van hun fabrieken en de opbrengst in het

1) Komt er Inflatie en hoe kunnen wij dit gevaar bestrijden? Uitgave van de Stichting tof daad­
werkelijke bestrijding van het inflatiegevaar.



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

langzame begin der inflatie enorm stijgen. Er was een geweldige koop­
kracht en kooplust in het binnenland en de deviezen, die zij voor hun 
uitvoer ontvingen, stegen met de dag, later met het uur in waarde. Zij 
hebben bewust om zich zelf te bevoordelen, de inflatie in de hand ge­
werkt, en onbewust hun eigen graf gegraven. Want het voornaamste 
gevolg van de voortschrijdende inflatie, is de gestadige afneming van de 
koopkracht van het circulerend geld. Met het gehele volume circulerend 
geld kan een zekere hoeveelheid goederen gekocht worden. Anders uit­
gedrukt: het circulerend geld vertegenwoordigt een gedeelte van het 
nationaal vermogen, b.v. één tiende. Bij een waarde van het nationaal ver­
mogen van 50 milliard zal het volume aan circulerend geld b.v. 5 milliard 
bedragen. Bij inflatie wordt dit laatste cijfer b.v. tot 10 milliard, later 
tot 50 milliard dan wordLhet 100, 500, 1000 en daarna gaat het zeer snel 
bergafwaarts tot astronomische cijfers. Het merkwaardige van de inflatie 
nu is, dat men met de stijgende geldstroom telkens een kleiner gedeelte 
van het nationaal vermogen kan kopen. Dat wordt eerst een twintigste, 
daarna een dertigste enz. Het gemakkelijkste is dat te begrijpen, als wij 
het omzetten in goudwaarde. Voor het in Duitsland in 1914 circulerend 
volume van 10 milliard mark kon men 10 milliard goudmarken kopen; 
voor het in 1923 circulerend volume van ontelbare trillioenen kon men 
nog net 100 millioen goudmarken kopen. Er circuleerde m.a.w. zo goed 
als geen geld meer. Het economische leven zou tot volkomen stilstand 
gekomen zijn als men zich met het surrogaat van buitenlands bank­
papier, van directe ruil of van afspraken voor toekomstige vereffening 
bediend had. Op zich zelf is het van weinig belang, wat de brochure 
zegt „dat men in Frankrijk in 1914 100 francs voor een costuum be­
taalde en in 1947 10.000 francs” . Als de mensen ook 100-maal zoveel 
francs in handen hebben, rolt de economie evengoed met hoge dan met 
lage cijfers.

Wel zijn er mensen, die van deze toestand profiteren en anderen, die 
er onder lijden. Globaal genomen gaat het profijt naar de werkers, die een 
loon vragen naar de prijzen, en verliezen de bezitters van cijfers en cijfer- 
vorderingen, die de koopkracht van hun bezit zien leegzuigen. Dat zou 
voor enige mensen onaangenaam zijn, alhoewel in de meeste gevallen 
nog wel een compensatie gevonden zou kunnen worden, als daar niet het 
allesbeheersende feit lag, dat de inflatie het werkelijk geldvolume weg­
zuigt en de economische beweging daarmee lam legt.

Al is dus de argumentatie der brochure niet overtuigend, haar con­

573



clusie, dat de inflatie daadwerkelijk bestreden moet worden, kan iedereen 
onderschrijven. Volgens welke methode?

Om op de methode van daadwerkelijke bestrijding van het inflatie- 
gevaar een goede kijk te krijgen, moeten wij ons ervan overtuigen, dat 
de inflatie geen latente, maar een openlijke dreiging is. Allerlei omstan­
digheden, die wij hier niet behoeven op te halen, hebben ertoe geleid, 
dat wij uit de oorlog gekomen zijn met een sterk geschonden productie­
apparaat, een sterk geslonken goederenvoorraad en zeer opgeblazen 
circulatiecijfers. Men heeft ze berekend op ongeveer 12 milliard, waarvan 
5 milliard bankpapier. Had men deze op de weinige koopbare goederen 
losgelaten, dan was er een chaos ontstaan, de prijzen zouden de hoogte 
ingesprongen zijn, de regering had nieuwe cijfers moeten drukken om 
aan zijn betalingsverplichtingen te voldoen, en het resultaat van iedere 
inflatie: de vermindering van de werkelijke koopkracht van het geld zou 
gevolgd zijn. De wederopbouw ware dan onmogelijk geweest. Het zou 
noodzakelijk geworden zijn nieuw geld te scheppen. Eén moeilijkheid 
zou echter onderhand radicaal opgeruimd zijn: de grote staatsschuld, 
waaronder wij nu zuchten, zou tot nul gereduceerd geworden zijn en de 
staat kon met een schone lei beginnen.... met nieuwe schulden te maken.

In plaats van deze gemakkelijke weg te gaan om zich van de enorme 
staatsschuld uit de bezettingstijd te bevrijden heeft de regering de moei­
lijke weg gekozen van geldzuivering en prijsbeheersing. Degenen, die 
de geldzuivering prijzen en de prijsbeheersing laken, vergeten, dat deze 
twee maatregelen eikaars complement zijn. Door de geldzuivering werd 
eerst de gehele geldstroom ingedijkt, een gedeelte werd blijvend geblok­
keerd, een ander gedeelte werd geleid en een derde gedeelte werd vrij 
gelaten. Het vrije gedeelte was echter nog veel te groot voor de aanvan­
kelijke kleine goederenstroom; het moest berekend worden op een toe­
nemende investering in productiegoederen en een wassende stroom van 
gebruiksgoederen. Het moest m.a.w. afgestemd worden op een toestand 
van betrekkelijke marktverzadiging. Daarom moesten de prijzen vastge­
legd worden op het niveau, dat zij schattenderwijs zullen bereiken, als de 
verzadiging ongeveer een feit zal zijn. Men moest onnatuurlijke prijzen 
vasthouden om ze op de duur in natuurlijke prijzen te laten overgaan. 
Dat dit systeem niet volmaakt kan werken, begrijpt iedereen; dat men des­
ondanks het systeem moest vasthouden, moet iedereen begrijpen, die in­
ziet dat anders de inflatie met al haar slechte gevolgen dreigt.

De onnatuurlijke en gedwongen toestand, waarin wij nu verkeren, is

D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

374



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

derhalve niets anders dan een blijvende bestrijding van het inflatiegevaar. 
De Stichting heeft derhalve gelijk, wanneer zij onze aandacht vraagt voor 
de dreiging van het inflatiegevaar en voor de middelen om dit gevaar 
daadwerkelijk te bestrijden.

Het eerste gevaar dreigt van de kant der openbare financiën. De Staat 
en de andere bestuursorganen geven meer geld uit, dan zij hebben. De 
staat alleen heeft het lopend jaar al een te kort van om en nabij twee 
milliard. Dit wordt gefinancierd door creatie van bankbiljetten d.w.z. 
door inflatie. „Het eerste punt van het werkprogramma der Stichting is 
daarom: het bevorderen van het streven naar een sluitend budget in den 
kortst mogeüjken tijd.55 Het staatsbudget wordt gesplitst in een „Gewone 
Dienst55 en „Buitengewone Dienst55, waarvan de tweede een aflopend 
karakter heeft. De brochure wijst erop, dat men de neiging heeft zoveel 
mogelijk uitgaven op „Buitengewone Dienst55 te boeken om de noodzaak 
van een sluitend budget minder urgent te maken. Maar als wij eenmaal 
aandringen op een sluitend budget, dan wordt het geboden vooral de 
buitengewone en tijdelijke uitgaven zoveel mogelijk te beperken. Op 
het vaste budget van de gewone dienst valt heel weinig te bezuinigen. 
Het is niet de vaste kern van oude en beproefde diensten en ambtenaren, 
die „met geld smijten55, maar de nieuwe diensten, die een tijdelijk karakter 
hebben. Zij lopen af en liquideren dan zich zelf. Maar het zijn de ambte­
naren, die er het grootste belang bij hebben, zich zelf te handhaven, die 
met het geleidelijke liquideren van die diensten belast zijn. Er komt niet 
veel van en het kost schatten geld, wanneer hier niet met harde hand 
wordt ingegrepen.

Nemen wij eerst het geval der politieke delinquenten. Enige tiendui­
zenden valiede arbeiders — in vele gevallen nog huisvaders — worden 
opgesloten in kampen om daar onder de schijn van opvoeding grondig 
bedorven en verbitterd te worden. Zij worden bewaakt, beschermd, op­
gevoed, beheerd, berecht en gestraft door een misschien even groot aan­
tal valiede arbeiders, die hopeloos aan de corruptie staan blootgesteld, 
omdat zij onder allerlei schoonschijnende voorwendsels hun positie po­
gen te handhaven. Een radicale opruiming van heel dit kankergezwel 
— met snelle berechting van de weinig werkelijke oorlogsmisdadigers 
zou de Nederlandse volkskracht met tienduizenden goedwillende ar­
beiders uit beide kampen vermeerderen. De bezuiniging zou enkele 
honderden millioenen sparen voor de volkswelvaart en de tewerkstelling 
zou meerdere honderden millioenen winst voor de Nederlandse volks­

3 7 5



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

huishouding brengen. Als de Stichting het inflatiegevaar wil bestrijden, 
dan moet zij hiervoor haar kracht inzetten.

Daarna zou men zijn aandacht moeten wijden aan het leger van ambte­
naren, dat belast is met wat men tegenwoordig geleide economie pleegt 
te noemen. Het vereenvoudigen van de administratie van de opbouw, 
de distributie, de controle, de prijsbeheersing en andere diensten zou met 
kracht aangepakt moeten worden. Dan kwamen weer krachten vrij voor 
het productie-proces. Laat de Stichting, die toch daadwerkelijk tot de 
bestrijding van het inflatiegevaar wil mee werken, plannen uitwerken en 
aan de Regering voorleggen voor het uitmesten van deze Augiasstal.

Met dit punt zijn alle deskundigen het eens. De Staat moet eindelijk 
eens beginnen met het daadwerkelijk bezuinigen. De andere aanbevolen 
middelen zijn niet zo algemeen aanvaardbaar.

Eerst wordt het feit geconstateerd, dat de Minister van Finan­
ciën tegelijk de penningmeester van de Nederlandse Staatshuishou­
ding is en de garant van de waarde der valuta. Het heeft zeker het 
voordeel, dat de penningmeester altijd aan zijn betalinsverplichting- 
gen kan voldoen. Bij scheiding der beide functies zou het tegenover­
gestelde kunnen gebeuren: de penningmeester heeft geen geld om 
zijn schulden te betalen en kan er ook geen krijgen, omdat de onaf­
hankelijke garant ze weigert. Deze pijnlijke mogelijkheid wordt in ue 
brochure niet aangeroerd. Er wordt alleen op aan gedrongen, dat de 
Nederlandse Bank als orgaan van de monetaire politiek opnieuw zelf­
standig hierover de leiding zal krijgen met verantwoordelijkheid aan de 
Staten-Generaal. Deze laatste woorden worden erbij gevoegd alsof ze van 
weinig belang zijn. Maar daarin ligt juist de kern der zaak. In het verleden 
was de Nederlandse Bank een zelfstandig instituut, dat in goud handelde 
en geld uitgaf, maar als particuliere naamloze vennootschap nooit in 
staat kon zijn krachtens eigen interne beginselen aan buitengewone om­
standigheden het hoofd te bieden. Zij moest dus door de Regering ge­
holpen worden, en werd vanzelf een willig instrument in haar handen. 
Eerst wanneer zij een onafhankelijke, publiekrechterlijke functie krijgt 
met verantwoordelijkheid aan het volk en zijn vertegenwoordiging, ver­
mag zij te allen tijde zelfstandig op te treden voor de verdediging der 
valutawaarde.

De coördinatie met het beheer der publieke financiën komt daardoor 
tot haar recht, omdat zowel de penningmeester als de garant der valuta 
aan dezelfde instantie verantwoording van hun beleid geven en deze weer

376



verantwoordelijk is tegenover het volk. Het is dus volstrekt geen irre- 
velante kwestie in welke vorm zij onafhankelijk zal herrijzen, maar alles 
hangt van de vorm af.

Daarom moet men ook anders als de brochure denken over de over­
neming van de Duitse vordering van de Nederlandse Bank door de 
Staat. Wat zijn de feiten? De Nederlandse Bank is als instituut de grootste 
collaborateur van de Duitsers geweest. Eerst heeft zij er toe meegewerkt 
om de in Duitsland bevroren en verloren credieten weer aan de eigenaars 
— banken en grootbedrijven — terug te geven. Dat loopt al in de hon­
derden millioenen, waarmee onze circulatie nodeloos belast is geworden. 
Vervolgens heeft zij de gehele uitplundering van Nederland door de 
Duitsers gefinancierd, door het Duitse Bankpapier en de Nederlandse 
vorderingen op Duitsland in Nederlands bankpapier om te zetten. Na 
de oorlog is zij blijven zitten met een vordering op Duitsland van 4x/4 
milliard gulden. Maar dat getal is volkomen fictief, omdat het willekeurig 
verminderd is met grote bedragen, die de President der Bank aan de 
Duitsers cadeau gegeven heeft. Nu wil men hebben, dat de Nederlandse 
staat dit volkomen fictief bedrag in „reële”  waarden aan de Bank resti­
tueert. Voor haar collaboratie zou de Bank met een geschenk van een 
goede vier milliard gehonoreerd worden. De daadwerkelijke bestrijders 
van het inflatiegevaar wensen dit doel te bereiken door de toch al onmatig 
gezwollen staatsschuld met een goede vier milliard te vermeerderen, 
waarvoor dan de belastingbetalers de rente aan de collaborerende Bank 
moeten betalen.

Daarna bespreekt de brochure een versluiering der feiten. Zij wijst op 
de grote deposito’s der banken, die maar schijn zijn, omdat de Staat het 
geld, dat ze vertegenwoordigen, al heeft uitgegeven. De Staat heeft n.1. 
kortlopende schulden aangegaan bij de banken, die daarin hun deposito’s 
belegd hebben. De eigenaar van zo een deposito meent, dat hij daarover 
naar willekeur beschikken kan. Dat is slechts waar, wanneer maar zeer 
weinigen van dit recht gebruik maken. Zouden velen trachten hun depo­
sito’s op te vorderen, dan zou blijken, dat ze al uitgegeven zijn. Aan deze 
wankele toestand kan de Staat een einde maken, door de korte credieten 
in langlopende staatsschulden om te zetten.

Dan moeten de bezitters hun deposito’s wel gebruiken om op de le­
ningen in te tekenen, en als ze dat niet vrijwillig doen, dan moet de Staat 
ze dwingen.

Met inflatie heeft dat niet veel te maken. Wel echter de volgende kwes­

D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

3 7 7



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

tie, die de brochure aansnijdt, n.1. die van de lage rente. Een zorgvuldige 
overweging van de betreffende passage loont de moeite. „De Regering 
houdt de geldrente laag. Begrijpelijk omdat ze daarmede de lasten van 
het budget drukt. Maar die lage rente is geenszins in overeenstemming 
met de werkelijke, kapitaalschaarste, welker bestaan door verschillende 
staatsstukkenen door diverse pogingen kapitaal aan te trekken, is er­
kend.”  Wij sidderen en beven voor het inflatiegevaar en zijn werkelijk 
bereid ons voor het vermijden van inflatie enige offers op te leggen. Zijn 
we zover gevorderd, dan horen we opeens, dat er in Nederland kapitaal­
schaarste heerst. M.a.w. dat we voorlopig voor inflatie niet behoeven te 
vrezen. De Regering kan gerust nog wat geld bijmaken, kan gerust nog 
wat ongedekt crediet uitgeven, want de kapitaal (= geld)markt is zo 
schaars, dat de rente al de hoogte ingaat, omdat het zo moeilijk is om geld 
te krijgen. De kapitaalschaarste wordt nog geïllustreerd met het voor­
beeld van België en Frankrijk, waar de kapitaalschaarste aanzienlijk klei­
ner, en het aanbod groter is dan ten onzent, en waar de rentetarieven niet 
onaanzienlijk hoger zijn. In vele andere gevallen worden we verwezen 
naar het goede voorbeeld der economisch bloeiende, Angelsaksische 
landen, maar dat zou slecht uitkomen, want de Verenigde Staten met haar 
onovertroffen productie hebben een zeer laag rentetarief, en Engeland 
met een tamelijk ongeschonden economie heeft een laag rentetarief. 
België en Frankrijk hebben hoger rentetarieven. Maar de samenstellers 
van de brochure weten even goed als ik, dat hoge rente een dubbele oor­
sprong kan hebben. Zij komt óf van de schaarste van het geld öf van de 
overvloed van het geld. Als n.1. het geld gevaar loopt te ontwaarden door 
de stijging der prijzen, dan vraagt de geldschieter bij het uitlenen van 
zijn geld een rente, waarin een ontwaardingspremie verdisconteerd is.

Aan de verhoging der rente zijn nog een paar andere zaken gekoppeld. 
Vooreerst wordt de hoeveelheid arbeidsloos inkomen erdoor verhoogd. 
Tengevolge van de hoge staatsschuld zit onze economie toch al met een 
hoeveelheid arbeidsloos inkomen, dat remmend werkt op de arbeidslust, 
omdat de arbeiders zelf teveel belasting moeten betalen, en een te groot 
aantal mensen voldoende inkomen krijgt met geen of weinig werk. Ar­
beidsproductiviteit is het onfeilbare middel tegen inflatie. In plaats van 
ze te verhogen, werkt de hoge rente ze tegen.

Vervolgens begint er door verhoging van de rente een grote onrust te 
ontstaan op de effectenmarkt. Dat is wel een eldorado voor de speculan­
ten, maar een ramp voor de economie. Alle vaste rentetitels — en dat zijn

378



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

er zeer vele — gaan in waarde dalen; en de aandelen moeten deze tendens 
volgen, aangezien zij uit de hoge rente niet automatisch hogere winsten 
halen. Alle intekenaars op staatsleningen, alle gedwongen geconver- 
teerden worden gedupeerd en zullen daarmee het vertrouwen in de 
monetaire politiek verliezen. Zij zullen het geld niet meer vertrouwen, en 
daarmee is de weg voor de inflatie gebaand. De schrijvers der brochure 
zeggen, dat prijsvorming der onroerende goederen door de stabiele rente 
vertroebeld wordt. Iedereen ziet in, dat juist het omgekeerde het geval 
moet zijn. Onzekerheid en onvastheid van rente vertroebelt de markt. 
Ook vrezen zij, dat de bedrijven er door gestimuleerd worden meer 
kapitaal in productiemiddelen te steken dan de werkelijke kapitaalspositie 
veroorloofd. Voorlopig hebben wij elke stimulans, die de productiemid­
delen vermeerdert, broodnodig. Zelfs al zou het kapitaal (d.i. het aantal 
cijfers) dat erin gestoken is op den duur blijken te hoog te zijn, dan nog 
lijdt de sociaal-economie, de volkswelvaart daar geen schade van en 
de ondernemer eigenlijk ook niet. Alleen het kapitaal van de geldbezitters 
wordt ten dele vernietigd. Dat is nu juist, wat wij absoluut nodig hebben. 
Wij zitten met een overvloed van geld, en wij moeten dat met harde ratio­
nele maartegelen en door het automatisme der economie kwijt worden. 
Hoge investeringen zijn een van de vele middelen. Haar beschouwing 
eindigt de brochure met de zin: „Het grootste gevaar ligt wel daarin, dat 
om de lage geldrente te handhaven, de geldvoorraad moet worden uit­
gebreid met alle gevaren, welke daaraan verbonden zijn” . Zolang er een 
geldschaarste heerst, die een stabiele rente tegenwerkt, behoeven wij daar­
voor niet te vrezen. Het eerst nodige is juist om door een nieuw crediet de 
kapitaalschaarste op te heffen tot een stabiele rentestand. De Staat kan 
m.i. tot het bestrijden van de inflatie het meest bijdragen door het staats­
budget en de geldschepping te hervormen; door de rente stabiel te hou­
den en door in haar belastingpolitiek zich de vermindering van het geld- 
volume als doel te stellen. Door een snelle afwikkeling van de V.A.B. en 
de heffing-in-eens.

Dat daarnaast de particulieren ook een taak hebben in het bestrijden 
van het inflatiegevaar spreekt van zelf. De eerste eis is het opvoeren der 
arbeidsproductiviteit in de stoffelijke bedrijven. De stof is de bottle-neck 
van de geest in onze huidige economische positie. Als wij eenmaal vol­
doende instrumenten tot onze beschikking hebben, dan zal ook de hoofd­
arbeider veel efficiënter kunnen werken. Dat vordert een politiek, die 
gedeeltelijk afgedwongen wordt door de omstandigheden, maar waarvan

579



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

de zin nog door weinigen doorzien wordt. Denken wij dat consequent 
door, dan moeten wij tot de conclusie komen, dat voorlopig relatief hoge 
lonen betaald moeten worden — relatief veel consumptiegoederen ter 
beschikking gesteld moeten worden — aan de arbeiders in landbouw, 
industrie, ambacht en verkeer; relatief lage lonen aan alle intellectuele 
arbeiders, aan ambtenaren, aan geldschieters en geldhandelaars. Eerst 
als wij een normaal voorzieningspeil bereikt hebben, krijgen ook deze 
categorieën hun beurt.

De brochure weet aan de enkelingen niet veel meer aan te raden dan 
dat zij hun consumptieve uitgaven moeten verminderen.'Maar dit is al 
een zeer onbegrijpelijke raad. De distributie perkt ons aller consumptie in 
tot het hoogst noodzakelijke. Moeten wij nu van dit weinige nog iets 
laten liggen om de inflatie te bestrijden? Dat kan toch geen mens in ernst 
beweren.

Inflatie bestrijden eist een inzicht in het heden en het verleden, en een 
uitzicht op de toekomst. Uit het verleden zitten wij in het heden met een 
te groot geldvolume en een te hoge staatsschuld. Daarvan wordt de eco­
nomie alleen bevrijd door vernietiging. In theorie zijn er twee methoden, 
die deze vernietiging bewerken: een vermindering van de koopkracht 
van het circulerend geld, van de staatsschuld en van de koopkracht, die 
rente en aflossing op de staatsschuld vertegenwoordigen d oor een ver— 
hoging van prijzen en lonen d.i. door een geleide inflatie. Dat de arbei­
ders er het meest onder zouden lijden, is een valse voorstelling van zaken.

De arbeider zou gemakkelijk, na een enigszins moeilijke overgangs­
periode, een loon kunnen eisen, dat beantwoordt aan zijn aandeel in 
de nationale productie. Degenen, die het grote offer zouden moeten bren­
gen, zijn de bezitters van geld en vaste rente-titels en de schuldeisers. De 
pensioentrekkers zou men gemakkelijk kunnen helpen door het hele 
pensioenstelsel van fondsvormen op omslagstelsel over te schakelen. Het 
middel is echter met succes slechts door te voeren bij marktverzadiging 
en sluitend (d.i. na inflatie sluitend) staatsbudget. Deze twee voorwaarden 
zijn helaas nog niet vervuld en hun vervulling is ook niet in de naaste 
toekomst te wachten.

Het andere, minstens even pijnlijke middel om de inflatie uit het ver­
leden te bestrijden, is de vernietiging van het geldvolume en van de staats­
schuld. Daarvoor dienen de blokkering van het geld, de vermogensaan- 
wasbelasting en de heffing-in-eens. De techniek der geldblokkering en 
der geleidelijke deblokkering viseert op de automatische vernietiging van

3 80



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

het geldvolume, doordat in de toekomst de deblokkering de plaats 
moet innemen van het crediet. In plaats van nieuw geld te scheppen 
wordt het oude geld in circulatie gebracht op het moment, dat de eco­
nomische beweging dit nodig heeft. Naast deze automatische vernieti­
ging van het geldvolume hebben de vermogensaanwasbelasting en de 
hefïing-in-eens de functie van de vernietiging der staatsschuld. Voorzo­
ver deze in staatsschulden voldaan worden, behoeft er verder niets te 
gebeuren. Het voldoen in geld behoeft geen vrees voor verminderen van 
het beschikbare geld op te roepen, want wat de een wordt afgenomen, 
wordt automatisch aan de ander gegeven in ruil voor staatsschulden. 
Het circulerend volume wordt er niet door aangetast: het wordt alleen 
anders verdeeld.

De spaarzaamheid der burgers, waarop de brochure sterk aandringt, 
heeft gèen functie in dit proces van vernietiging van het overtollige geld, 
dat wij uit het verleden georven hebben. Eerder vermeerdert zij het geld­
volume en daarmee het gevaar voor inflatie. Maar zij heeft bijzondere 
gevolgen voor de toekomst.

Zij brengt een veel sneller marktverzadiging met al de gunstige ge­
volgen daarvan. En zij maakt de uitvoer van een groter goederenvolume 
mogelijk. Want het proces van de integrale consumptie van alle gepro­
duceerde artikelen mag nooit opgehouden worden.

Wij geven daarom bij spaarzaamheid onze consumptiegoederen aan 
het buitenland voor het af betalen der in kwade tijden aangegane cre­
dieten, en voor het invoeren van middelen tot verbetering van ons pro- 
ductie-apparaat. Daarnaast kan de spaarzaamheid nog dienen om de staat 
in de gelegenheid te stellen hogere belastingen te heffen, staatsschulden 
af te lossen, het budget te verlichten en zo een betere en gemakkelijker 
toekomst voor te bereiden.

De schrijvers der brochure nemen een tweeslachtige houding in. Eens­
deels wensen zij inflatie te bestrijden, vooral in deze zin, dat zij angst 
hebben voor hogere cijfers in onze monetaire politiek. Het komt niet op 
de cijfers aan, maar op de verhoudingen. Anderdeels spreken zij nergens 
over de noodzakelijke vernietiging van geld en effecten. Integendeel. 
Zij wekken de indruk, dat zij alle vormen van „vroeger verdiende in­
komens”  met zorgvuldigheid bewaken voor aantasting, ook de onder de 
oorlog volkomen fictief verdiende vermogens. Daarmee niet tevreden 
wensen zij behalve het behoud van de totale koopkracht van het onmatig 
gezwollen geldvolume, waaraan geen goederen beantwoorden, ook nog

3 8 1



D E  B E S T R I J D I N G  D E R  I N F L A T I E

de opbrengstwaarde van dit volume te vermeerderen. Dat moet dan van 
het aandeel van de arbeid genomen worden. Want, zoals de brochure 
zegt, men kan een gulden niet twee keer uitgeven, of aan twee mensen 
dezelfde gulden toekennen. Men wil absoluut het onvermijdelijke alter­
natief vermijden: of het volume of de koopkracht (en de opbrengstwaar­
de) van de aanwezige cijfers moeten verminderen.

Het maakt de indruk, dat de mensen, die de grote offers voor het sa­
neren van de gulden moeten brengen, dit offer op anderen willen afwen­
telen. Dat gaat niet samen met de volstrekte eis van vermeerdering der 
arbeidsproductiviteit, die alleen te bereiken is door aan de arbeiders een 
hoger loon te verzekeren.

3 8 2



Rond het Probleem der Renaissance 
in de Nederlanden

door Drs. G. Jo  STEEN BERG EN

Het samenstellen en publiceren van het merkwaardige mozaïek, dat 
het derde deel van de G e s c h i e d e n i s  v a n  de  L e t t e r k u n d e  
d e r  N e d e r l a n d e n  is, heeft aanleiding gegeven tot een menings­
verschil, dat tot uiting kwam in een paar recensies, die kort na het ver­
schijnen van het boek het licht zagen *), en dat ook gedeeld wordt door 
andere taalgeleerden, al maakten zij hun ontstemming dan ook niet open­
lij k kenbaar. Aangezien dit dispuut een belangrijk probleem tot voorwerp 
heeft, nl. het karakter en de herkomst van de Renaissance in de Neder­
landen, kan het nuttig zijn een poging te wagen om enig licht op dit 
vraagstuk te werpen.

In de grond berust het meningsverschil op een misverstand, waartoe 
de niet altijd preciese formuleringen van Prof. Dr. G. S. Overdiep wel 
enigszins aanleiding gegeven hebben. Inderdaad, in tegenstelling met wat 
de wijdlopende titels laten vermoeden, en in tegenstelling met de functie, 
die de bedoelde hoofdstukken in het geheel vervullen — het betreft hier 
toch de letterkunde der Nederlanden, nietwaar, en niet van een deel daar­
van, — heeft de term Renaissance bij Prof. Overdiep niet altijd de alge­
mene betekenis, die men zou mogen verwachten. En juist omdat de te­
genstanders het woord wél opvatten in die algemeen gebruikelijke be­
tekenis, was een meningsverschil onvermijdelijk. Wij ondervinden hier 
ten volle de nadelen van de ruime interpretatiemogelijkheden, die het 
woord Renaissance biedt, en waar J . Huizinga destijds uitvoerig op ge­
wezen heeft 2). Wil men trachten klaar te zien in deze duistere kwestie, 
dan moet men eerst aandachtig nagaan, welke waarde Prof. Overdiep 
aan zijn terminologie geeft.

Wie bijvoorbeeld meent, dat Renaissance in de bedoelde bladzijden de 
algemene, kleurloze betekenis heeft, die men gewoonlijk aan dit woord

x) J. F. Vanderheyden, K r o n i e k  d e r  L i t e r a t u u r g e s c h i e d e n i s  in 
„Dietsche Warande en Belfort”  Januari 1946, pp. 31— 35; Em. Janssen S.J., O n z e  L e t ­
t e r k u n d e  v a n  de R e n a i s s a n c e ,  in „Streven” , December 1945, pp. 126— 131.

2) J. Huizinga, H e t P r o b l e e m  d e r  R e n a i s s a n c e ,  in „Tien Studiën” , Haar­
lem 1926, pp. 290 vlg.

3 8 3



ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDERLANDEN

hecht, wie veronderstelt, dat de term hier gebruikt wordt als louter vak­
kundige benaming van een historisch verschijnsel, zonder acht te slaan 
op zijn eigenlijke woordbetekenis, vergist zich. Immers, uit talrijke 
plaatsen blijkt overduidelijk, dat Prof. Overdiep, evenals destijds Vasari, 
bewust denkt aan „wedergeboorte”  en „herleving” , wat de etymolo­
gische betekenis van deze ongelukkige benaming is; verscheidene malen 
gebruikt hij trouwens de Nederlandse vertaling van de term 1).

Dit gebruik van deze vakterm sluit reeds een eerste gevaar in zich. 
Wie dit woord nl. op deze wijze gebruikt, dreigt te verstrikken in de 
dwaling der rationalisten van de vorige eeuw, volgens wie de cultuur in 
Europa slechts begon met de Renaissance, d.i. met de z.g. bevrijding van 
de menselijke geest uit de beklemmende barbarie der Middeleeuwen. 
Uit een zegswijze als: „De Renaissance van de Europeesche bescha­
ving....”  2) blijkt, dat Prof. Overdiep zich inderdaad onvoldoende gehoed 
heeft voor dit gevaar. De bekende litterair-historicus. laat zich misleiden 
door de auteurs die hij bestudeert, en die met Vasari meenden, dat de 
Renaissance waarlijk een eerste dageraad der beschaving was 3).

Het behoeft eigenlijk geen betoog, dat dit sedert lang een overwonnen 
standpunt is. Indien de tijdgenoten der Renaissance het nodige historisch 
perspectief misten om klaar te zien in de toestand, in dewelke zij zich 
feitelijk bevonden, en indien menig historicus uit de X lX e eeuw door 
zijn rationalistische gerichtheid als het ware blind was voor een juiste 
waardering der Middeleeuwen — onze tijd heeft veel van deze fouten 
hersteld. De uitstekende studiën die aan deze miskende periode gewijd 
werden, hebben nl. uitgewezen, dat zij allesbehalve een tijd was van cul- 
tuurdodende bekrompenheid. De algemene bewondering die de Vlaamse 
Primitieven genieten, de triomfen die de gothieke bouwkunst in onze 
gewesten vierde, en de schittering van onze Middelnederlandse letter­
kunde, die wereldfiguren als de auteur van de Reinaert, Hadewych en

*) G. S. Overdiep, G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e  de r  N e d e r ­
l a n d e n  III: „Klassiek humanisme en Reformatie hebben den weg voor de%e Renaissance 
gebaand”  p. 7; „....aanleg tot de groote Renaissance” p. 32; „....de renaissance van het boek 
in Noord-Nederland” p. 37; „Energieke ondernemingslust, de daad bij het woord, tot nut 
van ’t algemeen kenmerkt ook hier de wedergeboorte”  p. 39. —  Zie ook G. S. Overdiep, 
O n z e  R e n a i s s a n c e  in Pr oz a ,  Amsterdan 1939: „De opdracht bij deze uitgave, 
een teeken van herleving en wedergeboorte....”  p. 91. —  Wij hebben vastgesteld, dat het al 
of niet gebruiken van een hoofdletter geen invloed heeft op de betekenis, die aan het woord 
gehecht wordt.

2) G. S. Overdiep, O n z e  R e n a i s s a n c e  i n Pr o z a ,  p. 5.
3)  Id. G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e  III: voor H. de Groot p. 8; 

voor Janus Dousa p. 27. Aldus ook in O n z e  R e n a i s s a n c e  in P r o z a  p. 34 in 
de nota bij J. de la Court’s P o l i t i e k e  D i s c o u r s e n .



ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE N ED ER LA N D EN

Ruusbroeck voortbracht — dit alles pleit geenszins voor een opvatting, 
die de Renaissance beschouwt als de herleving der Europese beschaving.

Een tweede eigenaardigheid die voor een goed begrip der gewraakte 
beweringen niet uit het oog verloren mag worden is, dat de auteur zijn 
begrip „Renaissance”  zeer dikwijls verbindt met het begrip der nationale 
herleving, der vrijmaking van de Nederlandse Staat, der ontwaking 
van het nationaliteitsbesef1). Renaissance in de cultuur 2) en nationale 
emancipatie vervloeien bij Prof. Overdiep zodanig, dat hij in deze litera­
tuurgeschiedenis, — en geschiedenis der letterkunde is iets anders dan 
vaderlandse geschiedenis, — soms evenveel belang hecht aan de nationale 
betekenis van een figuur, als aan de litteraire, terwijl juist deze laatste voor 
de geschiedschrijver der letterkunde het mum necessarium is. Wanneer de 
auteur bijvoorbeeld een uitdrukking gebruikt als: ” .... de groote XVIe- 
eeuwer Jan van Hout”  3), dan kunnen wij moeilijk aanvaarden, dat deze 
grootheid te danken zou zijn aan de litteraire betekenis van Van Hout, 
want van zijn geschriften bleef slechts weinig bewaard 4). Dergelijke uit­
latingen kan men alleen begrijpen, wanneer men let op de inderdaad grote 
rol, die Jan van Hout in de Leidse gemeente gespeeld heeft. Het woord 
vaderlander zal men trouwens meer dan eens in deze bladzijden aantreffen.

Wij staan hier dus kennelijk voor een geval van nationaliteitscomplex, 
dat afzonderlijke en op zichzelf staande grootheden als vaderland, cul­
tuur en letterkunde zodanig in elkaar laat vervloeien, dat ze met elkaar 
dreigen verward te worden. Laten wij echter niet uit het oog verliezen, 
dat deze grootheden duidelijk van elkaar onderscheiden zijn. Politieke 
en economische bloei van het vaderland zijn mogelijk zonder culturele 
bloei; de letterkunde is een onderdeel der cultuur, en deze drie waarden 
zijn niet zo onderling verbonden, dat de ene de andere zou meetrekken 
in haar ontwikkeling. Hoe dikwijls gebeurt het immers niet, dat politieke 
en economische welvaart gepaard gaan met culturele vervlakking, hoe 
dikwijls ook zien wij niet, dat beeldende kunsten en wetenschappen de 
toppunten van het menselijk kunnen bereiken, terwijl de literatuur zich 
niet vermag los te breken uit de beperking van enge middelmatigheid?
SÜL

*) ld., G e s c h i e d e n i s v a n  de L e t t e r k u n d e  III: „....opwekking van het 
nationale zelfbewustzijn, en dus van de Nederlandsche Renaissance” p. 27; „Een belangrijk 
monument van de nationale renaissance....”  p. 44; „....een verschijnsel der nationale Renais­
sance....”  p. 49.

2) Het spreekt vanzelf, dat de term bij ons zijn neutrale betekenis heeft, zonder bijgedachte 
aan wedergeboorte of iets dergelijks.

3) ld., G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e ,  III, $3.
4) ld., O. c. III, 307.

385



Schrijft men over Renaissance — en dit is in de eerste plaats een begrip 
der cultuurgeschiedenis, — dan moet men klaar zien in het onderscheid 
tussen vaderland en cultuur enerzijds, en tussen de verschillende takken 
der cultuur anderzijds. Daarom is het zo te betreuren, dat Prof. O verdiep 
deze grootheden hopeloos met elkaar verwart.

Indien men voor ogen houdt, dat de Renaissance in de cultuur en de 
emancipatie van de Nederlandse Staat voor Prof. Overdiep bijna syno­
niemen zijn, en indien men er aan denkt, dat het adjectief Nederlands bij 
hem dikwijls de betekenis heeft van het meer preciese Noordnederlands, 
kunnen zijn beweringen op weinig na aanvaard worden. Men begrijpe 
dus wel: in dit geval wordt het betoog uitsluitend beperkt tot de cultuur­
ontwikkeling in Holland, er wordt abstractie gemaakt van het culturele 
moederland dat Zuid-Nederland was, de cultuur der Renaissance in de Ne­
derlanden komt helemaal niet ter sprake. Mits déze beperkingen kan men 
het betoog van de betreurde Groningse hoogleraar volgen, zij het dan 
ook slechts gedeeltelijk.

Het moet ons evenwel van het hart, dat de plaats die het bedoelde 
hoofdstuk in het boek inneemt, en de rol die het dienvolgens in het grote 
geheel vervultx), het ontstaan van een misverstand niet alleen mogelijk, 
maar zelfs noodzakelijk maakt. Van een inleidend hoofdstuk mogen wij 
toch verwachten, dat het rekening houdt met de gehele stof, die in het 
boek verwerkt wordt.

Het is natuurlijk geen reclame voor een algemeen werk, dat men zo­
veel subtiliteit en vaardigheid om tussen-de-regels-te-lezen aan de dag 
moet leggen om te komen tot een goed begrip er van. Wij zijn evenwel 
bereid deze hersengymnastiek te beoefenen.... omdat wij niet in de val 
wensen te lopen, die de auteur eigenlijk voor ons opstelt. Het weze 
ons nochtans geoorloofd er op te wijzen, dat de beperkingen die voor het 
goed begrip van dit hoofdstuk noodzakelijk zijn, tevens de reusachtige 
leemte blootleggen, waaraan die inleidende studie mank gaat. Inderdaad: 
„eens te meer ignoreerde het zelfgenoegzame Holland het Zuiden, het 
Protestantisme het Katholicisme”  2); de geschiedschrijving van onze 
literatuur zette zich met bijziende ogen aan het werk, terwijl zij zich toch

I n l e i d i n g  (p. 7) tot de L e t t e r k u n d e  v a n  de R e n a i s s a n c e  (titel- 
pag. rechts) als onderdeel van de G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e  de r  
N e d e r l a n d e n  (titelpag. links). Dit brengt ons eens te meer de vraag naar cohesie in 
het geheugen, die Prof. J. F. Vanderheyden uitte in „Dietsche Warande en Belfort” , Januari 
1 9 4 6 ,  p .  54-

2) Em. Janssen S. J., On z e  L e t t e r k u n d e  v a n  de R e n a i s s a n c e  in „Stre­
ven” , December 1945, p. 129.

ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDERLANDEN

386



wel voor dit euvel had kunnen hoeden, nu wij een boek bezitten als dat 
van G. Brom *); men vervalste het historisch perspectief door abstractie 
te maken van Zuid-Nederland, dat niet alleen de bakermat is van onze 
litteraire en culturele traditie, maar dat ook de Renaissance in literatuur, 
kunsten en wetenschappen van het Noorden op meer dan één wijze be- 
invloed heeft.

*  *  *

Doordat Prof. Overdiep zijn opvatting van de Renaissance in onze 
literatuur bijna wezenlijk verbindt met de vrijmaking van de Neder­
landse Staat, wordt hij haast fataal gedwongen nog een derde element van 
de ontwikkeling der XV Ie eeuw in zijn redenering te vermengen: de 
religieuze hervorming, meer in het bizonder het Calvinisme. Hij stelt 
inderdaad vast, dat de vestiging van de Republiek zeer nauw verbonden 
is met de Calvinistische kwestie 2), zelfs in zoverre, dat het twijfelachtig 
is, of de jonge republiek er wel gekomen zou zijn, indien de Calvinistische 
drijfveer er niet geweest was 3). En wanneer men enerzijds beweert, dat 
Renaissance en nationale emancipatie samengaan, en anderzijds, dat die­
zelfde nationale emancipatie samenhangt met het Calvinisme, dan is het 
maar heel natuurlijk, dat ook de Renaissance met dit Calvinisme in con­
tact gebracht wordt.

Het is hier wel de plaats er op te wijzen, dat juist deze Calvinistische 
inslag van het XVIe-eeuwse politieke gebeuren het nationale karakter 
er van — dus ook van de cultuurvernieuwing, vermits de auteur beide 
met "elkaar verbindt, — ernstig aan het rafelen brengt. In hoeverre de 
opstand tegen Spanje nationaal geweest is, kan hier niet onderzocht wor­
den; dat is een probleem op zichzelf. In ieder geval bewijzen de bovenver­
melde citaten, dat zelfs de zuiver politieke zijde van de ontwikkeling 
der XVIe eeuw zo hecht verbonden is met de godsdienstkwestie, dat er 
moeilijk sprake kan zijn van een zuiver nationalisme, althans in de tegen­
woordig gangbare betekenis van het woord. De bekende litterair-histo- 
ricus illustreert deze stelling zelf zeer treffend, waar hij het dispuut aan­
haalt betreffende het opschrift voor het gemunte geld: men had er „Haec

x) G. Brom, G e s c h i e d s c h r i j v e r s  v a n  o nz e  L e t t e r k u n d e ,  Amster­
dam, s.d.

2) G. S. Overdiep, G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e  III, 31: „In 
Nederland heeft het Geneefsch Calvinisme over de politiek en de wereldmacht van Filips II 
gezegevierd; in Nederland is in den nieuwen staatsvorm een beginsel van Calvijn verwe­
zenlijkt.”

3) ld., O.c. III, 31: „Het is echter de vraag, of de kooplieden, de steden, zonder het Cal­
vinisme zich zouden hebben bevrijd van Filips II en de Spaansche monarchie.”

ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE N E D ER LA N D EN

387



libertatis ergo”  opgezet; volgens sommigen moest dit „Haec religionis 
ergo”  zijn 1).

Aldus helpt Prof. Overdiep eigenlijk een nieuwe begripsverwarring 
in de wereld: eerst was het Renaissance-Republiek, nu is het Renaissance- 
Calvinisme. Samen met anderen meent hij in de hervormden in het al­
gemeen, en in de Calvinisten in het bizonder een zekere predestinatie 
voor de nieuwe cultuur te bemerken: „Door hun zin voor de realiteit 
hadden de Calvinisten, uit hoofde van de leer van Calvijn, den aanleg 
tot de groote Renaissance in zich”  2). Laten wij evenwel opmerken, dat 
dit realisme niet noodzakelijk op Renaissance wijst, aangezien het over­
dreven is het realisme nog te beschouwen als een essentieel bestanddeel 
van de Renaissance 3). Toegegeven nog dat de Calvinisten een bizondere 
aanleg zouden hebben voor de Renaissance, moeten wij evenwel aan­
stippen, dat zij die aanleg grotendeels ongebruikt gelaten hebben, want 
met Pater Janssen stellen wij de vraag: „In  hoever heeft het Calvinisme, 
zelfs in Noord-Nederland, de cultuur bevrucht?”  4).

Die hele aanleg berust trouwens in de grond op een mythe, die ver­
zonnen werd door de rationalistische geschiedschrijving, welke over 
iedereen de zegenformules der Renaissance uitsprak, op voorwaarde 
evenwel, dat men niet-Rooms was; dat immers behoorde nog tot de 
middeleeuwse barbarie! Wij beweren geenszins dat Prof. Overdiep be­
wust zou meezingen in dit koor der subjectieve objectivisten, doch het 
staat voor ons vast, dat hij zich onvoldoende losgemaakt heeft van deze 
verouderde begrippen — maar laten wij hem zélf aan het woord: „Zoo 
is het te begrijpen, dat een alzijdig actief vaderlander als de groote 
XVIe-eeuwer Jan van Hout tot die activiteit evenzeer door het Calvinis­
tisch geloof zou kunnen zijn gedrongen, als door de nieuwe idealen van 
humanisme en Renaissance. Er is geen volkomen tegenstelling, er is 
veeleer overeenkomst tusschen den vir heroici ingenii (het Calvinistisch 
type) en den homo universalis (het Renaissance-type)”  5). Het zal de lezer 
duidelijk worden, dat wij hier volop in de kern der begripsverwarring 
zitten.

Indien immers in het Noorden de aandrang tot de cultuurdaden de
!) Id., O.C. lil, 32.
2) ld., O.c. III, 32.
3) J. Huizinga, R e n a i s s a n c e  en R e a l i s m e  in „Cultuurhistorische Verkennin­

gen” , Haarlem 1929, p. 104: „Het realisme was, als men wil, voor de Renaissance een voor­
bereiding, een doorgangsstadium, geen eindresultaat of doel.”

4) Em. Janssen S.J., O.c. p. 130.
5) G. S. Overdiep, G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e ,  III, 33.

ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDERLANDEN

388



ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDER LA N D EN

Calvinistische levenshouding geweest is, dan heeft dit weinig te maken 
met wat in de geschiedenis als Renaissance bekend staat. Het is inderdaad 
waar, dat het Calvinisme, naast het bovennatuurlijke, veel aandacht wijd­
de aan het ondermaanse. Deze verbinding van bovennatuurlijke levens­
beschouwing met concrete politieke en sociale omstandigheden, vormde 
juist zijn macht tenoverstaan van het Lutheranisme en gedeeltelijk ook 
van het Katholicisme. Maar evenzeer staat het vast, dat het Calvinisme 
de natuurlijke orde in functie ziet van het bovennatuurlijke. Calvijn or­
ganiseert zijn aarde met God voor ogen.

Welnu, in wezen is dit middeleeuws, want het nieuwe van de Renais­
sance ligt juist hierin, dat zij abstractie maakt van het bovennatuurlijke; 
zij sluit het niet in, maar sluit het evenmin uit. Het Renaissance-bewust- 
zijn als zodanig betrekt God niet onmiddellijk in het aardse leven, zoals 
dit in de Middeleeuwen gebeurde. Hiermee wordt geenszins bedoeld, 
dat de Renaissance-mens, omdat hij Renaissance-mens is, a-religieus zou 
zijn. Wij bedoelen alleen dat zijn persoonlijkheid, in zoverre die renais­
sancistisch is, God niet insluit. Het bovennatuurlijke kan er bijkomen, 
maar dan gebeurt dit buiten het Renaissance-bewustzijn om. God is geen 
essentieel bestanddeel van de Renaissance, zoals Hij het wel was van de 
middeleeuwse cultuur.

Door deze abstractie die van God gemaakt wordt, kunnen de vir 
heroici ingenii en de homo universalis inderdaad samengaan, maar niet omdat 
het Calvinisme noodzakelijk gepaard gaat met Renaissance. Zij kunnen 
naast elkaar bestaan als twee evenwijdige lijnen, die elkaar niet kruisen. 
Renaissance kan samengaan met Calvinisme, zoals het gepaard kan gaan 
met Katholicisme o f met a-religiositeit, en dit omdat noch de godsdienst 
in het algemeen, noch een bepaalde godsdienst in het bizonder een in- 
haerent bestanddeel uitmaakt van de Renaissance. Hier raken wij een 
gevoelige plaats, die door zovelen gekwetst werd, door de enen omdat 
zij het moderne laïcisme essentieel achtten voor de Renaissance, door 
de anderen omdat zij meenden dat de godsdienst onontbeerlijk was. 
Noch het ene noch het andere strookt met de waarheid. De Renaissance 
laat hier een vacuum, dat naar believen ingevuld kan worden of niet.

Het onderzoek der feiten bewijst, dat de Renaissance in de Nederlanden 
niet het naturalistisch karakter gedragen heeft, dat haar elders kenmerkte. 
Rij ons ging zij gewoonlijk gepaard met een credo. In het Noorden blijkt 
de nieuwe methode aangewend te zijn tot versteviging van het Calvinis­
me. Dit kan alleen de fundamentele juistheid illustreren van wat wij on­

$89



ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDERLANDEN

langs in een recente studie lazen: „In  Italy, the emphasis was greatly 
shifted from the old medieval stock of contents to new humanistic con- 
cepts. In Northern Europe, the old contents kept their central position. 
Humanistic subjects, if  they penetrated from the South, were represented 
with a definitely medieval flavor”  1).

Dat de Renaissance in Noord-Nederland gepaard ging met het Cal­
vinisme, bewijst echter geenszins, dat er een essentieel verband zou be­
staan tussen deze stromingen. Men moet altijd duidelijk voor ogen hou­
den, dat er een grondig onderscheid bestaat tussen Renaissance en Cal­
vinisme, zodanig, dat er nog andere combinaties mogelijk zijn. Indien 
men de banden tussen Renaissance en Calvinisme te nauw aanhaalt, snijdt 
men zichzelf de pas af voor het volgen der historische ontwikkeling. Men 
beperkt zijn gezichtsveld tot één enkel aspect. Geheel katholiek Zuid- 
Europa, dat zo een rijk Renaissance gebied geweest is, en dat toch de 
bakermat der cultuurvernieuwing was, laat men buiten beschouwing. 
Zelfs waar het de Nederlanden betreft verminkt men zijn cultuurhisto­
rische kennis door dit eenzijdig standpunt. Want ook in het katholieke 
Zuiden werd de cultuur op nieuwe banen geleid, en dit beleefde juist zijn 
hoogste bloei, toen het Calvinisme verwijderd was, en de katholieke orde 
hersteld 2).

* * *
Prof. Overdiep legt niet alleen een zeer nauw verband tussen Renais­

sance, nationale vrijmaking en Calvinisme, hij gaat zelfs zover de Renais­
sance in de Nederlanden afhankelijk te maken van de vestiging der Repu­
bliek; het contact tussen beide wordt bij hem een oor^akelyk verband 3). 
Vooral deze bewering heeft onverbiddelijke kritiek uitgelokt 4), en dit 
met recht, want waar Prof. Overdiep elders alleen blijk gaf van eenzijdig­
heid en onvolledige waarheid, daar doet hij hier de historische werkelijk­
heid geweld aan. De inachtneming der begripsbeperking waarover wij

*) O. Benesch, T h e  A r t  o f  th e R e n a i s s a n c e  in N o r t h e r n  E u r o p e ,  
Cambridge (Mass.) 1945, p. 7.

2) In dit verband leze men vooral het jongste boek van Fl. Prims: G e s c h i e d e n i s  
v a n  A n t w e r p e n ,  dl. XXII, Antwerpen 1946.

3) G. S. Overdiep, G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e ,  III, 7: „De 
Nederlandsche Renaissance is in sterke mate nationaal geweest, kwam voort uit en ging ge­
paard met de opkomst van de Republiek der vrije Nederlanden.” — Iets verder: „Uit den 
drang naar vrij heid, naar staatkundige, kerkelijke en cultureele mondigheid, uit de hachelijke 
kansen van den vrijheidsoorlog, wordt niet alleen een Nederlandsche staat, maar ook een 
nieuwe Nederlandsche letterkunde geboren.”

4) J. F. Vanderheyden, K r o n i e k  d e r  L i t e r a t u u r g e s c h i e d e n i s  in 
„Dietsche Warande en Belfort”  Januari 1946, p. 34; Em. Janssen, O n z e  L e t t e r k u n d e  
d e r  R e n a i s s a n c e  in „Streven, Dec. 1945, pp. 129 vlg.

3 90



het in het begin van deze studie hadden, kan deze stelling in geen enkel 
opzicht redden, want zelfs indien men haar uitsluitend op Noord-Neder- 
land reflecteert, kan men haar onmogelijk aanvaarden.

Om ieder misverstand te voorkomen, halen wij hier voluit aan wat 
Prof. Overdiep als argumenten schijnt aan te voeren. „De grootste vroe­
ge Renaissancisten, Jan van Hout, Marnix en Coornhert, hoe verschil­
lend ook naar geest en werk, zij hebben allen deelgenomen aan den strijd 
om de vrijheid; geen voorganger van de nieuwe eigen kunst of weten­
schap, die niet bewust heeft meegewerkt aan den opbouw van de Neder­
landsche taal; het meest klassieke werk van den meest cosmopolitischen 
dichter onzer Renaissance is de verheerlijking van den heroïschen strijd 
tegen Spanje en de vestiging van den nieuwen Staat: P. C. Hooft’s 
N e d e r l a n d s c h e  H i s t o r i ë n ” 1).

De aandachtige lezer zal reeds opgemerkt hebben, dat deze drie pun­
ten alléén bewijzen kunnen, dat de Renaissance gepaard ging met de staat­
kundige vrijmaking, niet dat zij daarvan afhankelijk was. Inderdaad, in­
dien renaissancisten deelgenomen hebben aan de vrijheidskrijg — en zij 
zijn niet zeldzaam 2) — dan kan dit er slechts op wijzen, dat onze vrijheid 
iets te danken heeft aan de Renaissance, niet het omgekeerde. Trouwens, 
de meeste dezer auteurs droegen de Renaissance reeds in zich, voordat 
de Republiek der Verenigde Provinciën een feit was. Het gaat dus niet op 
te beweren, dat de Renaissance hier te danken zou zijn aan de vrije Staat.

Ook de opbouw van het Nederlands kan bezwaarlijk aangezien worden 
als een vrucht van de jonge republiek. Vergeten wij immers niet, dat het 
streven naar een zuivere volkstaal een algemeen Europees verschijnsel 
was, eng verbonden met de Renaissance. Ook hier ging Italië de rest van 
Europa voor, toen in 1542 Sperone Speroni’s D i a l o g o  d e l l e  
l i n g u e  verscheen. De Franse Pleïade, met als woordvoerder Joachim 
du Bellay, volgde in 1549 met D e f f e n c e  et  i l l u s t r a t i o n  d e  
l a  l a n g u e  f r a n j o y s e ,  en het is gebleken, dat dit belangrijke stuk 
niet helemaal los staat van het Italiaanse voorbeeld 3). Welnu, het stre­
ven naar een zuiver Nederlands mag niet uit dit Europese verband ge-

x) G. S. Overdiep, G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e ,  111,7 .
2) Prof. Overdiep vermeldt alleen van Hout, Marnix en Coornhert. Het was natuurlijk 

niet nodig, dat hij iedereen opnam in zijn opsomming, maar wij mogen toch niet vergeten, 
dat nog talrijke anderen het hunne bijdroegen, zij het dan ook niet altijd met succes. Aldus 
Lucas de Heere, Jan van der Noot, J. B. Houwaert, Karei van Mander. Men merke op, dat 
dit namen zijn van Zuidnederlanders.

3) E. Rombauts, G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e  de r  N e d e r ­
l a nde n,  III, 107.

ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE N E D ER LA N D EN

391



ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDERLANDEN

licht worden. Onze taalzuiveraars hebben destijds duidelijk bevestigd, 
dat zij zich spiegelden aan het voorbeeld van Italië en Frankrijk 1). In­
dien onze renaissancisten dus „bewust meewerkten aan den opbouw van 
de Nederlandsche taal” , dan mag dit niet beschouwd worden als een 
vrucht van de opstand tegen Spanje. Het is veel waarschijnlijker, dat dit 
streven het nationale bewustzijn verstevigd heeft en de strijd om de vrij­
heid ten goede gekomen is, in plaats van zelf een resultaat te zijn der 
vrijheidsbeweging.

De N e d e r l a n d s c h e  H i s t o r i ë n  van Hooft kunnen al 
evenmin bewijzen dat er een oorzakelijk verband zou bestaan tussen de 
nieuwe staat en de Renaissance. O f dit al dan niet „het meest klassieke 
werk van den meest cosmopolitischen dichter onzer Renaissance”  is, 
laten wij in het midden 2). Wij willen er alleen de aandacht op vestigen, 
dat dit werk de bekroning is van een lijn, waarvan de oorsprong veel 
vroeger gezocht moet worden dan de vestiging van de Republiek, terwijl 
men het als bewezen mag beschouwen, dat de historiographie bewust 
gebruikt werd als een middel om het samenhorigheidsbesef aan te kwe­
ken 3). Het is dus niet mogelijk diezelfde geschiedschrijving te beschou­
wen als een gevolg van de bekroning van dat nationaal streven. Eigen­
aardig genoeg blijkt Prof. Overdiep elders dezelfde mening toegedaan 
te zijn 4).

Dat de oorsprong van de Renaissance in de Nederlanden niet gezocht 
mag worden in de vestiging van de Republiek, wordt niet alleen duidelijk 
door de weerlegging van de aangehaalde argumenten, het blijkt evenzeer 
uit de onmiskenbaar renaissancistische roerselen, die wij in Zuid-Neder- 
land aantreffen, lang voordat er sprake was van een vrije republiek. Den­
ken wij slechts aan Lucas de Heere, die een bescheiden poging aanwend­
de tot vernieuwing van de litteraire vormentaal. Jan van den Werve ging 
zijn Noordnederlandse collega’s voor in het streven naar een zuiver 
Nederlands, en dit nadat Thielman Susato reeds een lans gebroken had

*) ld., O.c. III, 106 vlg.
2) Prof. Vanderheyden trekt dit bv. in twijfel, zie „Dietsche Warande en Belfort”  Januari 

1946, p. 34.
3) Zie in dit verband o.a. J. Huizinga, U it  de V o o r g e s c h i e d e n i s  v a n  ons  

n a t i o n a a l  Bes ef ,  in „De Gids” , 1912.
4) G. S. Overdiep, On z e  R e n a i s s a n c e  in P r o z a ,  p. 5: „De humanistische 

historici van de zestiende en zeventiende eeuw hebben de gegevens der klassieke geschied­
bronnen gericht op de rechtvaardiging van de Republiek der Vereenigde Nederlanden als een 
bolwerk van vrijheid en vrede.”  — ld., G e s c h i e d e n i s  v a n  de L e t t e r k u n d e ,  
III, 27: „De humanistische geschiedschrijving is een der krachtigste middelen tot opwekking 
van het nationale zelfbewustzijn, en dus van de Nederlandsche Renaissance.”



voor het componeren van liederen in de moedertaal. Cornelis van Ghis- 
tele oefende met zijn vertalingen der klassieke auteurs een haast onpeil­
bare invloed uit op de verspreiding van de klassieke gedachten. J . B. 
Houwaert mag met zijn zedekundige werken enigszins beschouwd wor­
den als een voorloper van Coornhert en Spiegel. Ten slotte is daar Jan 
van der Noot, de eerste Nederlander, die een waarachtig renaissancistisch 
gedicht vermocht te schrijven.

En dan willen wij nog niet verder ingaan op de verworvenheden der 
Zuidnederlandse XVIe-eeuwse schilderkunst, die in Frans Floris de 
Vriendt een figuur bezat, die zijn invloed niet alleen wist uit de breiden 
tot de Nederlanden, maar tot gans Noord-West-Europa; dan willen wij 
ons beperken tot een loutere vermelding van die andere mijlpaal in de 
cultuurgeschiedenis der Nederlanden: het Antwerpse stadhuis, om nog 
maar te zwijgen over de hoge bloei, die de renaissancistische wetenschap­
pen te Antwerpen kenden na het herstel van de orde in 1 5 8 5. Indien dit 
geen Renaissance was — Nederlandse Renaissance  ̂— wat was het dan wèl?

Bij dit bestaan van een veelzijdig renaissancistisch cultuurleven in de 
zuidelijke Nederlanden komt nog, dat deze culturele activiteit invloed 
uitgeoefend heeft op het Noorden, en de Renaissance aldaar ten goede 
gekomen is. Wij moeten niet verder gaan dan Marnix van St. Aldegonde, 
die door Prof. Overdiep tot de belangrijkste figuren gerekend wordt, 
welke het Noorden kan aanwijzen. Was hij geen Brusselaar? En Karei 
van Mander, met zijn S c h i l d e r b o e c k ,  was hij geen Vlaamse 
vluchteling? En is zijn S c h i l d e r b o e c k  zelf geen navolging van 
een initiatief, dat reeds genomen werd door zijn leermeester Lucas de 
Heere, ook een Vlaming 1)? Trouwens, het jongste onderzoek heeft 
uitgewezen, dat zelfs Coornhert’s W é l - l e v e n s k u n s t e  niet hele­
maal vreemd staat tegenover werken uit Zuid-Nederland. Zo blijkt er 
bijvoorbeeld afhankelijkheid te bestaan van de E t h i c a e  D e s c r i p -  
t i o (1567) door Cornelius Valerius, een Leuvens humanist, alsook van 
het E t h i c a e  C o m p e n d i u m  (1554) door Foxius Morzillius, een 
Spanjaard die te Leuven studeerde. Het zou trouwens niet de eerste maal 
zijn dat Coornhert aan Zuidnederlandse werken ontleende. Prof. Over­
diep haalt in deze zin zelf nog D e  O n d e r s t e u n i n g  d e r  A r m e n  
(1526) aan, evenals D e  D i s c i p l i n i s ,  beide werken geschreven 
door de „Spaansche Vlaming”  L. Vivès 2).

x) J. Gabriëls, G e s c h i e d e n i s  v a n  de V l a a m s c h e  K u n s t ,  II, 555.
2) G. S. Overdiep, G e s c h i e d e n i s  v a  n de L e t t e r k u n d e ,  III, resp. 21 en 43.

ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NED ER LA N D EN

3 9 3



De invloed van het Zuiden op het Noorden bleef ten andere niet be­
perkt tot de literatuur. Ook de beeldende kunsten, de bouwkunst, de 
hervorming zelfs, volgden een weg die van Zuid naar Noord liep. En 
wat de boekdrukkunst betreft, die beschouwd mag worden als het in­
strument zélf van de Renaissance, geeft ook Prof. Overdiep de grote en 
vérstrekkende invloed van Zuid-Nederland toe 1).

* * *

Wij hopen in deze bijdrage aangetoond te hebben, dat het onbegonnen 
werk is een beeld te willen schetsen van de cultuurontwikkeling in de 
Nederlanden, zonder rekening te houden met wat in het zuiden gebeur­
de. Dit geldt dubbel, wanneer het de XV Ie eeuw betreft, d.i. de eeuw, 
waarin de leidende positie nog gedeeltelijk door het Zuiden inge­
nomen wordt, om slechts daarna verschoven te worden naar het Noorden.

Houdt men zich niet aan deze grondwaarheid, dan vervalt men fataal 
in de tekorten, die het eerste hoofdstuk van het derde deel onzer jongste 
literatuurgeschiedenis kenmerken. Enerzijds beperkt men zich tot Noord- 
Nederland, en verminkt men de culturele eenheid der Nederlanden. An­
derzijds brengt deze beperking van het gezichtsveld met zich mee, dat 
men noodzakelijkerwijze verklaringen gaat zoeken, waar zij niet te vin­
den zijn. Aldus komt men tot opvattingen, die in geen enkel opzicht stro­
ken met de historische werkelijkheid.

Prof. Overdiep is het slachtoffer geworden van deze fataliteit. Wat hij 
ons biedt is geen beeld van de Renaissance in de literatuur der Neder­
landen, omdat hij zich te zeer beperkt tot Noord-Nederland. En zelfs 
wanneer men deze beperking in acht neemt mist zijn betoog aan bruik­
baarheid, daar hij zich grondig vergist waar hij de oorsprong der Noord- 
nederlandse Renaissance meent aan te halen. De aanleiding tot deze dub­
bele vergissing was wel zijn verouderd inzicht in de Renaissance als zo­
danig, waardoor hij haar meer moderne eigenschappen toekende, dan zij 
feitelijk gehad heeft.

Onze houding tegenover dit inzicht in onze XVIe-eeuwse litteraire 
ontwikkeling zal dan ook duidelijk zijn: wij verwerpen het. Amicus Plato, 
sed magis amica veritas.

ROND HET PROBLEEM DER RENAISSANCE IN DE NEDERLANDEN

ld., O.c. III, 37.

3 9 4



Het Existentialisme van Gabriël M arcel
door BERNARD DELFGAAUW

Met „existentialisme”  bedoelt men tegenwoordig meestal de wijsbegeerte 
van Sartre. Wij wezen er in ons artikel over Sartre in het Nov.-nr. van dit 
tijdschrift echter reeds op, dat er vele vormen van existentialisme zijn: duitse 
en franse, atheïstische en religieuze. Ouder dan het existentialisme van Sartre 
is de uitgesproken religieuze existentie-philosophie van Gabriël Marcel. In 
ons vorig artikel wijdden wij aan deze wijsbegeerte reeds enkele woorden: 
een juist inzicht in het wezen en de vormen van het existentialisme vereist, 
dat wij ook deze philosophie aan een nader onderzoek onderwerpen. Aldus 
zullen wij overeenkomsten en verschillen kunnen vaststellen en een bevesti­
ging verkrijgen voor onze stelling, dat het existentialisme als zodanig niet met 
het Christendom in strijd is, dat alles afhangt van de vorm waarin het existen­
tialisme zich vertoont.

Gabriël Marcel werd in 1889 te Parijs geboren. Hij ontving een volstrekt 
ongodsdienstige opvoeding, studeerde wijsbegeerte aan de Sorbonne, deed 
tijdens de eerste wereldoorlog dienst bij het Rode Kruis, was na die tijd enkele 
jaren leraar in de wijsbegeerte, maar wijdde zich al spoedig uitsluitend aan de 
philosophie en de literatuur. Door de gang van zijn overwegingen kwam 
Marcel geleidelijk aan steeds dichter tot de Kerk. In 1929 werd hij gedoopt. 
De wijsbegeerte van Marcel verraadt een grote onafhankelijkheid ten opzichte 
van de andere existentialisten. De grote lijnen van zijn denken staan reeds 
vast, voor hij kennis neemt van het werk van Kierkegaard, Heidegger en Jas­
pers. Met den laatste vertoont zijn werk de meeste overeenkomst. Marcel is 
evenals Kierkegaard uitgegaan van een reactie tegen Hegel: tegenover de ab­
stracte dialectiek van Hegel en de neo-hegelianen plaatst hij de concrete be­
schouwing van het menselijk bestaan.

Marcel’s werk is — evenals dat van Sartre — tweeledig. Het omvat wijs­
gerige werken en toneelstukken. Plet aantal drama’s — het eerste ontstond al 
in 1911 — is zeer groot. Achtereenvolgens verschenen: L e  S e u i l  I n ­
v i s  i b 1 e, L e  C o e u r  de s  A u t r e s ,  Le  Q u a t u o r  en f a  di è-  
ze,  Un H o m  me de Di e u ,  L ’ I c o n o c l a s t e ,  T r o i s  P i è c e s ,  
L e  M o n d e  C a s s é ,  L e  C h e m i n  de Cr ê t e ,  L e  Da r d ,  L e  
F a n a l ,  L a  S o i f ,  L ’ H o r i z o n .  De wijsgerige werken zijn: J o u r ­
na l  M é t a p h y s i q u e  1 9 1  3 - 1 9 2 3  (1927), P o s i t i o n  et  Ap-  
p r o c h e s  c o n c r è t e s  du My  s t è r e  o n t o l o g i q u e  (toege­
voegd aan L e  M o n d e  c a s s é  1933), E t r e  et A v o i r  (1935), 
D u  R e f u s  a 1 ’ I n v o c a t i o n  (1940), L a  M é t a p h y s i q u e  de 
R o y c e (een uiteenzetting van de metaphysica van den Amerikaansen wijs­
geer Josiah Royce, 1944) en H o m o  Y i a t o r  (1944). D u  R e f u s  a 
1 ’ I n v o c a t i o n  en H o m o  Y i a t o r  bevatten voordrachten en arti­
kelen. Het grootste deel van E t r e  et a v o i r  wordt ingenomen door 
de voortzetting van het J o u r n a l  M é t a p h y s i q u e  over de jaren

395



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

1928-1933, het andere deel omvat enkele voordrachten. Een groot aantal 
artikelen van Marcel is niet in deze werken opgenomen. Een zeer belangwek­
kende voordracht R é f l e x i o n  p h i l o s o p h i q u e  et  P r o s p e c -  
t i o n  d r a m a t i q u e  ligt in het bereik van den Nederlandsen lezer, daar 
zij, gehouden in de „Wetenschappelijke Week 1939”  van het Nijmeegs Stu- 
denten-Corps, is verschenen in het verslagboek K a t h o l i e k e  S y n ­
t h e s e .  Marcel’s wijsgerig werk bestaat derhalve — behoudens zijn studie 
over Royce — geheel uit voordrachten, waarvan sommige echter een zeer 
aanzienlijke lengte hebben, en het voor zijn schrijfwijze zo kenmerkende 
metaphysische dagboek. Men vindt hier losse gedachten, voortdurende po­
gingen om tot metaphysisch inzicht te geraken.

Van alle existentialisten is Marcel de minst systematische en daarin het 
meest consequent existentialist. Voor Kierkegaard en Nietzsche is in hun 
reactie tegen Hegel alle systematiek verdacht. Het denken kan echter moeilijk 
buiten systematiek en wij zien het streven naar systeem-vorming bij Heidegger, 
Jaspers en Sartre dan ook in hoge mate aanwezig. Vooral de laatste is — wij 
wezen er reeds op — een bijzonder sterk systematicus. Niets van dit alles bij 
Marcel. In het voorbericht van H o m o  V i a t o r  bekent hij, van het schrij­
ven van een systematisch werk afgezien te hebben. En enige belezenheid in 
Marcel’s werk is voldoende om dit begrijpelijk te maken. Marcel’s geest richt 
zich steeds op concrete gegevens, die hij tot in hun diepste grond tracht te 
begrijpen. Er leeft bij hem sterk de vrees, dat een in systeem brengen van deze 
gegevens recht doet aan sommige onder hen, maar andere forceert om wille 
van het systeem. M.a.w. Marcel is van mening, dat ieder systeem ten koste 
van de waarheid gaat. Er is natuurlijk een keerzijde van de medaille. Men zal 
Marcel gaarne toegeven dat ieder systeem een gevaar is, maar anderzijds zijn 
afzonderlijke gegevens in hun laatste gronden enkel te begrijpen door middel 
van een systeem dat deze gegevens hun plaats in het geheel aanwijst. Dit is 
de reden, dat wij toch dikwijls niet volkomen door Marcel’s beschouwingen 
bevredigd worden. Zij blijven tot op zekere hoogte zwevend. De samenhang 
der verschillende vragen komt niet tot zijn recht. En wij krijgen de indruk, 
dat de weg naar het inzicht niet ten einde toe begaan wordt.

Men mag echter niet vergeten, dat het juist een der bedoelingen van Marcel’s 
wijsbegeerte is, aan te tonen, dat wij de weg tot het inzicht nooit ten einde 
toe bewandelen. Tenminste niet in die zaken, die de philosophie aangaan en 
dit is in laatste instantie alles wat den mens als zodanig raakt. Wil men Marcel’s 
werk begrijpen, dan moet men vooreerst de vraag beantwoorden: waarom 
is deze schrijver zowel wijsgeer als dramaturg? Dit denken kan enkel begrepen 
worden vanuit de eenheid, die philosophie en dramaturgie hier vormen. Marcel 
is geen wijsgeer die ook drama’s schrijft en nog veel minder een wijsgeer die 
zijn theorieën door middel van drama’s belicht. Hij is evenmin een dramaturg 
die daarenboven wijsgeer is en geen dramaschrijver voor wien de philosophie 
een verklaring achteraf is. Marcel is philosoof en dramaturg, evenzeer het 
een als het ander en beide met hetzelfde doel: te trachten het wezen van den 
mens te doorgronden. Op dit doel is alles gericht: zowel de wijsgerige over­
weging als de dramatische schepping.

396



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

Marcel heeft een af keer van al het abstracte. Abstractie is verminking der 
werkelijkheid. Enkel het concrete is. En dit concrete wordt geschapen in de 
drama’s en overwogen in de wijsgerige reflexie. Het gaat erom, langs deze 
beide wegen het mysterie van den mens te ontdekken. Want dit is het enige 
dat betekenis heeft. In zijn eerste werk is de term %ijn (etre) Marcel zelfs on­
sympathiek, naderhand komt hij tot het inzicht van Heidegger, dat het zijn 
— althans voor ons — toch in eerste instantie het menselijk zijn is en daarmee 
worden zijn overwegingen over de zijnsidee veelvuldiger.

De kardinale vraag der wijsbegeerte is: wie ben ik? Deze vraag is nooit 
enkel en alleen door het redenerende verstand te beantwoorden. In deze vraag 
ben ik zelf reeds' geheel met al mijn vermogens betrokken. Haar beantwoor­
ding vereist ongetwijfeld de werkzaamheid van het verstand, maar dit kan 
enkel het antwoord in de goede richting zoeken, wanneer mijn hele persoon 
de juiste instelling bezit. Zij vereist een geestelijke ingetogenheid (recueillement), 
waarbij mijn wil en mijn gemoed minstens evenzeer betrokken zijn als mijn 
verstand. Met deze vraag ben ik midden in de metaphysiek, maar ik ben met­
een midden in de mystiek, want feitelijk zijn en behoren te zijn vormen hier 
een onverbrekelijke eenheid.

Men moet overigens niet denken, dat een ten enen male afdoend antwoord 
gegeven kan worden. Wij zijn hier niet op het terrein der af doende antwoorden, 
wij zijn hier op het terrein der vloekende antwoorden. Van buitengewoon be­
lang is nl. het onderscheid tussen probleem (problème) en mysterie (mystère). 
Een probleem is een vraagstuk, dat in beginsel oplosbaar is. Bij een probleem 
ben ik zelf niet rechtstreeks betrokken: ik heb de gegevens als het ware vóór 
mij. Met bepaalde gegevens is een bepaald wiskundig vraagstuk oplosbaar. 
Dit geldt eigenlijk van alle wetenschappen: in beginsel is ieder natuurweten­
schappelijk, medisch, economisch, historisch of taalkundig vraagstuk oplos­
baar als de noodzakelijke gegevens slechts voorhanden zijn. In tegenstelling 
tot de wetenschap werkt de wijsbegeerte echter niet met problemen doch met 
mysteries. In ieder wijsgerig vraagstuk ben ik zelf geheel en al betrokken: ik 
heb het vraagstuk niet vóór mij, doch het vraagstuk is zowel om mij als in 
mij. Ik maak zelf deel uit van de gegevens van het vraagstuk. Daarom hebben 
wij hier te doen met mysteries, die in beginsel onoplosbaar zijn. De vraag: wie 
ben ik? — is niet oplosbaar als een wis kunde vraagstuk. Ik blijf mij zelf steeds 
een mysterie, ik ga steeds boven mijzelf uit, er is geen enkele formule waarin 
ik mijzelf kan uitdrukken. Ditzelfde onderscheid ligt ten grondslag aan de 
verhouding tussen zijn (être) en hebben (avoir). Wat ik ben, ligt in de sfeer van 
het mysterie; wat ik heby in die van het probleem. Mijn zijn kan ik niet door­
gronden, wat ik heb is het voorwerp van het gewone kennen, zowel van het 
kennen in het dagelijkse leven als van het kennen in de wetenschap. De gron­
deloze kennis van het zijn is aan de wijsbegeerte voorbehouden.

De vraag ligt voor de hand: welke zin heeft het onoplosbare vragen te stel­
len? Het-heeft geen zin een wetenschappelijk probleem te stellen, zonder dat 
men weet in beginsel over de gegevens te beschikken, waaruit men het ant­
woord zal kunnen afleiden. Met een mysterie is het echter anders gesteld. De 
overweging van een mysterie verschaft ons licht over dat mysterie zonder

3 9 7



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

echter dat mysterie op te lossen. Dan zou het geen mysterie meer zijn, even­
zeer als een opgelost probleem geen probleem meer is. Er bestaat een gelei­
delijke benadering van de zin van een mysterie: wij begrijpen de betekenis van 
het mysterie steeds beter. Het openbaart ons zijn rijkdom zonder zichzelf in 
die openbaring op te lossen. De vraag: wie ben ik — zal mij steeds duidelijker 
worden en ik zal haar steeds meer in haar volle omvang en peilloze diepte leren 
zien, maar ik zal haar nooit kunnen beantwoorden met een triomfantelijk: 
Kijk, dat ben ik nu!

Menig lezer zal waarschijnlijk getroffen worden door de overeenkomst, die 
Marcel’s opvatting van het mysterie biedt met de mysteries van het geloof, 
die men ook door gebed en overweging in de juiste levenshouding kan trach­
ten te benaderen, zonder dat zij ooit werkelijk door ons begrepen worden. 
Deze overeenkomst is ook Marcel niet ontgaan, maar hij wijst er met nadruk 
op — en ongetwijfeld zeer terecht — dat er niet alleen geloofsmysteries zijn, 
maar ook „natuurlijke”  mysteries. Er zijn mysteries binnen onze gewone men­
selijke orde. Naast de geloofsmysteries staan de wijsgerige mysteries. De vraag: 
wie ben ik — is evenals de vraag naar het zijn als zodanig een wijsgerig mys­
terie, zij het ook, dat beide vragen onder ander opzicht evenzeer geloofs­
mysteries zijn.

Wij zullen nu vooreerst MarceFs wijsgerige reflexie nagaan en staan daarbij 
voor de moeilijke taak, de onderlinge samenhang aan te geven van beschou­
wingen, die volstrekt buiten ieder onderling verband gegeven worden. Na de 
mensbeschouwing door middel van de wijsbegeerte zullen wij het wezen van 
de mens onderzoeken middels de dramatische uitbeelding. Wij zullen eindigen 
met enkele opmerkingen over de betekenis van MarceFs denken voor de wijs­
begeerte in het algemeen en het Thomisme in het bijzonder.

* * *

Wij kunnen het beste uitgaan van het begrip der transcendentie. De trans­
cendentie (transcendance) speelt bij alle existentialisten een voorname rol. Bij 
Heidegger en Sartre betekent de transcendentie, dat de mens zichzelf trans­
cendeert (te boven gaat), doordat hij steeds noodzakelijk op de wereld betrok­
ken is. Voor Jaspers en Marcel bestaat deze betrokkenheid op de wereld even­
zeer, maar zij vormt als het ware enkel de neerslag van de werkelijke trans­
cendentie: mijn betrokken zijn op God. Mijn leven is in zijn diepste grond 
niets anders dan een verhouding van mij (moi) tot Gij (Toi). Alles wat ik kan 
denken en willen, gevoelen en doen ligt bewust of onbewust in het perspec­
tief van de verhouding van mijn eindig wezen tot het oneindig wezen van God. 
Hoewel het woord bij Marcel niet veel voorkomt, kan men deze verhouding 
het beste weergeven met de term participatie. Mijn denken is een deelname aan 
het denken van God, mijn willen aan het goddelijk willen, en zo is het met alles 
wat ik ben of doe. Als heel mijn wezen en heel mijn handelen geen deelname 
aan Gods zijn en handelen was, dan was ik zelf eenvoudigweg niet. Mijn be­
staan is enkel denkbaar als participatie.

De lezer die met het Thomisme enigszins vertrouwd is, verwacht in be­

398



schouwingen over het menselijk zijn een uiteenzetting van de verhouding 
van ziel en lichaam met al haar consequenties, een beschouwing van den mens 
als animal rationale (redelijk zintuigelijk wezen). Marcel plaatst ons terstond 
midden in de volle concreetheid van dit menselijk zijn. Willen wij weten wat 
de mens is, dan moeten wij die handelingen onderzoeken, waarin hij zich in 
zijn kenmerkende aard voordoet. Dat zijn vooral de trouw, de hoop en de 
liefde. Weliswaar neemt de lichamelijkheid (corporéité) in al deze beschou­
wingen een grote plaats in, maar de verhouding tussen ziel en lichaam is bij 
Marcel anders dan in het Thomisme. Voor hem staat evenals voor Sartre het 
ik als het bewustzijn min of meer tegenover het lichaam als op een of andere 
wijze verbonden met het ik; voor Thomas is het ik een eenheid van ziel en 
lichaam. Ondanks alles is ook Marcel op zijn beurt volgeling van Descartes.

Is volgens Sartre het zijn van den ander voor mij volstrekt ontoegankelijk, 
volgens Marcel is het mijn eigen zijn: openstaan voor en doordringen in het 
zijn van den ander. M.a.w. %ijn is liefde (amour). De verhouding die er bestaat 
tussen God die mij doet zijn, en mij die mijn zijn in dankbare erkenning aan 
Hem teruggeef, een verhouding derhalve van volstrekte openheid, ligt ten 
grondslag aan mijn verhouding tot iedere mens. Is mijn wezen openheid tegen­
over God, dan is het ook openheid tegenover de mens, want de volmaaktheid 
van mijn wezen ligt in zijn mogelijkheid tot verrijking in het levend contact 
met de ander. Is Sartre’s houding tegenover de ander gekenmerkt door het 
woord uit H u i s  C 1 o s : „Les autres, c’est 1’enfer” ; MarceTs opvatting is 
gekarakteriseerd door diens uitlating na de eerste opvoering van H u i s  
G l o s :  „Pour moi les autres, c’est le ciel” . Er is derhalve geen menselijk leven 
mogelijk zonder verdieping in de ander en openbaring aan de ander, zonder 
sympathie, zonder liefde. Het menselijk zijn is liefde. Alle gedachten van be­
paalde „idealistische”  philosophieën, die er vanuit gaan, dat de mens niets 
anders kent dan zijn eigen ideeën, zijn volstrekt ontoereikend om ook maar 
tot enig begrip van de mens te komen. Het wezen van de mens is juist zijn 
transcendentie. Wie deze transcendentie bij voorbaat uitsluit, heeft voor zich­
zelf de weg tot het begrip van het menselijk wezen afgesloten. De transcen­
dentie bepaalt zich echter tot geen enkel beperkt wezen, zij gaat alle beperkt­
heid te boven, zij rust enkel in God, het onbeperkte Wezen, de oneindige 
Liefde. Het is ook enkel God, die de transcendentie naar de ander mogelijk 
maakt, door de mens deel te geven aan zijn onbeperkte liefde. Omdat God 
voor mij een Gij (Toi) is, kan iedere mens voor mij een^‘ (toi) zijn. Door de 
wederzijdse liefde tussen God en mens wordt de onderlinge liefde tussen de 
mensen mogelijk. Daardoor wordt de ander voor mij van een bloot gegeven, 
een object, een hij (lui) tot een^'. De liefde van de mens tot God gaat dan ook 
evenwijdig aan een ontsluiting van de wereld, waarbij ieder hij voor mij tot 
een gij kan worden.

Hoop en liefde zijn nauw verwant. Ik hoop enkel als ik bemin. De hoop 
(espérance) toont dezelfde geheimzinnige transcendente betrekking als de 
liefde. Wij hopen, omdat wij erkennen, dat er — buiten alle gegevens om die 
mijn verwachtingen kunnen bepalen — een Wezen is, dat wil wat ik wil, als 
het verdient gewild te worden. Op deze overtuiging baseert zich alle hoop.

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

399



Vandaar geen hoop zonder God. Vandaar ook, dat er buiten God slechts de 
wanhoop overblijft. Marcel waarschuwt ons hier tegen iedere vorm van 
pharisaeïsme. De erkenning van God sluit de wanhoop niet bij voorbaat uit. 
In ieder van ons blijft de wanhoop (désespoir) steeds een mogelijkheid, die 
haar kansen afwacht. Het leven blijft een strijd, het moet stap voor stap ver­
overd worden: de hoop moet bevochten worden, de wanhoop ligt steeds op 
de loer, ook al kan zij zich voordoen onder volstrekt andere vormen. Het op­
gaan in de futuliteiten van het leven is een maskering, een „verdringing” van 
de wanhoop. Geen verstrooiing kan ons van de wanhoop bevrijden en geen 
poging om haar te vergeten, enkel de hoop, die wij op de wanhoop bevechten. 
Deze gedachten, die men bij Marcel zeer verspreid aantreft, zijn een religieuze 
belichting van Heidegger’s onderscheid tussen het „eigenlijke”  en het „on­
eigenlijke”  bestaan en van Sartre’s ontleding der „kwade trouw”  (la mauvaise 
foi). Hoop is enkel mogelijk waar een geestesgemeenschap in liefde is, wan­
hoop en geestelijke eenzaamheid zijn identiek.

Hier raken wij ook aan het mysterie van de trouw (fidélité). De trouw biedt 
zeer eigenaardige moeilijkheden. Ik bezoek een zieke en ben zo getroffen door 
zijn toestand en zijn verlangen naar gezelschap, dat ik hem beloof de volgende 
week terug te komen. Mijn stemming heeft zich intussen echter gewijzigd. Ik 
maak er mijzelf een verwijt van, maar ik kan onmogelijk het medelijden voelen, 
dat ik ondervond op het ogenblik van mijn belofte. Het trekt mij veel meer, 
een boeiende toneelvoorstelling bij te wonen, waarvoor ik een uitnodiging 
ontvangen heb. Ik sta dan voor het volgende dilemma: mijn belofte breken en 
doen wat ik op dat ogenblik verlang, ofwel mijn belofte houden en tegenover 
de zieke gevoelens tonen die ik niet meer ondervind. Het schijnt, dat er hier 
geen keuze is tussen de ontrouw en de leugen. Ook de trouw kan enkel ge­
handhaafd worden in het kader van een volstrekte transcendentie. Ik weet, dat 
ik op mijzelf, op mijn gedachten, verlangens en gevoelens geen staat kan ma­
ken. Ik weet echter ook, dat er geen verkeer met den ander mogelijk is zonder 
trouw. Daarom is de enige mogelijkheid een volstrekte overgave van mijzelf 
aan God, als aan de Trouw zelf. Ik houd mijn belofte, omdat ik in mijn on­
macht het met mijzelf volstrekt eens te zijn, mijn zaak aan God geef, die de 
onveranderlijke liefde is tegenover wankele sympathie-gevoelens. Trouw is 
daarom enkel mogelijk als ik geloof. Trouw sluit steeds — bewust of onbe­
wust — een betrekking in tot de onwankelbare trouw van den transcendenten 
God.

Aldus blijkt, hoe de meest fundamentele houdingen van de mens — liefde, 
hoop en trouw — enkel mogelijk zijn krachtens de transcendentie, waarin ik 
mijzelf in heel mijn wezen betrokken weet op den mij in ieder opzicht onein­
dig te boven gaanden God. Heel het menselijk bestaan (la condition humaine) 
wordt door twee grondfeiten bepaald. Vooreerst verkeer ik steeds in een be­
paalde situatie (situation), afhankelijk van geslacht, leeftijd, milieu, karakter, 
aanleg, opvoeding en de concrete omstandigheden van het ogenblik. Ver­
volgens ben ik in iedere situatie steeds ten nauwste verbonden met God, ben 
ik zelfs niets buiten deze betrekking. Aldus kan ik enkel werkelijk menselijk 
leven, als ik handel overeenkomstig mijn betrokken zijn op God in iedere

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

400



situatie. Het werkelijke leven is het leven vanuit mijn situatie naar God, iedere 
vorm van leven is schijn van leven. Op deze wijze geef ik tevens een antwoord 
op de vraag: wie ben ik? Maar dit antwoord is geen oplossing. Het is een voort­
durende concrete overweging van mijn bestaan. Daar dit bestaan echter va­
rieert tengevolge van mijn situatie is een eensluidend antwoord onmogelijk. 
Ik beantwoord de vraag steeds opnieuw van uit mijn concrete situatie in mijn 
transcendentie naar God. Het werkelijke bestaan komt tot stand in de ingeto­
genheid, die steeds gepaard gaat met liefde, hoop en trouw.

Wagen wij nog een verdere karakteristiek van het bestaan in ingetogenheid. 
Voor Marcel is evenals voor Heidegger ons zijn een zijn in de wereld (être au 
monde), waarin wereld de betekenis heeft van Umwelt (de omgeving waarin 
zich mijn leven afspeelt). De wereld nu is op de eerste plaats de wereld der 
personen. Van dingen weet ik in de grond niets af, zij zijn slechts middelen of 
ook wel hindernissen om de personen te bereiken. Tegenover personen heb 
ik de houding der beschikbaarheid (disponibilité). Ik behoor steeds beschikbaar 
te zijn, men moet op mij steeds een beroep kunnen doen. Ik ben niet van mij­
zelf, ik behoor aan de anderen. Mijn zijn is toebehoren aan de anderen (appar- 
tenance). Al wat ik heb, kan dit toebehoren in de weg staan. Ik ben meer be­
schikbaar, naarmate ik minder hecht aan hetgeen ik heb. Dit is de nauwe band 
tussen liefde en armoede (pauvreté). Het werkelijke leven is een arm leven, 
waarin ik met mijn eigen zijn alles beschikbaar stel wat ik heb.

De betekenis der ideeën beschikbaarheid en toebehoren worden het best 
verduidelijkt door een overweging van de betekenis van de zelfmoord ener­
zijds, van het martelaarschap anderzijds. Waarom is de zelfmoord ongeoor­
loofd? Omdat ik mij daardoor onttrek aan de anderen, omdat ik mijn beschik­
baarheid ophef en handel alsof ik aan mijzelf toebehoor. De zelfmoord is een 
vergrijp tegen de zin van het leven. Hij is een daad van egoïsme, omdat ik 
mijn beschikbaarheid op mijzelf terugtrek; een daad van lafheid, omdat ik mij 
aan mijn eigenlijke taak onttrek, en een daad van hoogmoed, omdat ik mijn 
eigen lot belangrijker vind dan dat van anderen. De zelfmoord, welke geboren 
wordt uit de wanhoop, is de ergste vorm van verraad (trahison), omdat hij on­
herstelbaar is. De zelfmoordenaar zondigt tegen de trouw, hij geeft toe aan 
het verraad, dat in ieder van ons steeds zijn kansen waarneemt.

Geheel anders staat het met het martelaarschap. Het martelaarschap is de 
hoogste vorm van de trouw, het is mijn beschikbaarheid tot het uiterste, een 
voltrekking van mijn volstrekt toebehoren aan de anderen. Een martelaar 
sterft, omdat de zaak waarvoor hij sterft belangrijker is dan zijn eigen leven. 
Die zaak is met dat sterven gediend. De dood van den martelaar komt het leven 
van de anderen ten goede. Uit de marteldood der eerste christenen is het leven 
der Kerk opgebloeid. Iedere nieuwe bloei zal martelaren eisen.

Marcel erkent met Heidegger, dat ons leven een „sein zum Tode”  is. De 
dood is voor hem echter niet het niets, doch juist de voltooiing van het wer­
kelijke leven. In zekere zin inderdaad zweeft de mens tussen het niets van zijn 
geboorte en het niets van zijn dood. Het leven na de dood is immers niet al 
datgene wat wij ons er nu van voorstellen. Het is een niets tegenover dit alles, 
maar juist omdat het dit alles oneindig overtreft. De dood is voor Marcel niet

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

401



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

de ondergang in het niets, maar de apotheose van het werkelijke leven aan het 
eind van zijn voorbereiding. Het onderscheid tussen zijn en hebben speelt 
ook hier zijn rol. In de dood gaat niet mijn %ijn ten onder, maar wel al wat ik 
heb.

Deze weergave van MarceFs gedachtengang zou haar doel missen, als de 
indruk werd gewekt, dat aan MarceFs denken iedere tragiek vreemd was. In­
tegendeel, dit denken is juist wezenlijk tragisch. Het menselijk zijn is een zijn 
vol spanningen. Voortdurend wordt in ieder van ons de liefde belaagd door 
het egoïsme, de hoop door de wanhoop, de trouw door het verraad. Juist voor 
de werkelijk levende mens is de wanhoop een mogelijkheid die voortdurend 
op de loer ligt, en wij kunnen zelfs in ons leven niet ontwarren, in hoeverre wij 
van hoop en in hoeverre wij van wanhoop vervuld zijn. En ditzelfde geldt 
voor de verstrengeling van liefde en egoïsme, van trouw en verraad. Het is 
mijn vrijheid, die voortdurend iedere stap in mijn leven bepaalt vanuit de 
concrete situatie waarin ik verkeer. Maar welk motief houd ik die vrijheid voor: 
is het liefde of egoïsme, hoop of wanhoop, trouw of verraad? Ons allen be­
dreigt een volstrekte zelfbegoocheling. Wij bedriegen onszelf omtrent de ge­
voelens, die ons bezielen. Dit is het onderwerp van MarceFs drama’s: het 
kardinale punt waarin tragische wijsbegeerte en bezinnende dramatiek elkaar 
raken.

* * *

Wanneer men de nauwe band tussen geloof en denken bij Marcel kent, kan 
men verwonderd zijn, van dit geloof zo weinig aan te treffen in MarceFs 
drama’s. Er is een groot verschil in de verhouding tussen literatuur en wijsbe­
geerte bij Marcel en Sartre. Bij Sartre wordt een bepaalde levensvisie wijsgerig 
verwerkt in zijn philosophische boeken en litterair in zijn romans en toneel­
stukken. Uit beide genres spreekt dezelfde visie, in beide genres wordt deze 
visie ons uiterst suggestief voorgehouden: in het ene geval door een wijsgerig- 
phaenomenologische, in het andere geval door een litterair-beeldende be­
schrijving. Bij Marcel wordt ons geen bepaalde visie opgedrongen, maar wor­
den wij aangespoord tot de overweging van het mysterie van de mens. In de 
wijsgerige werken trachten wij inzicht te krijgen door een phaenome.no- 
logische beschrijving en een wijsgerige analyse van de fundamentele menselijke 
activiteiten, in de drama’s worden ons concrete mensen uitgebeeld die het 
mysterie van hun eigen zijn — meest onbewust — beleven. De personen uit 
MarceFs drama’s zijn bijna steeds voorbeelden van wat de mens wordt, als hij 
zijn transcendentie naar God niet beleeft. Wie God niet kent, kent ook zichzelf 
niet. Het tragisch besef van Marcel spreekt uit de tragiek van zijn figuren. De 
gelovige is hieronder een uitzondering en deze uitzondering — zoals Arnaud 
in L a  S o i f  — is in de regel het minst geslaagd.

Een reflexie over zijn eigen dramatiek vinden wij in zijn voordracht R é- 
f l e x i o n  p h i l o s o p h i q u e  et  P r o s p e c t i o n  d r a m a t i q u e .  
Wij zeiden reeds, dat het voornaamste thema van Marcel’s drama’s de moge­
lijkheid is van de volstrekte zelfbegoocheling. Er zijn wezens waarin leugen 
en waarheid niet meer van elkaar te onderscheiden zijn: noch door zichzelf

402



noch door anderen. Zij weten zelf niet of zij eerlijk zijn en hun omgeving 
weet het niet. Wij zien hen herhaaldelijk in MarceFs drama’s. Zij zijn een raad­
sel voor zichzelf en voor ieder ander, voor ons toeschouwers of lezers en voor 
den schrijver zelf. Een poging tot volstrekte doorschouwing van zichzelf of 
van de ander leidt nooit tot opheffing van de tegenspraak, maar enkel’tot totale 
vernietiging van heel de mens, tenzij zij geleid wordt door een werkelijke alle 
menselijkheid transcenderende liefde.

Een duidelijk voorbeeld van deze verwikkeldheid biedt de hoofdpersoon 
uit MarceFs lievelingsdrama L e  C h e m i n  de C r ê t e  (1936): Ariane 
Leprieur. Door zijn huwelijk met de rijke Ariane Varet is Jéróme Leprieur 
ontheven van zijn moeilijke financiële omstandigheden, waarvoor zijn werk­
zaamheden als muziek-criticus ontoereikend waren. Kort na het huwelijk wordt 
Ariane ziek. De doktoren weten de aard van haar ziekte niet nauwkeurig te 
bepalen, maar beschouwen haar wel als een bepaalde vorm van tuberculose. 
Een verblijf in de bergstreek van Zuid-Frankrijk wordt het aangewezen ge­
neesmiddel geacht. Jéróme kan moeilijk wennen in de provincie en op aandrin­
gen van zijn vrouw besluit hij naar Parijs terug te keren. Hier wordt hij de 
minnaar van de jeugdige violiste, Violette Mazargues. Na enige tijd keert 
Ariane te Parijs terug, daar de doktoren haar als genezen beschouwen. Zij kan 
echter niet besluiten daar te blijven en verblijft er enkel van tijd tot tijd. Zij is 
op de hoogte van Jéróme’s verhouding en besluit betrekkingen met Violette 
aan te knopen. Zij is een goed pianiste en stelt Violette voor, enkele lessen in 
accompagnement bij haar te nemen. Voor Violette is deze situatie uiterst pijn­
lijk: zij ziet zich geplaatst tegenover haar mededingster, die in plaats van haar 
iets kwalijk te nemen haar vorstelijk betaalt. Voor het in de grond zeer trotse 
en rechtschapen karakter van Violette wordt haar toch reeds moeilijke positie 
tegenover Ariane nog veel moeilijker. Ariane tracht haar gerust te stellen door 
te zeggen, dat zij toch alles reeds lang wist. Er ontstaat een merkwaardige in­
timiteit tussen Ariane en Violette. Ariane verlangt enkel, dat Violette niet aan 
Jéróme bekend zal maken, dat zij van hun verhouding op de hoogte is. Deze 
gedachte zou voor Jéróme ondragelijk zijn. Toch schept dit gedrag van Ariane 
een eigenaardige sfeer. Het kan niet anders of Jéróme moet ongerust worden 
over de intimiteit tussen zijn vrouw en zijn minnares. Dit te meer daar Violette 
niet kan laten blijken, dat Ariane van de verhouding op de hoogte is. Komt 
dan ten onrechte bij Jéróme de gedachte op, dat Ariane het er op aan stuurt 
zich tussen hem en zijn minnares te plaatsen? Dat Ariane tegelijkertijd aan 
Violette verzekert, dat zij de verhouding voor Jéróme goed vindt en er der­
halve niets aan in de weg wil stellen, kan hem niet geruststellen, daar Violette 
hem dit niet over kan brengen.

Ten einde raad besluit Jéróme te scheiden. Vroeger heeft hij hier nooit toe 
kunnen besluiten, daar hij de liefde en vooral de bewondering voor zijn vrouw 
nooit verloren heeft. Ook voor Violette is de gedachte van een scheiding uiterst 
pijnlijk, daar zij ook bezield wordt door gevoelens van bewondering en mede­
lijden voor Ariane, ook al is geleidelijk aan eveneens een zeker wantrouwen bij 
haar opgekomen. Violette stelt Ariane van de genomen beslissing op de hoogte. 
Ariane toont geen verontwaardiging, zij verzoent zich terstond met de gedach­

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

405



te, zij keurt haar zelfs goed en neemt haar als het ware voor eigen rekening. 
Zij wijst er Violette echter op, dat zij zeker moet zijn van de redenen die Jé­
róme tot deze stap brengen. Er zal toch geen naijver in het spel zijn op de in­
timiteit van zijn vrouw met zijn minnares? Zo wekt Ariane de eerste onrust op 
in het hart van Violette. Zij laat het hier niet bij. Zij merkt op, dat hun huwe­
lijksleven financieel zeer moeilijk zal zijn en zij wil dan ook, dat Violette haar 
toestaat hen — buiten weten van Jéróme — financieel te helpen. Dit kan de 
trotse Violette echter onmogelijk aanvaarden, haar rechtschapenheid kan zich 
niet de schuldenares blij ven voelen tegenover degenen, wier huwelijk zij zal ver­
nietigen. Zij kan de gedachte niet onderdrukken, dat hier een berekening in 
het spel is, wraardoor zij beiden aan Ariane onderworpen zullen blijven. Op 
deze verschrikkelijke beschuldiging antwoordt Ariane enkel: ,,Je souhaite du 
plus profond du coeur que vous n’ayez pas a regretter les mots que vous venez 
de dire; quoi qu’il arrivé, il faudra vous rappeler que je les ai pardonnés” .

Deze woorden blijven Violette achtervolgen. „Wat er ook gebeure!”  Wat 
is de betekenis van die mysterieuze woorden? Overweegt Ariane een spoedige 
dood of zelfs zelfmoord? Violette kan geen rust meer vinden, zij breekt met 
Jéróme. Ariane echter wordt van haar kant evenzeer achtervolgd door de 
woorden die zij uitgesproken heeft. De twijfel aan de zuiverheid van haar be­
doelingen komt ook bij haarzelf op. Zij weet een onderhoud met Violette in 
tegenwoordigheid van Jéróme te bewerkstelligen. Zij spreekt hier haar eigen 
twijfels over de zuiverheid van haar motieven uit. Zij is ongetwijfeld oprecht, 
maar toch kan het resultaat geen ander zijn dan dat zij in aanzien stijgt bij 
Jéróme en Violette de rol laat van degene die haar onbarmhartig geoordeeld 
heeft. Zij verbreekt hierdoor de laatste banden tussen Violette en Jéróme, uie 
het nooit heeft kunnen vergeven dat Violette plotseling met hem brak. Zij, 
versterkt deze uitwerking nog door Jéróme te smeken geen rekening met 
haar te houden en zijn leven opnieuw met Violette op te bouwen. Jéróme kan 
nu echter in Violette’s houding moeilijk meer iets anders zien dan achterdocht 
en ondankbaarheid. Toch is Ariane zelf wanhopig over deze afloop. Zij heeft 
eerlijk gepoogd met zichzelf en de anderen tot klaarheid te komen: het gevolg 
is enkel dat zij alle verdenking van minderwaardig gedrag op Violette heeft 
afgewenteld.

Wat te denken van een figuur als Ariane? Wat is haar diepste innerlijk: 
edelmoedigheid of perversiteit? Marcel bekent het zelf niet te weten. Hij 
schept zijn figuren, maar hij herkent ze meer dan dat hij ze maakt. Hij heeft 
niet de illusie in het drama op te lossen wat in ons leven als onontwarbare reali­
teit gegeven is. Hij wil slechts de werkelijkheid in haar klemmendste vorm 
voor ons oproepen. Sterke verwantschap met de figuur van Ariane vertoont 
die van Aline Portier in L a  C h a p e l l e  a r d e n t e  (uit T r o i s P i è- 
c e s). Een zelfbegoocheling in andere vorm vinden wij bij Jeanne Framont 
in L e  M o r t  de De  ma i n (ib.), die zich reeds geheel heeft ingesteld op 
de dood van haar echtgenoot aan het front, omdat zij niet verrast wil worden 
door de werkelijkheid als het eenmaal zo ver komt. Op twee stukken zullen 
wij nog iets nader ingaan.

In L a  S o i f  (1938) kiest Eveline Chartrain steeds de partij van haar stief­

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

4 0 4



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

kinderen tegenover haar echtgenoot. Zij neemt hen voortdurend in bescher­
ming tegen diens eigenaardige levensgewoonten en opvattingen. Zij treedt in 
het stuk op als intelligente en levenslustige vrouw, de verpersoonlijking van 
een door fiine ontwikkeling en sterk karakter veredeld „gezond verstand” . 
Wat is echter dat haar drijft? Is het enkel haar genegenheid voor haar stief­
dochter, die het door haar man gewenste huwelijk van Stella met Alain 
de Puyguerland doet tegenwerken? Of is de laatste drijfveer hier haar af keer 
van Alain, omdat hij op haar man lijkt, in laatste instantie dus af keer tegen 
haar eigen echtgenoot, dien zij in de grond meer om zijn kinderen dan om 
zichzelf getrouwd heeft? De ontknoping van het stuk neigt naar de laatste 
opvatting, waardoor juist de sympathiekste figuur van het drama haar aureool 
verliest en de minder sympathieke figuren in een menselijker belichting ko­
men te staan. In ieder van ons zijn goed en kwaad zo nauw verweven, dat wij 
er zelf geen onderscheid tussen weten te maken. Wij zijn soms zeer makkelijk 
in het oordelen van anderen, maar kunnen onszelf niet beoordelen. „Je  ne 
pense rien; je ne juge plus”  — is de berusting van Eveline na het conflict waar­
in zij haar eigen innerlijke duisternis ontdekt heeft.

In L ’ H o r i z o n  (1945) wordt Germaine Lestrade op een séance van 
een helderziende zijn spoedige dood ten gevolge van een ongeluk voorzegd. 
Hij is diep onder de indruk en treft alle schikkingen, zonder Thérèse, zijn 
vrouw, iets te laten merken. Hij wil haar na zijn dood beveiligd weten en de 
gunstige omstandigheden scheppen voor een huwelijk met hun huisvriend 
Bernard Devèze. Daarvoor is allereerst noodzakelijk, dat hij Bernard afleidt 
van Valentine Merlin, die van hem houdt. Dit onbegrepen spel stoot Thérèse 
af. Opheldering volgt, wanneer het voorzegde ongeluk niet Germain doch 
Bernard treft. Er is daarbij voor Thérèse alle reden zich af te vragen, wat het 
eigenlijke motief van Germain’s handelwijze geweest is, waarom hij haar zo 
graag met Bernard verbonden zag. Was dit een belangeloze zorg voor haar 
geluk of een wantrouwen ten aanzien van haar gedrag na zijn dood, een vrees 
dat zij zou hertrouwen met iemand waarvoor zijn herinnering zou vervagen, 
een egoïstisch verlangen derhalve haar ook na zijn dood nog door middel van 
Bernard aan zich verbonden te weten? In dit stuk maakt Marcel gebruik van 
parapsychologische gegevens om zijn figuur in een tragische situatie te brengen 
die ons zicht geeft op zijn diepste innerlijk. De rechtmatigheid van een derge­
lijk procédé staat voor Marcel onomstotelijk vast. Hij putte hier slechts uit 
zijn ervaringen in de jaren tijdens en kort na de vorige wereldoorlog opge­
daan aan het Institut Métapsychique te Parijs.

Deze voorbeelden mogen voldoende zijn om te belichten, hoe het drama 
voor Marcel naast de wijsbegeerte het middel is om in het diepste wezen van 
den mens door te dringen. Hij heeft niet de pretentie het mysterie op te los­
sen, hij wil het mysterie enkel laten zien, zoals hij aan het slot van de hierboven 
genoemde studie zegt: „Ce serait pour le dramaturge se montrer infidèle a 
la réalité que prétendre résoudre ce qui dépasse la portée de nos moyens 
d’investigation humains; il doit se contenter, me semble-t-il, de nous rendre 
pleinement sensible et même intelligible en tant que mystère ce mystère in- 
sondable que chacun de nous est pour lui-mëme” . De overeenkomst tussen

4 0 5



zijn wijsbegeerte en zijn dramatiek blijkt hieruit, dat hun functie in de grond 
dezelfde is: „La fonction essentielle du théatre.... nous oriente insensiblement 
vers un au dela de Fépreuve humaine oü celle-ci trouve sa vraie figure et sa 
justification éterneüe.”

*  *  *

Aan het slot van dit artikel stellen wij ons de vragen: wat is de betekenis 
van MarceFs denken voor het christendom, voor de wijsbegeerte en voor het 
Thomisme in het bijzonder?

Het is duidelijk, dat de wijsbegeerte van Marcel van een zuiver christelijke 
inspiratie is: in de tijd voor zijn toetreding tot de Kerk evenzeer als daarna. 
Men kan deze wijsbegeerte als christen ten volle onderschrijven. Wel rijst 
mogelijk bij den een of anderen lezer de vraag: worden geloven en weten hier 
wel voldoende onderscheiden? Marcel heeft deze vraag zelf ook voorzien. 
Hij antwoordt, dat zijn wijsbegeerte ongetwijfeld wijst in de richting van de 
Openbaring, maar dat zij deze noch vereist noch vooronderstelt noch aan­
vult noch ook begrijpt. Zij kan hoogstens tot op zekere hoogte den mens voor­
bereiden haar aan te nemen. Zijn philosophie kan dus de rol vervullen, die 
theologen en apologeten aanduiden met de term van „praeambula fidei” : 
voorbereidingen tot het geloof. Dit hoeft ons niet te verwonderen, gaat Mar­
cel verder: iedere metaphysiek ontstaat in een concrete situatie. Welnu, in deze 
situatie is het christendom een der voornaamste bepalende elementen. Geen 
wonder dus, dat het het „klimaat”  ener wijsbegeerte mede bepaalt. Hoezeer 
Marcel zich dus ook bezighoudt met begrippen als liefde en hoop: hij wordt 
daarmee geen theoloog. Hij beschrijft deze verschijnselen zoals ze zich voor­
doen en bepaalt de voorwaarden waarin zij kunnen ontstaan. Dat is wijsgerig 
werk, men hoeft er niet noodzakelijk christen voor te zijn. Dezelfde gedachten 
hielden Marcel al lang voor zijn overgang tot de Kerk bezig. In de grond is 
MarceFs standpunt identiek met dat van Maurice Blondel, die op zijn tachtigste 
verjaardag van den Paus een persoonlijke brief ontving als erkenning van zijn 
betekenis voor de ware wijsbegeerte in christelijke geest.

MarceFs betekenis voor de wijsbegeerte valt samen met die van het existen­
tialisme in het algemeen. De betekenis der existentialisten is, dat zij opnieuw 
het oog geopend hebben voor de kardinale betekenis van de overweging 
over den mens zelf, dat zij alle starre systemen die de hele waarheid meenden 
te omvatten hebben doorbroken en nieuw inzicht gegeven hebben op de ware 
werkelijkheid. De meeste existentialisten hebben, zoals wij in het begin van 
dit artikel zeiden, met hun nieuwe visie en nieuwe gegevens een nieuw systeem 
opgebouwd, Marcel echter niet. Hij blijft voortdurend bedacht op datgene 
wat zich tegen het systeem als zodanig verzet, hij opent voortdurend nieuwe 
perspectieven, wekt twijfel aan schijnbaar vaststaande waarheden, verwondert 
zich waar de routine-philosooph alles vanzelfsprekend vindt.

Het is duidelijk, hoe dit alles juist ook voor het Thomisme belangrijk is. 
Iedere philosophische school, of zij nu Thomas, Kant en Hegel tot uitgangs­
punt heeft, neigt tot verstarring. De navolger van een wijsgeer neigt er altijd 
toe te denken, dat zijn bewonderde voorganger het laatste woord heeft ge­
sproken. Hij meent makkelijk, dat het voldoende is de wijsbegeerte van zijn

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

406



voorganger te bestuderen, om werkelijk wijsgeer te zijn. Hij vergeet licht, 
dat een wijsgeer bestuderen enkel het opnieuw denken van diens wijsbegeerte 
kan zijn. Dit opnieuw denken is een herdenken van de door dien wijsgeer gestelde 
vraagstukken vanuit mijn concrete situatie. Het veronderstelt, dat voor mij, 
concreten mens van de 20e eeuw, die vraagstukken even brandend worden 
als zij voor mijn voorganger waren. Maar zij waren voor hem brandend in 
<%ijn omstandigheden, zij moeten het voor mij in mijn omstandigheden worden. 
Dit houdt enerzijds een schifting in, anderzijds een heroriëntering. Het belang­
rijkste echter voor mij blijft, dat mij niet vóór alles interesseert wat die wijsgeer 
gezegd heeft, maar wat het vraagstuk in zich is dat zich aan mij opdringt. Geen 
enkele voorganger heeft het laatste woord gezegd, er is altijd nog een later woord.

De betekenis van de „school”  is voor de wijsbegeerte uitermate groot, maar 
zij is niet beslissend. Voor een opleiding in de wijsbegeerte is het aanhangen 
van een school volstrekt noodzakelijk, wil men niet in het dilettantisme be­
landen. De werkelijke wijsgeer staat echter altijd evenals de werkelijke kunste­
naar boven de school. Tot welke school behoren Plato, Thomas, Descartes of 
Kant? Dit betekent niet, dat men aan den wijsgeer de school waaruit hij voort­
gekomen is niet meer behoeft te herkennen: Aristoteles stamt uit de school 
van Plato en Hegel uit die van Kant. Het betekent enkel, dat de werkelijke 
wijsgeer onbevangen tegenover de vraagstukken staat, dat slechts de waar­
heid zijn gids is. „De gezagsargumenten hebben de minste betekenis in de wijs­
begeerte” , zegt Thomas van Aquino. De betekenis van Marcel’s wijsbegeerte 
voor het Thomisme is dat hij ieder, die het gevaar loopt enkel maar het systeem 
van zijn school te zien en niet de vraagstukken zelf, voor deze vraagstukken, voor 
het mysterie als zodanig plaatst. Er zijn twee methodes van philosopheren: het 
opsporen van de mysteries van het zijn en het in systeem brengen van zijn inzicht 
daarin. Zij gaan zelden samen. Marcel ontdekt de mysteries en zijn denken is een 
waarschuwing aan iederen systematicus voor overhaasting en vervlakking. Aan 
deze waarschuwing kan geen thomist, kantiaan of hegeliaan zich onttrekken.

Heeft omgekeerd het Thomisme ook voor Marcel iets te betekenen? Wij 
moeten zeggen, dat die betekenis in feite niet groot is. Marcel kent enkele 
thomisten, dikwijls niet de brillantste. Kennis van Thomas’ eigen werken 
blijkt uit zijn geschriften niet. Men moet niet vergeten, dat de situatie van het 
Thomisme in Frankrijk anders is dan bij ons. Bij ons is praktisch iedere katho­
liek die de wijsbegeerte beoefent, thomist. In Frankrijk niet: er zijn daar tal 
van voortreffelijke en vooraanstaande katholieke wijsgeren, die geen thomist 
zijn. Dat heeft het voordeel der vrijheid. De vraagstukken kunnen openlijker 
en ruimer besproken worden, wanneer men niet terstond het odium van ge­
brek aan „sensus catholicus”  op zich laadt, wanneer men over de gehele lijn 
of op bepaalde punten geen thomist is. Dit voordeel mag men niet onder schat­
ten. Van de andere kant ontkomt men niet aan de indruk, dat het in Frankrijk 
nog in tal van subtiele vormen levende modernisme niet een zo grote invloed 
ook op de katholieke wijsgeren uit zou oefenen, als deze beter bekend waren 
met de thomistische beginselen. Het thomisme is een zeer veilige gids geble­
ken op de gevaarlijke en moeilijke wegen van het menselijk denken. Men zou 
wensen, dat alle katholieke denkers een grondige opleiding binnen de thomis­

H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

4 0 7



H E T  E X I S T E N T I A L I S M E  V A N  G A B R I Ë L  M A R C E L

tische school ontvingen. Dit is ook de bedoeling der Pausen geweest, die aan 
de seminaries het Thomisme verplicht hebben gesteld. Verder zijn de Pausen 
echter nooit gegaan, doch vele Franse thomisten gaan wel verder en procla­
meren een volstrekte trouw aan de letter van Sint Thomas als de plicht van 
iederen katholieken philosoof. Dit zijn uiteraard juist degenen, die nooit 
boven het „schoolse denken”  uit zijn gekomen. En dit heeft Marcel niet gun­
stiger gestemd voor het thomisme: hij heeft enigszins de neiging de thomisten 
als een kliek van schoolse betweters aan te zien. Vandaar dat wij in het 
J o u r n a l  M é t a p h y s i q u e  opgetekend vinden: „ l ’angoisse que 
j’éprouve en face des prétentions thomistes” . Het is te betreuren, dat de kort­
zichtige houding van een aantal thomisten in veel gevallen het tegenoverge­
stelde bereikt van hetgeen wordt nagestreefd. Marcel is door deze houding 
van een diepere kennismaking met het thomisme afgeschrikt, terwijl een nader 
contact met het werk van Thomas zelf en van de beste thomisten van groot 
voordeel had kunnen zijn voor een verdere uitwerking van zijn wijsbegeerte. 
Er zijn in zijn werk tal van plaatsen waar hij de gedachte van Sint Thomas 
enkel met andere woorden weergeeft, waar echter het denken van Thomas zijn 
eigen inzichten zeer had kunnen verdiepen, waar het hem het verband had kun­
nen leren tussen tal van vragen, die men bij Marcel gescheiden aantreft.

Het thomisme! staat voor een belangrijke taak: de assimilatie van thomis­
tisch en hedendaags denken. Sinds Kard. Mercier is er reeds een groot eind 
van de weg bewandeld. Sertillanges en Maréchal hebben de betekenis aange­
toond van het moderne denken voor de scholastiek en van de scholastiek voor 
de hedendaagse wijsbegeerte. Een denker als Maurice Blondel is vanuit de 
moderne wijsbegeerte tot inzichten gekomen, die in hun grondslagen geheel 
bij het thomisme aansluiten. Een Aimé Forest is vanuit het thomisme geheel 
vertrouwd geraakt met het hedendaagse denken en wordt zowel in het ene als 
in het andere kamp verstaan. Het Vlaamse „Tijdschrift voor Philosophie”  
stelt het bevorderen van deze wederzijdse openheid ten doel. In Amerika is 
een niet-katholiek als Mortimer Adler een bijzonder intelligent thomist. Dit 
alles is echter nog slechts een begin. Men kan het thomisme al niet meer vol­
strekt verwaarlozen. Men zal er meer rekening mee gaan houden, naarmate de 
thomisten zelf meer rekening houden met het moderne denken. Als bij ons de 
diep ingewortelde mening, dat het moderne denken geen enkele betekenis 
heeft voor de kennis der waarheid, wordt uitgeroeid, dan zal bij de anderen het 
inzicht doorbreken, dat het thomistisch denken een van de waarde volste bij­
dragen kan zijn voor de wijsbegeerte van onze tijd. De lezing van Gabriël Mar­
cel kan ons ontrukken aan iedere verkeerde sleur en ons in staat stellen de ver­
wondering terug te vinden, die volgens Plato het uitgangspunt van ieder 
werkelijk philosopheren is.

Over Gabriël Marcel is mij enkel literatuur bekend, welke voor vakphilosophen bestemd 
is. Voor wien nader op Marcel in zou willen gaan, zijn misschien de drie volgende publica­
ties nog het meest geschikt. Vooreerst de enige Nederlandse publicatie over Marcel, van 
Prof. Dr. H. Robbers S.J.: Franse existentie-philosophie van G. Marcel, Bijdragen der 
Nederlandse Jezuieten IV (1941). Vervolgens de inleiding die Pater Gaston Fessard schreef 
op La Soif (Parijs 1938): Théatre et Mystère. Tenslotte het boek van Prof. M. de Corte van 
Luik: La philosophie de Gabriël Marcel (Parijs 1938).

408



Adoptie als vraagstuk van 
KinderbeschermingX)

dooi Mr. H. Th. SCHAEPMAN

Dr. H. P. Cloeck heeft een proefschrift (Ned. Economische Hoogeschool 
Rotterdam) geschreven, getiteld: Adoptie als Vraagstuk van Kinderbe­
scherming.

Na een korte inleiding over het wezen der ouderlijke macht en een uiteen­
zetting van algemeenen aard omtrent de bèlanghebbenden bij het aannemen 
van kinderen (de ouders, het kind, de pleegouders en de gemeenschap), wordt 
een uitvoerige beschrijving gegeven van de in ons land heerschende practijk 
betreffende het aannemen van kinderen, in het bijzonder van kinderen van on­
gehuwde moeders, terwijl daarna de — wankele — rechtspositie van de pleeg­
ouders en de pogingen om daarin verbetering te brengen onder de loupe wor­
den genomen. Daarna volgt een overzicht van de adoptiewetgevingen in 
België, Frankrijk, Duitschland, Zwitserland, Skandinavië en Italië, tenslotte 
gevolgd door een voorstel tot wettelijke regeling inzake het aannemen van 
kinderen, vervat in 7 wetsartikelen, welke onder den titel „Van de aanneming 
van kinderen”  in het Burgerlijk Wetboek zouden kunnen worden ingevoegd. 
De schrijver, puttend uit zijn ervaring opgedaan als actief deelnemer aan de 
U.V.O.M. (Unie van Vereenigingen voor Ongehuwde Moeders), stelt zich 
uitdrukkelijk op den grondslag der feiten, en het moet dan ook gezegd dat het 
feiten- en cijfermateriaal, waarmede zijn betoog is geïllustreerd, en in het bij­
zonder ook het uitvoerig en duidelijk overzicht der buitenlandsche wetgevin­
gen, een waardevolle bijdrage vormen voor de studie van dit vraagstuk. Het 
zijn vooral twee misstanden, de lichtvaardige afstand door ongehuwde moe­
ders van hun kind aan ongeschikte pleegouders, en de — ook bij goede plaat­
sing (tot stand gebracht door deskundige bemiddeling van bijv. de U.V.O.M. 
en dergelijke Vereenigingen) — steeds dreigende terugvordering van het kind 
door de natuurlijke moeder, waarop de schrijver zijn these doet steunen: dat 
een wettelijke regeling noodzakelijk is waarbij, onder medewerking van den 
rechter, aanneming (adoptie) als eigen kind mogelijk wordt, waarbij het kind 
ten opzichte van de adoptanten den staat van wettig kind verkrijgt (inslui­
tende der adoptanten naam, gezag, onderhoudsplicht en erfrecht), en waarbij 
alle wettelijke banden van het kind met zijn natuurlijke moeder (ouders) wor­
den afgesneden.

Hoe staan wij tegenover schrijvers these?
Vooreerst vreezen wij dat door zijn voorstel de misstand der lichtvaardige, 

zonder deskundige bemiddeling tot stand gekomen afstand niet zal worden
x) Naar aanleiding van Dr. H. P. Cloeck, Adoptie als vraagstuk van Kinderbescherming,, Am­

sterdam, N.V. Drukkerij en Uitgeverij J. H. de Bussy, 1946.

40 9



opgeheven. Vele ongehuwde moeders en candidaat-pleegouders zullen toch, 
uit vrees voor de inmenging van den rechter (en van de dezen adviseerende 
lichamen als Voogdijraad, U.V.O.M. enz.), of na afwijzing door dezen, blijven 
probeeren om, buiten den ofRcieelen weg om, hun kind te plaatsen respectie­
velijk een kind als pleegkind te krijgen. Het door den schrijver voorgestelde 
verbod van advertenties, waarbij kinderen worden „gevraagd”  en „aange­
boden” kan, hoe zeer wenschelijk overigens, het euvel maar voor een zeer 
klein deel keeren. De tweede misstand, de niet in het belang van het kind ge­
dane terugvordering wordt door het voorstel van den schrijver inderdaad ge­
heel de kop ingedrukt, tenminste voor zoover het geadopteerde kinderen be­
treft. Wij komen daar later nog op terug.

Het resultaat van georganiseerde bemiddeling kan wel niet steeds zoo gun­
stig zijn ais dat verkregen door de Amsterdamsche Commissie voor Plaatsing 
van Kinderen in Gezinnen. Schrijver bespreekt globaal 25 blijvende plaatsin­
gen, geschied door bemiddeling van genoemde Commissie, en uitvoerig een 
tweede 25-tal, eveneens bemiddeld door de Commissie, en terecht prijst hij de 
resultaten, in het overgroote deel dier plaatsingen verkregen. Bij het eerste 
25-tal bleek, op één uitzondering na, dat de kinderen aan de verwachtingen der 
pleegouders hadden voldaan, terwijl uit de uitvoerige bespreking van het 
tweede 25-tal blijkt, dat, op een of twee gevallen na, de geplaatste kinderen 
van een gunstige dispositie waren (gunstige eigenschappen hadden), tot be­
hoorlijke ontplooiing gekomen waren en aan de pleegouders geluk geschonken 
hadden. Het kan wel niet anders of deze plaatsingen zijn geschied na nauwkeu­
rige selectie, ook ten aanzien van de kinderen. Schrijver zelf toch haalt op pag. 
45 een statistiek van Binder aan, waaruit valt af te leiden dat ongeveer 50% 
der kinderen van ongehuwde moeders intellectueel onvolwaardig dan wel 
geestelijk abnormaal en zielsziek is. Welnu, wij meenen dat, wanneer wegens 
te vreezen mislukking aan adoptie van onvolwaardige kinderen niet kan wor­
den medegewerkt, juist de meest gevaar loopende kinderen bij invoering der 
adoptie geen baat vinden.

Ons principieel standpunt ten aanzien van schrijvers voorstellen, eischt uit­
voeriger uiteenzetting.

Zijn uitgangspunt, een beoordeehng van feiten zonder belichting daarvan 
tegen een theoretischen achtergrond, is al dadelijk anders dan het onze. Want 
als theoretische achtergrond van den schrijver kan toch kwalijk gelden diens 
summiere uiteenzetting over het wezen van de ouderlijke macht, ook al zou 
schrijver daarbij enkel het oog gehad hebben op het juridische begrip. Schrij­
vers vaststelling (pag. 14) „dat pas sinds de laatste decennia van de 19de eeuw 
wel als algemeen geldend wordt aangenomen dat de ouderlijke macht zoowel 
plichten als rechten met zich brengt” , waarbij hij bedoelt te zeggen: niet alleen 
rechten maar ook plichten, geeft ons recht te veronderstellen dat hij er zich 
niet bewust van was, dat, lang voordat er eenige geschreven wet was, de plicht 
— en welk een plicht! — der ouders ten aanzien van de verzorging en opvoe­
ding van hun kinderen bestond, maar ook dat van ouds die verplichting in ons 
recht erkenning heeft gevonden. Hugo de Groot spreekt in zijn „Inleidinge”

A D O P T I E  A L S  V R A A G S T U K  V A N  K I N D E R B E S C H E R M I N G

4 1 0



A D O P T I E  A L S  V R A A G S T U K  V A N  K I N D E R B E S C H E R M I N G

over het „aengheboren recht” , waaruit onder meer voortvloeit „dat de op- 
brenginge van kinderen de ghezamentlicke zorghe van vader en moeder ver­
eischt” , m.a.w. tot hun eerste plichten behoort: en bij de samenstelling van 
ons Burgerlijk Wetboek, omstreeks 1838, is, in afwijking van de Code Civil 
welke overigens tot model diende, de verplichting van de ouders tot onder­
houd en opvoeding uitdrukkelijk opgenomen in art 353, het eerste artikel van 
den toenmaligen titel „Over de vaderlijke macht” .

Die verplichting wordt in de Wet niet verder omschreven. Haar inhoud 
wordt bepaald door de algemeene opvattingen, welke met den tijd wisselen, 
maar die in ons land ongetwijfeld steeds sterk beïnvloed zijn geweest en nog 
zijn door aan het Christendom ontleende normen. Dat de voornaamste inhoud 
dier verplichting zou bestaan in de „vorming tot goed staatsburgerschap”  
(pag. 61), kan niet worden erkend; zeker is dit een voornaam doeleinde, maar 
niet het voornaamste. Het is een principieele zaak, en louter verstandig utilisme 
kan ons daarin den weg niet wijzen.

Naar onze opvatting heeft het Christendom de in het natuurrecht gegronde, 
vanaf het eerste ouderpaar bestaande verhoudingen tusschen de ouders onder­
ling en tusschen ouders en kind, opnieuw gegrondvest en hersteld. Die ver­
houdingen zijn er en blijven er, en kunnen door geen menschelijk ingrijpen 
worden verkort of opgeheven. De verhouding ouders-kind omvat van nature 
een stelsel van wederzijdsche rechten, met daaraan correspondeerende ver­
plichtingen, waaronder ook het recht van de ouders om hun kind naar hun 
inzicht op te voeden, en een recht van het kind om te worden verzorgd en op­
gevoed door zijn eigen ouders. Dit houdt niet in dat nooit zou mogen worden 
ingegrepen in gevallen waarin, bijv. door onwil of onmacht van ouderszijde, 
de rechten van het kind in het gedrang dreigen te komen. In dat geval treden 
de rechten van het kind nog duidelijker dan voorheen aan het daglicht, zoo 
duidelijk, dat het er bijna op lijkt alsof de verhouding ouders-kind alleen de 
belangen van het kind omvat. Hieruit, lijkt ons, is het misverstand van sommi­
gen te verklaren, die bij deze materie alléén het belang van het kind willen doen 
gelden, terwijl wij daartegenover houden dat, ook bij onwil of onmacht der 
ouders, hun van nature bestaande rechten en verplichtingen principieel on­
aangetast blijven. Zoolang echter de ouders in feite hun verplichtingen niet 
(kunnen) nakomen, moet in de verzorging en opvoeding hunner kinderen 
niettemin worden voorzien, omdat zonder dit het kind zijn eeuwig en aardsch 
doel niet bereiken kan. Anderen zullen dan de taak van de ouders moeten over­
nemen, en principieel onverschillig is daarbij of de wetgever zulks mogelijk 
maakt door een beperking of opheffing der ouderlijke macht, adoptie daar­
onder begrepen, in al die gevallen met opdracht der verplichting tot verzor­
ging en opvoeding aan anderen, mits maar steeds in het oog gehouden wordt 
dat het een — onnatuurlijk — vervangingsmiddel is voor iets natuurlijks: ver­
zorging door de eigen ouders.

Het zullen mede beginselen van dezen aard zijn, welke — zooals de schrijver 
mededeelt (pag. 39) — ten grondslag liggen aan de actie van de U.V.O.M. en 
de F.I.O.M., de leidende vereenigingen in ons land op het gebied der zorg voor 
ongehuwde moeders, om al wat in haar vermogen ligt te doen om scheiding

411



van moeder en kind te voorkomen, een streven, dat geheel met het natuur­
recht in overeenstemming is.

Van Kerkelijke zijde is er tegen adoptie geen principieel bezwaar; in die 
landen waar adoptie civielrechtelijk een huwelijksbeletsel vormt, is het dit ook 
voor de Kerk. Toch ligt voor de hand dat zij de adoptie, welke uit den aard 
een meer blijvende en volledige scheiding van ouders en kind meebrengt, 
slechts als een uiterste middel kan aanvaarden. In ons land is men van ouds 
niet voor adoptie geweest. Hugo de Groot (t.a.p.) schrijft reeds dat „de aen- 
neeminge tot kinderen alhier onbekent en niet ghebruickelick is” , en in „Het 
Nederlandsch Burgerlijk Wetboek vergeleken met het Wetboek Napoleon” , 
1838, verwerpt Mr. Carel Asser de adoptie als een uitheemsche plant, die niet 
welig op Nederlandschen bodem kan groeien, als strijdig met onzen landaard 
en als stellende eene fictie daar, welke met de natuur strijdt: „Men kan als 
vader jegens een vreemde handelen; die vreemde kan voor zijnen weldoener 
eene kinderlijke liefde gevoelen; doch geene menschelijke inrigting kan be­
trekkingen scheppen, die niet op de natuur gegrond zijn” . Ten aanzien van het 
adoptievraagstuk kan men in ons burgerlijk recht van een traditie spreken; 
laat ons zuinig zijn met de weinige tradities, welke wij hebben!

In het licht van dit alles, staan wij afwijzend tegenover schrijvers „wets­
voorstel” . Teveel wordt daarin de nadruk gelegd op het belang van het kind 
alleen (art. 1); de aanneming „als eigen kind”  (art. 2) komt onnatuurlijk voor, 
en lijkt ook niet geheel in overeenstemming met schrijvers eigen opvatting 
(pag. 110), dat het kind zoo vroeg mogelijk op de hoogte moet worden ge­
bracht van zijne afkomst; de paar in art. 4 opgesomde vereischten (leeftijds­
verschil tusschen adoptant(en) en kind, kinderloosheid van het huwelijk van 
gehuwde adoptanten) lijken ons willekeurig, en onvoldoende richtsnoeren 
bevattend; het tweede lid van art. 5, inhoudende dat door de adoptie de voor 
het kind uit de afstamming voortvloeiende rechten en verplichtingen vervallen, 
is voor ons onaannemelijk, en evenzeer dat hierdoor herroeping der adoptie 
en herstel in de ouderlijke macht van de ouders uitgesloten wordt (twee be­
ginselen overigens welke in vrij wel alle door schrijver besproken buitenlandsche 
wetgevingen wel zijn erkend, hetgeen hem wel te denken had moeten geven!); 
den rechter wordt (art. 6) een richtsnoer voor zijn beslissing niet gegeven, 
noch ook de verplichting opgelegd om deskundig advies in te winnen; ook zou 
de rechterlijke bekrachtiging nog wel zoo goed aan de authentieke acte, waarbij 
de adoptie geschiedt, vooraf kunnen gaan.

Is een beter voorstel mogelijk?
Vooropgesteld moet dat door geen enkele regeling een afdoende oplossing 

kan worden getroffen voor het practisch ouderlooze kind. Het tekort dat deze 
kin(dqren lijden, is onherstelbaar; het recht van de ouders op teruggave, ook in 
het belang van het kind, moet worden erkend; de positie van de pleegouders 
kan nooit anders zijn dan eene onvolkomene. Van geval tot geval zal steeds 
met aller belangen rekening moeten worden gehouden. Inmiddels kunnen

A D O P T I E  A L S  V R A A G S T U K  V A N  K I N D E R B E S C H E R M I N G

412



eenige misstanden, als door den schrijver geschilderd, door beter wettelijke 
regeling worden weggenomen. Omdat het in hoofdzaak natuurlijke kinderen 
(van ongehuwde moeders) betreft, zou de misstand der ongecontroleerde af­
stand en plaatsing bij ongeschikte pleegouders reeds zeer goed bestreden wor­
den wanneer, zooals Mr. Overwater eens heeft voorgesteld, de Voogdijraden 
van rechtswege met de toeziende voogdij over alle natuurlijke kinderen wer­
den belast; dit zou nog kunnen worden aangevuld met de opdracht tot een 
speciaal toezicht, waarbij bestaande Vereenigingen (als U.V.O.M. en F.I.O.M.) 
kunnen worden ingeschakeld.

De al te onzekere positie van pleegouders zou nog eenigszins kunnen wor­
den verbeterd. De door den Minister, in de Memorie van Antwoord op het 
Ontwerp Kinderwetten 1937, voorgestelde redactiewijziging van de art. 374a, 
onder 7, en 437, onder 10, B.W. zou nog iets ruimer kunnen luiden n.1.: dat 
grond voor ontzetting zou opleveren het terugeischen van een kind van ande­
ren, die onderhoud en opvoeding van dat kind op zich hebben genomen, ter­
wijl gegronde vrees bestaat, dat bij inwilliging van den eisch aan de belangen 
van het kind in ernstige mate tekort zou worden gedaan; de bestaande tekst 
luidt reeds: terwijl gegronde vrees bestaat dat bij inwilliging van den eisch het 
kind zal worden verwaarloosd.

Ook zou de mogelijkheid van verbod van kinder-vraag en aanbod-adver- 
tenties kunnen worden overwogen.

Wij zien niet in dat naast dit alles invoering der adoptie nog van veel be­
teekenis, laat staan noodzakelijk, zoude zijn.

Mochten de omstandigheden zich zoo wijzigen dat de adoptie als een verder 
onmisbaar instituut in onze wetgeving zou worden beschouwd, dan zou haar 
regeling toch in ieder geval in overeenstemming moeten zijn met de algemeene 
natuurrechtelijke beginselen, daaronder begrepen de erkenning van het blij­
vend verband tusschen de natuurlijke ouders en hun kind, benevens de moge­
lijkheid van het herstel dier natuurlijke betrekking. De rechterlijke tusschen- 
komst lijkt nuttig, maar alleen na advies van den Voogdijraad en gehoord de 
op dit gebied werkzame Vereenigingen en instellingen. Aan de adoptie zouden 
naar omstandigheden voorwaarden moeten kunnen worden verbonden, waar­
onder ook die van blijvend toezicht. Als richtsnoer een leeftijdsverschil, of 
kinderloosheid der adoptanten, voor te schrijven, lijkt overbodig en zelfs on- 
wenschelijk. Onontbeerlijk zouden bijzondere voorschriften zijn ten aanzien 
van de pleegouderlijke macht, naamswijziging, en erfrecht, evenals voorzie­
ningen na echtscheiding, scheiding van tafel en bed en zelfs na het feitelijk ge­
scheiden leven van de adoptanten. Ook zou een voorziening ter controle van 
de plaatsing van kinderen bij pleegouders, buiten den officieelen weg om, 
noodzakelijk zijn.

Het is duidelijk dat bij dit alles met de belangen van de pleegouders minder 
rekening gehouden is dan in het voorstel van Dr. Cloeck, maar wij vragen: 
Is dat onnatuurlijk?

Meer nog dan in de verhouding ouders-kind, is in de verhouding pleeg­

A D O P T I E  A L S  V R A A G S T U K  V A N  K I N D E R B E S C H E R M I N G

413



M Y S T I E K  B R E V I E R

ouders-pleegkind het belang van het kind overheerschend; adoptie is er op de 
eerste plaats te zijnen behoeve. Pleegouders moeten inzien dat hun daad voor 
alles een daad van naastenliefde, een groot offer is; in dat bewustzijn alleen, en 
met Gods hulp zullen zij erin slagen te volharden en de onvermijdelijke moei­
lijkheden en teleurstellingen te overwinnen, welke zij met en in hun pleegkind 
zoo licht ondervinden. Het stemt tot voldoening dat, zelfs onder de nu vigee- 
rende minder gunstige wettelijke voorwaarden, nog mannen en vrouwen ge­
vonden worden, die deze taak met liefde en offerzin aanvaarden. Voor verbe­
tering ook in hunne positie, maar in het bijzonder van het misdeelde kind, 
moge het proefschrift van Dr. Cloeck een stap in de goede richting beteekenen.

Dit derde deel van het Mystiek Brevier sluit zich waardig aan bij Dl. I, in 
1944 verschenen. Het bevat een inleiding, de eigenlijke bloemlezing, en een 
bibliografie en bronnenopgave. Hetgeen we bij de aankondiging van Dl. I 
(K.C.T. Jg. 2, Dl. I, blz. 280) schreven, moeten we opnieuw herhalen, nl. 
dat een beslissend oordeel over het gehele werk slechts kan worden uitge­
sproken na de verschijning van Dl. II en Dl. IV met de registers en de woor­
denlijst.

Over dit Dl. III in het bijzonder menen we echter reeds het volgende te 
kunnen zeggen. Prof. Axters geeft in de inleiding een bepaling van mystiek 
(en mystieke literatuur) volgens de „Roomsche”  — dit Roomse in de mond 
van een Zuid-Nederlander doet enigszins vreemd aan — theologie en ver­
gelijkt daarna de mystieke ervaring met de poëtische. Hij stelt overeenkom­
sten vast, „diep grijpende verwantschap” , maar ook „schrille tegenstelling: 
blij bezit — pijnlijke onthechting” .

Het is in de hoogste mate belangwekkend het scherpzinnige betoog van A. 
te volgen, ofschoon deze het de lezer niet altijd gemakkelijk maakt door de 
hier en daar wel erg zwaar-op-de-handse stijl. We aanvaarden overigens 
gaarne schrijvers gevolgtrekkingen, maar vragen ons af, of bij het samen- 
stellen van déze bloemlezing de kwestie poëtische: mystieke ervaring van zulk 
een groot praktisch behang was, dat het grootste gedeelte der inleiding er aan 
moest gewijd worden. Vooral nu we Prof. Axters (blz. XVII) zelf horen ver­
klaren: „Intusschen zal het evenwel meermalen verbazend moeilijk vallen om 
bij het doornemen (goed Nederlands? E.) van de poëtische literatuur op grond 
van objectieve normen mystieke en gewoon religieuze poëzie te schiften” . 
En ook, omdat in de bloemlezing zelf geen enkele poging wordt gedaan om 
de teksten op grond van mystieke of poëtische ervaring te onderscheiden.

x) Prof. Stephanus Axters, O.P., Mystiek Brevier, De Nederlandsche Mystieke Poëzie, 
N.V. De Ned. Boekhandel, Antwerpen, 1946. XVIII +  301.

door Dr. H. J. E. ENDEP^OLS

414



M Y S T I E K  B R E V I E R

Wel geeft Axters in de inleiding enige, maar zeer weinige voorbeelden uit 
de nieuwere tijd „voor het formele standpunt der poëzie suggestief” nl. Het 
S'chrijverke, o, 9t ILuischen van het Eanke riet, Een bonke heersen, kind, en „voor 
het formele standpunt der mystiek suggestief”  o.a. Gezellens Gij badt op eenen 
berg, Ik misse U.

Wij persoonlijk hadden in de inleiding eerder dan de beantwoording van 
de vraag mystieke of poëtische ervaring verwacht het antwoord te krijgen op ver­
schillende andere o.i. even belangrijke vragen. Zo onder meer op de vraag: 
welke van de opgenomen liederen zijn omwerkingen van wereldse liederen? 
Niemand twijfelt natuurlijk aan het oorspronkelijk wereldse van no. 63 en 
64: Het daghet in den oosten, maar in veel gevallen is dat volstrekt niet duidelijk. 
En wat blijft er, indien we een wereldse oorsprong mogen aannemen en een 
bewuste omwerking, over van de mystieke ervaring? Trouwens de kwestie 
van vergeestelijking van wereldse liederen in het algemeen verdiende toch wel 
een korte bespreking. Overigens zijn het niet alleen wereldse minne liederen, 
die vergeestelijkt zijn. Waarom zouden drink liederen b.v. niet hetzelfde lot 
hebben kunnen ondergaan? De beeldspraak van Jhesus als waard, als schenker 
van wijn vindt men telkens, en niet alleen bij iemand als Brugman. En zijn er 
ook geen Mei- en Dalliederen vergeestelijkt, zoals het: Het viel een hemels 
dauwe / voor mijns liefs vensterkijn, uit het Ant. Lb., dat werd: Het viel een hemels 
dauwe / in een cleyn maechdekijn?

Een tweede vraag: hoe was het gesteld met de muziek dezer liederen? Ware 
het niet mogelijk geweest de muzikale notering bij sommige liederen te 
voegen?

Een derde vraag: is het uitgesloten, dat bij weer andere liederen ook gedanst 
werd? Reeds Professor Kalff, een der grote baanbrekers op het gebied van 
het Middeleeuwse lied, opperde de vooronderstelling, dat het refrein uit no. 
88: Die lelikens wit van De zuster van Gans oir de:

Cóm, cóm, cóm,
Cóm Heer Jhesus cóm,
Mijnre sielen brudegom

begeleidende dansgebaren doet vermoeden. Ook de talrijke plaatsen in de 
liederen, waarin onder de hemelse vreugde het ter reie gaan genoemd wordt, 
wijzen o.i. in die richting. Bijv. de bekende regels, in de bloemlezing te vinden 
op blz. 272:

Wie sel den hoghen dans verstaen,
Dat nighen, dat swighen, dat stille staen,
Dat sweven omme ende omme,
Dat treden van, dat sweven an,
Die snelle hoghe spronghe!

Op het slot van zijn inleiding verantwoordt Prof. Axters de keuze van zijn 
teksten hiermede, dat „voor ons alle hier opgenomen gedichten mystiek ge- 
inspireerd zijn, waarbij een aantal teksten alleen mystiek kunnen begrepen

4 1 5



M Y S T I E K  B R E V I E R

worden, andere bij een mystieke verklaring het volledigst zullen tot hun recht 
komen en eindelijk weer andere, door dezelfde aandrift als de directer mys­
tieke teksten geïnspireerd, met de hechtste mystieke literatuur innig één 
blijven. Dit strekke de keuze van de hier door ons opgenomen teksten tot 
verantwoording.”

Het spreekt welhaast van zelf, dat aldus de teksten een zekere afwisseling 
vertonen en, niet slechts van een litterair standpunt uit beoordeeld, van onge­
lijke waarde zijn. Er zijn er onder, bekende en onbekende, waarbij poëtische 
belevenis en mystieke ervaring harmonisch samengaan en er een schoonheid 
ontstaat, die van alle tijden is. We denken hierbij wel in de eerste plaats aan de 
liederen van zuster Bertken en van Hadewiich. Wie zou niet graag sommige 
dichtbundeltjes van onze jongste dichters met hun dikwijls zo precieuse co- 
lophons willen missen voor een: Die hoghe minne dragen, met die prachtige
aanvangstrofe:

Die hoghe minne draghen, 
Si selen luttel claghen,
Wat leede hen overgeet.

Si selen sijn alse die vroede 
Altoes met diepen oetmoede 
In hoghe minne ghereet,
Daer minne gebiedet, si verre, si bi,
In sterven, in leven, so wat dat si,
In vriheit sonder vaer:
Dat maecte ons hoghe minne ierst openbaer.

(no. 106)

Maar er zijn in de verzameling ook liederen, waarbij het cüché-achtige of 
de kunstige rederijkerij én de poëtische ervaring én de mystieke belevenis 
o.i. uitsluiten, andere, die, zeker volgens ónze opvattingen, de trivialiteit be­
denkelijk dicht naderen, als zij de hemelse Bruidegom aldus beschrijven:

Sijn wangskens die zijn seer sanguyn,
Sijnen neuse blinckt als een robijn

(no. 69)

Of daarenboven onder al die liederen in plaats van hoge minne, ook niet 
een zekere hoeveelheid alledaagse erotiek schuilt?

Daar het doel niet was om een historisch-letterkundige bloemlezing samen 
te stellen, zou volgens onze bescheiden mening de weglating van meer dan een 
tekst aan de bloemlezing, die tenslotte toch heet Mystieke POËZIE, geen 
kwaad hebben gedaan.

Met dat al, het is een indrukwekkend geheel, deze bloemlezing uit D e- 
v o t e  en P r o f i t e l y c k e  B o e k x k e n s ,  de H o r a e  B e l g i c a e ,  
de N i e d e r l a n d i s c h e  g e i s t l i c h e  L i e d e r ,  D e n  L i e f f e -  
l y c k e n  P a r a d y s v o g e l ,  H e t  P r i e e l  d e r  G h e e s t e l i j c k e

416



M e l o d i e ,  De  G h e e s t e l y c k e  V r y a g e  enz. We ontmoeten er de 
namen van Hadewiich, Zuster Bertken, Ruusbroec, Tonis Harmansz. van 
Warvershoef, Katharina Boudewijns, Daniël Bellemans, Justus de Harduyn, 
Benedictus van Haeften, Dirk Coelde van Munster, Willem van Spoelberg, 
Lucas van Mechelen, Johannes de Lixbona, Geertrui Cordeys. Verdiende de 
Noord-Nederlander Stalpaert van der Wielen niet een bescheiden plaatsje?

Zonder hiermee aan de waarde der verzameling afbreuk te willen doen, zou­
den wij echter graag gezien hebben, dat Prof. Axters een zekere ordening in 
de omvangrijke stof hadde aangebracht, een indeling hetzij een chronologische, 
hetzij een naar de inhoud. Nu volgen in bonte verscheidenheid i4de-eeuwse op 
i8de-eeuwse, iyde-eeuwse op i6de-eeuwse teksten enz.

We weten niet, wat ons de beloofde registers en de woordenlijst nog zul­
len brengen, maar het komt ons voor, hetgeen trouwens ook geldt, weliswaar 
in mindere mate, voor het eerste deel, dat een tekstverklaring bij verschillende 
gedichten voor de véle lezers, voor wie de verzameling toch bedoeld is, geen 
weelde zou zijn geweest. Hadewiichs gedichten zijn zelfs voor de mediaevist 
van Mierlo niet overal even duidelijk.

Wij brengen niettemin een eresaluut voor dit stoere werk aan de zo deskun­
dige Prof. Axters, en hopen dat het hem spoedig gegeven moge zijn de volgen­
de delen in het licht te geven. Een standaardwerk is het en wij erkennen dit 
gaarne opnieuw.

DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

In Nederland is steeds het standpunt gehuldigd, dat de armenzorg x) 
(sociale zorg) primair een zaak is van particulier initiatief en kerk en secundair 
een aangelegenheid voor de burgerlijke overheid. Ook onze huidige Armen­
wet heeft deze opvatting. Dit principe, het z.g. subsidiariteitsbeginsel, is 
volkomen juist en wel op grond van het goddelijk gebod der naastenliefde en 
de leer der algemeene aanvullende taak der overheid.

Prof. Raaymakers heeft het zoo juist geformuleerd in S t a a t  en A r ­
m e n z o r g ,  blz. 9, waar hij zegt: „Het Goddelijk gebod der naastenliefde 
is de oudste armenwet en geen staatsgezag heeft volmacht ontvangen om die 
wet te derogeeren.”

De algemeene leer der subsidiariteit houdt in, dat al hetgeen individuen 
zelf tot stand kunnen brengen, niet aan een gemeenschap, en dat alles, wat 
door kleine organen kan worden verricht, niet aan grootere, van hooger orde,

1) Persoonlijk geef ik er de vookeur aan in plaats van den ouderwetschen term armen­
zorg te spreken van sociale zorg, maatschappelijk hulpbetoon of maatschappelijk werk.

Organisatie 
Bijzondere Armenzorg

door Mr. N. L. J. BRUINSMA

417



DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

mag worden opgedragen (vgl. Franz Ehrle S.J., B e i t r a g e  z u r  Ge- 
s c h i c h t e  u n d  R e f o r m  d e r  A r m e n p f l e g e  blz. 126—128, 
Q u a d r a g e s i m o  A n n o  en Dr. E. Brongersma, D e O p b o u w  
v a n  een c o r p o r a t i e v e n  S t a a t ,  blz. zoo en 201).

Het is duidelijk, dat het- particulier initiatief en de kerk, gelet op het 
speciale karakter van de sociale zotg (individueele, opheffende, moreele hulp), 
in het algemeen — zij het met zekere restricties, welke nog zullen worden be­
sproken—betere resultaten zullen kunnen bereiken dan de burgerlijke overheid.

Theoretisch is het denkbaar, dat het particulier initiatief en de kerk alle hulp 
verstrekken, maar practisch is dit, gelet op de vele en veelsoortige maatschap­
pelijke nooden, waarin moet worden voorzien, niet (meer) mogelijk.

Naar mijn meening is het noodzakelijk, dat er tusschen de particuliere, ker­
kelijke en burgerlijke instanties van sociale zorg een taakverdeeling tot stand 
komt, berustend op den aard der maatschappelijke nooden. Beoogd wordt 
dus afbakening van ieders terrein en geen ongebonden vrijheid, zooals deze 
thans maar al te zeer wordt aangetroffen.

Zonder meer is duidelijk, dat deze werkverdeeling niet: streng kan worden 
doorgevoerd. Steeds zullen er gevallen zijn, welke door de burgerlijke over­
heid zullen moeten worden geholpen, b.v. omdat ieder godsdienstig begrip bij 
den behoeftige ontbreekt.

Men zou hier als het ware kunnen spreken van een verschuiving van het 
subsidiariteitsbeginsel, waarmede ik wil aangeven, dat het primaire karakter 
van de kerkelijke en particuliere sociale zorg niet over de geheele linie moet 
worden gehandhaafd. De algemeene nooden, welke hoofdzakelijk van stof­
fel ij ken aard zijn, moeten gelenigd worden door de burgerlijke overheid, terwijl 
de bijzondere nooden en die, welke een zedelijk-godsdienstig karakter hebben, 
een prachtig arbeidsveld vormen, resp. voor het particulier initiatief en de kerk.

Uitgaande van de juistheid van het bovenbetoogde, komt men in groote 
lijnen tot de volgende taakverdeeling.

De overheid zorge als regel voor de voorziening in de algemeene eerste 
levensbehoeften, zooals huisvesting, voeding, enz.; hieronder valt ook de al­
gemeene geneeskundige hulp.

De kerk heeft o.m. een taak bij de verzorging van de ongehuwde moeder en 
haar kind, bij de niet justitieele kinderbescherming, bij vele vormen van uit­
besteding, bij het verschaffen van een kerkelijke begrafenis, kortom bij de te­
gemoetkoming van alle nooden van specifiek of overwegend zedelijk-gods- 
dienstigen aard.

Het spreekt vanzelf, dat hier de wijze van hulpverleening in meerdere 
of mindere mate samenhangt met de wereld- en levensbeschouwing, zoowel 
van hem, die hulp geeft, als van hem, die hulp noodig heeft.

Neutrale hulp, in den zin van hulp, onafhankelijk van eenige godsdienstige 
belijdenis, zal in vele gevallen niet het gewenschte resultaat opleveren en toch 
zal de rechtstreeksche hulp van overheidswege niet anders dan neutraal kun­
nen zijn. Er zal slechts rekening mogen worden gehouden met het bevorderen 
en aankweeken van algemeene zedelijke en burgerdeugden.

Het particulier initiatief vindt daar een speciaal arbeidsterrein, waar het



DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

gaat om nooden, welke een bijzonder karakter dragen, waardoor zij niet ge­
ëigend zijn als object van overheidszorg en evenmin van zedelijk-godsdiens- 
tigen aard zijn, b.v. hulp aan stille armen, aan onvolwaardigen (Vgl. Ned. Ver. 
tot bevordering van den arbeid voor onvolwaardige arbeidskrachten, A.V.O.).

Naar mijn meening zal de verschuiving van de toepassing van het subsi­
diariteitsbeginsel niet alleen een juistere verhouding van de bijzondere, ker­
kelijke en burgerlijke sociale zorg en dientengevolge meer samenwerking 
tusschen de hulpverleenende instanties en meer waardeering voor eikaars werk 
teweegbrengen, maar ook gunstig werken op den offerzin van kerkgenooten en 
publiek. Indien de kerkelijke en particuliere instellingen zich meer dan tot dus­
ver zullen gaan toeleggen op de behartiging van speciale nooden, zal het pu­
bliek eerder geneigd zijn een bijdrage te schenken. De mensch wil nu eenmaal 
graag weten, waarvoor hij geeft en bovendien nog tastbare resultaten zien ook.

Het behoeft wel geen betoog, dat de hierboven uiteengezette en aanbevolen 
toepassing van het subsidiariteitsbeginsel slechts tot stand kan komen door een 
zeer innige, openhartige samenwerking van alle daarbij betrokken organen en 
wel op de eerste plaats van alle instellingen, welke werken op den grondslag 
van een gemeenschappelijke geloofsovertuiging. De diverse kerkgenoot­
schappen in Nederland, ook de R.K. Kerk, hebben in het algemeen te wéinig 
aandacht besteed aan dezen factor; al te zeer hebben zij verzuimd een lichaam 
in het leven te roepen, hetwelk alle werkzaamheden op het terrein van de 
sociale zorg omvat. Terwille van een behoorlijke werking van de sociale zorg 
in ons land is het de plicht der kerkgenootschappen in eigen kring te stre­
ven naar coördinatie. In dit bestek past niet een beschouwing over de wijze, 
waarop deze eigen organisatie tot stand moet komen. Voor wat de R.K. in­
stellingen betreft ben ik van meening, dat veel profijt kan worden getrokken 
uit de organisatie van het C a r i t a s v e r b a n d ,  zooals dat in het Duitsch­
land van vóór Hitler bestond.

Het is wellicht nuttig in dit verband een en ander mede te deelen over de 
totstandkoming van dit C a r i t a s v e r b a n d .  De wenschelijkheid van een 
doeltreffende organisatie van het charitatieve werk werd in Duitschland al 
vroeg gepropageerd. Reeds omstreeks 1 840 verhief J. v. Busz— wel genoemd de 
„Herold der Caritasorganisation”  — zijn stem en verlangde geregelde be­
vordering en organisatie van de caritas. Gewenscht is, zoo betoogde hij, meer 
studie, meer publicatie, meer organisatie.

De eigenlijke wegbereider van het C a r i t a s  v e r b a n d  werd Dr. Max 
Brandts met den Capucijn Cyprian Frölich. Op zijn organisatiegedachten schijnt 
hij o.m. te zijn gekomen door het voorbeeld van de I n n e r e  M i s s i o n 1). *)

*) N.a.v. de rede van Johann Wichern op de eerste evangelische kerkendag in Wittenberg 
in 1848 kwam tot stand de Z e n t r a l a u s s c h u s z  (sedert 1920 Z e n t r a l v e r b a n d )  
f ü r  die I n n e r e  M i s s i o n  d e r  d e u t s c h - e v a n g e l i s c h e n  K i r  che.  
Wichern ontwierp een organisatieschema, waarbij hij er van uit gaat, dat de gemeentelijke 
(parochiale) en stedelijke vereenigingen moeten streven naar de samenvatting der liefdadig­
heid in de verschillende plaatsen; daar boven komen dan de provinciale vereenigingen. Het 
hoofddoel van de Zentralausschusz is het organiseeren van congressen, conferenties en cur­
sussen en het vormen van beroepskrachten (zoowel mannen als vrouwen). De Innere Mission 
had een eigen orgaan.

4 1 9



DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

Begonnen werd met het zenden op 14 Augustus 1890 van een memorandum 
aan den aartsbisschop van Keulen, waarin werd verzocht om tot oprichting 
van een diocesaan caritas comité te mogen overgaan en waarin voorts verlof 
werd gevraagd tot het houden van een enquête naar de in het aartsbisdom be­
staande liefdadigheidsinstellingen. Van de bisschoppenconferentie te Fulda 
werd toestemming verkregen. De resultaten van het onderzoek waren frappant. 
Zeer duidelijk kwam vast te staan, dat de fouten van de R.K. caritas waren terug 
te brengen tot het ontbreken van iedere organisatie en centralisatie. Ook de 
behoefte aan een eigen tijdschrift kwam aan het licht. Met bekwamen spoed 
toog men aan het werk om de geconstateerde fouten weg te nemen. In Octo­
ber 1895 verscheen het programmanummer van C h a r i t a s 1), tijdschrift 
voor de werken der naastenliefde in katholiek Duitschland.

De opzet was drieledig:
1) bekendmaking van de werken der caritas (geschiedenis en statistiek);
2) bevordering van de samenwerking tusschen openbare en bijzondere 

armenzorg;
3) organisatie van de caritas.
De oprichting van het C a r i t a s v e r b a n d  geschiedde op 9 Novem­

ber 1897. De eerste, plaatselijke verbanden ontstonden in 1899; het eerste dio­
cesane verband kwam in 1903 tot stand.

De groote ontwikkeling begint in 1915, in welk jaar de bisschoppenconfe­
rentie van Fulda het C a r i t a s v e r b a n d  erkende als de officieele alge- 
heele vertegenwoordiging van de R.K. liefdadigheid en voor alle bisdommen 
de oprichting van diocesane verbanden verordende. Het is interessant te we­
ten, dat bijna alle diocesane en vele plaatselijke verbanden vol-ambtelijke lei­
ders hadden. Het C a r i t a s v e r b a n d  heeft niet alleen veel gedaan voor 
de vorming van beroepskrachten, maar ook voor de opleiding van vrijwilligers.

Met deze korte beschouwing over het C a r i t a s v e r b a n d  meen ik te 
kunnen volstaan. Degenen, die over deze materie meer willen weten, verwijs 
ik o.m. naar G e s c h i c h t e  d e r  C a r i t a s ,  twee deelen, door Prof. Dr. 
Wilh. Liese, Caritasverlag Freiburg i. Br. 1922.

Voorts is het mijn vaste overtuiging, dat de kerkelijke en bijzondere sociale 
zorg zich in de toekomst slechts naast de burgerlijke zullen kunnen handhaven, 
indien zij zich weten aan te passen aan de (technische) eischen van den moder­
nen tijd.

Het maatschappelijk werk is zoo gecompliceerd geworden, wordt door zoo­
veel wetten en verordeningen beheerscht, dat in het algemeen zonder een 
gedegen vooropleiding niet de kennis kan worden verkregen, noodig voor een 
behoorlijke hulpverleening.

Dit beteekent niet, dat alle kerkelijke en particuliere armenverzorgers (maat­
schappelijke werkers) gediplomeerd moeten zijn, maar wel, dat degenen, 
die leiding d.w.z. leiding in technischen zin, moeten geven, goed met de tech­
niek van de hulpverleening op de hoogte moeten zijn. In vele gevallen zullen het 
inderdaad beroepskrachten moeten zijn met een volledige dagtaak en een be­
hoorlijk salaris.

*) Sedert 1909 werd de naam gewijzigd in C a r i t a s .

420



DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

Ik stel mij voor, dat in iedere plaats van eenigen omvang een bureau wordt 
opgericht, dat als centrale optreedt van de geheele plaatselijke R.K. charitas, 
bij welk bureau alle R.K. instellingen van sociale zorg zijn aangesloten. Dit 
bureau kan wellicht het beste getypeerd worden als een soort R.K. armenraad. 
De dagelijksche leiding van dit bureau moet berusten bij een deskundige (be­
roeps) kracht, die in staat is het werk van de instellingen in de juiste banen te 
leiden en de activiteit van de vrijwillige krachten te stimuleeren en te coördi- 
neeren. De belangelooze medewerkers zullen steeds, indien zij op moeilijkhe­
den stuiten, een beroep op het bureau moeten kunnen doen. Het is niet doenlijk 
om in details aan te geven, hoe het bureau in de praktijk precies zal moeten 
gaan werken. Met bovenstaande algemeene omschrijving moge dan ook wor­
den volstaan. Wel zal het aanbeveling verdienen, dat door het bureau een 
centrale registratie wordt verzorgd van alle hulpbehoevenden, die zich tot een 
R.K. instelling hebben gewend.

Ook plaatselijk zal de werkwijze verschillend kunnen zijn.
In groote gemeenten zal wellicht niet met een enkele beroepskracht kunnen 

worden volstaan, maar zullen er meerdere moeten worden aangesteld. Vaak zal 
het ook naar gelang van de omstandigheden noodig zijn de voorkeur te geven 
aan een mannelijke dan wel aan een vrouwelijke kracht. Op het platteland zal 
het bureau wellicht een bepaald district kunnen omvatten.

Met deze plaatselijke en districtsbureaux zal niet kunnen worden volstaan. 
Zij vormen als het ware de eerste phase.

De volgende stap op den weg der coördinatie zal de diocesane organisatie 
moeten zijn. Tenslotte zullen de diocesane bureaux moeten samenkomen in een 
landelijk orgaan, dat dus de geheele R.K. sociale zorg zal moeten omvatten.

In mijn gedachtengang zullen niet alleen de R.K. instellingen deze coördi­
natie van het geheele terrein der sociale zorg moeten nastreven, maar ook de 
andere kerkgenootschappen zullen ieder in eigen kring een soortgelijke orga­
nisatie tot stand moeten probeeren te brengen.

Naast deze kerkelijke groepsverbanden zal m.i. getracht moeten worden een 
groepsverband te vormen van de bijzondere instellingen. Hoewel de coördi­
natie van de bijzondere sociale zorg veel moeilijker door te voeren zal zijn, 
lijkt het mij toch mogelijk een groepsverband in het leven te roepen van de 
bijzondere organen en wel op deze overweging, dat hier als regel hulp gegeven 
wordt uit humanitaire overwegingen en op neutralen grondslag.

Al deze landelijke groepsverbanden, dus de geheele Roomsch-Katholieke, 
Protestantsche, Israëlitische, enz. sociale zorg en daarnaast de geheele huma­
nitaire sociale zorg zullen samen een soort van top- of koepelorgaan moeten 
vormen, welk lichaam op het terrein der sociale zorg een algemeen adviseeren- 
de en later wellicht ook een verordenende taak zal hebben. Slechts op deze 
wijze kan de sociale zorg volledig tot haar recht komen en kan van een orga­
nisch geheel worden gesproken.

In het kader van dit artikel meen ik het, voor wat de organisatie der kerke­
lijke en bijzondere sociale zorg betreft, hierbij te kunnen laten.

Ik moge thans nog even terugkomen op de taak van de plaatselijke bureaux. 
Het is niet voldoende, dat aan ieder bureau een of meer volkomen deskundige

421



DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

personen verbonden zijn. Er zal ook naar gestreefd moeten worden om de niet- 
beroepskrachten zooveel mogelijk te ontwikkelen en geschikt te maken voor 
hun taak.

Ieder, die sociaal werk beoefent en zeker degene, die in de gezinnen komt, 
moet althans in groote lijnen, eenige kennis hebben van de Armenwet, de 
Kinderwetten (ontzetting, ontheffing, gezinsvoogdij), de hulpverleening aan 
oorlogsslachtoffers en evacué’s, overbruggingsuitkeering (aan bonafide en 
valide werkloozen). Het is voorts zeer gewrenscht, dat hij eenigermate bekend 
is met de mogelijkheden, welke de sociale verzekeringswetten bieden (geen 
detailkennis natuurlijk). Eenig inzicht in taak en bevoegdheden van de gewes­
telijke arbeidsbureaux is in vele gevallen hoogst nuttig.

Deze ontwikkeling van de vrijwillige medewerkers kan b.v. geschieden door 
periodieken *), handboeken 2), voordrachten, samenkomsten, sociale studie­
weken onder auspiciën van de scholen voor maatschappelijk werk of waar 
mogelijk, wellicht in samenwerking met de universiteit.

Om misverstand te voorkomen, stel ik er prijs op zeer uitdrukkelijk te ver­
klaren, dat het allerminst de bedoeling is om het werk van de niet-beroeps- 
krachten uit te schakelen. Integendeel, het eigenlijke werk en de daadwerkelijke 
beoefening der christelijke naastenliefde wordt volkomen intact gelaten. De 
beroepskracht treedt slechts daar op, waar zich bij de hulpverleening, welke als 
regel niet alleen bestaat uit moreelen bijstand, maar ook uit materieelen onder­
stand, speciale,technische, juridische moeilijkheden voordoen. Het aanstellen 
van beroepskrachten zal leiden tot verfijning en verdieping van de kerkelijke 
en particuliere sociale zorg. Verdieping van het werk is thans noodiger dan 
ooit. Ik moge slechts wijzen op de gevolgen van den oorlog (prostitutie* on­
wettige geboorten, gestoorde gezinsverhouding, kinderverwaarloozing, jeugd­
criminaliteit, uitbreiding van de uitbesteding van ouden van dagen, gebrek- 
kigen, achterlijken en kinderen in gezinnen en gestichten).

Ik krijg soms wel den indruk, dat in bepaalde kringen al teveel met de chris­
telijke naastenliefde wordt geschermd. Laten wij toch niet vergeten, dat de 
naastenliefde veel kan bedekken, maar m.i. toch zeker ondeskundigheid niet.

Vervolgens nog een enkel woord over het kostenvraagstuk.
Het spreekt vanzelf, dat aanvaarding van mijn ideeën kosten met zich mee­

brengt. De beroepskrachten zullen een behoorlijk salaris moeten hebben, ver­
der zijn er de bureaukosten. Men late zich door deze uitgaven, welke volgens

*) Hoe komt het toch, dat er in Nederland nog steeds niet een tijdschrift is, hetwelk de 
R.K. sociale zorg in haar vollen omvang behandelt? Vgl. in dit verband de maandbladen 
H u m a n i t a s ,  orgaan van de stichting voor maatschappelijk werk op humanistische 
grondslag, D i a k o n i a ten dienste van het diaconaat in de Ned.Herv. Kerk en het D i a ­
c o n a a l  C o r r e s p o n d e n t i e b l a d  v o o r  de G e r e f o r m e e r d e  K e r k e n  
i n N e d e r l a n d .  Op het terrein der volksgezondheid bestaat wel een eigen R.K. perio­
diek, te weten K a t h o l i e k e  G e z o n d h e i d s z o r g ,  maandblad voor de Nationale 
Federatie, Het Wit Gele Kruis en het R.K. Limburgsche Groene Kruis. Ook de Vereeniging 
van den H Vincentius geeft een maandblad uit F r é d é r i c  O z a n a m.

2) Is het niet hoog tijd, zoo vraag ik mij af, dat van R.K. zijde een handboek voor de 
sociale zorg wordt samengesteld? Voor de gereformeerden is reeds in 1929 zoo’n werk tot 
stand gekomen. Een dergelijke gids is beslist noodig voor ieder, die het moeilijke terrein 
van de sociale zorg wil gaan betreden.

422



een bepaalden omslag ten laste der R.K. vereenigingen zullen moeten komen, 
niet afschrikken.

Door snellere behandeling en door technische verbetering — door grooter 
deskundigheid — van de kerkelijke en particuliere sociale zorg zal de verhou­
ding tot de burgerlijke of openbare sociale zorg gunstig worden beïnvloed. Het 
vertrouwen van de burgerlijke overheid in de kerkelijke en particuliere instel­
lingen zal aanmerkelijk worden vergroot, hetgeen o.m. ten gevolge zal hebben, 
dat zij bereid gevonden zal worden om in gevallen, welke van kerkelijke en 
particuliere zijde worden aangebracht, eerder en op ruime schaal financieel te 
helpen. De overheid zal dan ook spoediger medewerken om de uitreiking van 
de hulp en het toezicht op de hulpbehoevenden geheel over te laten aan de 
kerkelijke en bijzondere instanties, een mogelijkheid, welke onze Armenwet in 
artikel 31 met zooveel woorden noemt. Deze figuur is voor de behoeftigen wTel 
zeer aantrekkelijk, omdat zij slechts met één instantie te maken hebben.

Het bestaan van een deskundig kerkelijk en bijzonder apparaat zal ook 
het verleenen van subsidies door de overheid stellig gunstig beïnvloeden.

Voor de kerkelijke en bijzondere instellingen zal het feit, dat over deskundige 
krachten kan worden beschikt, in menig geval een aanmerkelijke financieele 
besparing beteekenen. Gedacht wordt hier aan de diverse mogelijkheden van 
de sociale wetgeving.

Afgescheiden evenwel van de financieele zijde, dient men zich te realiseeren, 
dat de technische verbetering van de kerkelijke en bijzondere sociale zorg uit­
eindelijk ten goede komt aan hen, die een beroep op de kerkelijke en bijzondere 
liefdadigheid in den modernen zin van het woord moeten doen.

Ik moge eindigen met een korte samenvatting van het voorafgaande.
De kerkelijke en bijzondere sociale zorg hebben ook thans en in de toekomst 

nog een zeer belangrijke taak, mits wordt voldaan aan de volgende voor­
waarden:

1) erkenning van particuliere en kerkelijke zijde en van overheidswege van 
een specifiek eigen terrein voor de particuliere en kerkelijke sociale zorg;

2) taakverdeeling tusschen particulier initiatief, kerk en overheid, gepaard 
gaande met een nauwe samenwerking, ook op financieel gebied (subsidie van 
overheidswege);

3) coördinatie en deskundigheid van de organen der particuliere en kerke­
lijke sociale zorg.

Worden deze voorwaarden niet vervuld, dan zullen de bijzondere en 
kerkelijke organen van sociale zorg wegkwijnen en dan zal de overheid alle 
bemoeiingen op dit terrein aan zich trekken. De hemel beware ons voor dit 
soort staatssocialisme! Laten wij het hier gesignaleerde gevaar toch vooral niet 
te licht tellen.

Mogen de R.K. charitatieve instellingen den nieuwen geest verstaan en de 
noodzakelijke verbetering en verdieping van de kerkelijke en particuliere so­
ciale zorg tot stand brengen. Zou het niet mogelijk zijn, zoo vraag ik mij af, 
dat de Katholieke Actie in deze het initiatief neemt?

DE ORGANISATIE DER KERKELIJKE EN BIJZONDERE ARMENZORG

423



Politiek Overzicht

Afgezien van een comité van katholieken en de volgelingen van Ger­
brandy, die zich niet kunnen vereenigen met de grondslagen van het concept- 
LINGGADJATTI, is de beroering der gemoederen over de toekomst van 
Indonesië althans uiterlijk gekalmeerd. De bedreiging van lt.-generaal Roëll, 
dat hij desnoods „ondergronds”  zou ageeren, was een ernstige ontsporing, 
die hij echter hersteld heeft. De uitlatingen van lt.-admiraal Helfrich en 
lt.-generaal Kruis hebben niet meer bereikt dan dat zij aan de militaire leiders 
der „Republik”  wapenen aan de hand deden om hun dubbelzinnige houding 
goed te praten. „Generaal”  Soedirman beschuldigt de Nederlanders van kapi­
talistische en imperialistische neigingen en de minister van defensie, Sjari- 
foedan, schuift het feit, dat er, ondanks de wapenstilstand van 8 November, 
nog steeds gevochten wordt, in volle ernst op de schouders van het Neder­
landsche leger.

De gevechten bij Medan, Padang, Palembang en Soerabaia vinden hun 
onmiddellijke aanleiding in het wilde optreden van extremistische benden, 
waarover de Indonesische republiek geen zeggensmacht heeft. De „generaals” , 
die aan het hoofd staan, storen zich niet aan de bevelen der eigen regeering, 
die tegen deze overtreders machteloos staat. Gedurende de laatste twee maan­
den van het jaar 1946 heeft dit zg. republikeinsch leger zich 350 maal schuldig 
gemaakt aan schending van het bestand, hetgeen aan zestig Nederlanders het 
leven heeft gekost.

Wanneer dan een van die „generaals”  beweert, dat „de vrijheidsstrijd te 
vergelijken is met een lotus, die uit den modder in het vuile water van een 
vijver naar boven komt” , kunnen we deze oostersche beeldspraak slechts in 
zooverre apprecieeren, als de lotus door een vuile moerasplant vervangen 
wordt.

Generaal Spoor, die niet als „directeur van een schiettent” wil fungeeren, 
kwam er rondweg voor uit, dat er zich omstandigheden kunnen voordoen, 
waarbij een overeenkomst wordt gesaboteerd of niet nagekomen. Dan kan het 
noodzakelijk zijn, dat het gezag zich doet gelden met de middelen, die het 
ter beschikking heeft. „Het zou noodig kunnen worden, dat het leger een rol 
gaat spelen. Het Nederlandsche leger is sterk genoeg om alleen (dus ook zon­
der de T.R.I.) orde, rust, vrijheid en veiligheid te bewerkstelligen” .

Een verkwikkelijker beeld biedt ons de „GROOTE OOST” . De pas ge­
kozen president, Soekawati, eertijds zelf bestuurder van Bali en lid van den 
Volksraad, is een trouwe Nederlander, die zijn ambt heeft aanvaard met een 
bezoek aan H.M. de Koningin. Hij begrijpt, dat zonder de hulp van Neder­
landers, waarop hij een ernstig beroep heeft gedaan, zijn taak moet mislukken. 
Zijn kabinet, onder leiding van Nad Jamoeddin Daeng Malewa, heeft de 
zware taak van de opbouw van een organisatie over een uitgestrekt gebied, 
waarbij aanpassing geëischt wordt aan de zeer uiteenloopende toestanden en 
behoeften der onderscheidene Rij ksdeelen, waarover hij het presidentschap voert.

4 2 4



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

Over de toekomst van DUITSCHLAND heeft de Nederlandsche regeering 
een memorandum aan de groote mogendheden gericht, dat niet ten onrechte 
met welwillende sympathie is ontvangen. Behalve de grenscorrecties wordt 
er de toekomstige status van het Duitsche Rijk, zooals onze regeering zich die 
voorstelt, helder en klaar uiteengezet. Zij is tegen het herstel van een politieke 
eenheid en zou het liefst den toestand van vóór 1866 hersteld zien, hierin 
eenigszins het standpunt van Frankrijk benaderend. Zij wenscht voorkoming 
van Duitsche maatregelen in vredestijd, die onze handel, bedrijf en scheep­
vaart zoo dikwijls hebben benadeeld. En zij voegt er bij — wat wellicht in 
de ooren der groote mogendheden wat aanmatigend kan klinken — dat zij, 
als nabuur van Duitschland beter op de hoogte is van de Duitsche mentali­
teit dan de bezettende machten en dat zij het daarom redelijk zou vinden, in­
dien ook zij in den grooten raad een woordje zou meespreken.

Zoover is het echter nog niet. Evenals de andere kleine mogendheden heeft 
de Nederlandsche regeering de gelegenheid gekregen voor de plaatsvervangers 
van de ministers van buitenlandsche zaken in het Lancaster House te Londen 
haar standpunt mondeling uiteen te zetten. Dit is geschied op 27 Januari. 
De Nederlandsche delegatie heeft er bij monde van Mr. van Vredenburch ver­
klaard, dat het Duitsche probleem in de eerste plaats is een probleem van 
Duitschland’s naburen, en dat daarna de andere aspecten van dit probleem aan 
de orde komen. Eerst dan kunnen de uiteindelijke beslissingen genomen 
worden.

Intusschen is het ook thans voor de opbloei van Nederland van belang het 
vroegere handelsverkeer met het Duitsche achterland te hervatten. Bespre­
kingen hebben hierover in den Haag plaats gehad met een Engel sch-Ameri­
kaans che delegatie uit het bezet gebied. Het inschakelen van Rotterdam als 
transito-haven en de export van Nederlandsche groenten naar de Duitsche be­
volking vormden de hoofdpunten van het gesprek. De delegatie stond echter 
op het standpunt, dat het gebruik der Duitsche havens Bremen en Hamburg 
voor de bezetters veel goedkooper was en dat de Nederlandsche groenten 
voor de Duitschers een luxe-artikel waren. Dus werd er geen resultaat be­
reikt, tenzij men „een beter begrip voor eikaars standpunt”  hieronder wil 
rangschikken.

De boodschap, die president TRUMAN bij den aanvang van het nieuwe 
jaar tot het Congres richtte over sociale hervormingen en over onwettig ver­
klaren van bepaalde stakingen, maakte buiten de Vereenigde Staten minder 
indruk dan het plotselinge ontslag van den staatssecretaris voor buitenlandsche 
zaken, Jimmy Byrnes. Reeds lang had deze, op raad van zijn geneesheer, het 
voornemen zich uit het openbare leven terug te trekken. Een practisch poli­
ticus met weinig wetenschappelijke bagage, heeft hij als tegenspeler van Stalin, 
door zijn gezond oordeel en zijn vasthoudendheid, een ontzaggelijke bijdrage 
tot den vrede geleverd. De duidelijke taal te Stuttgart gesproken: „wij meen­
den na den eersten wereldoorlog, dat we buiten de europeesche oorlogen 
konden blijven, en we verloren belangstelling voor de zaken van Europa. Dat 
heeft ons niet gevrijwaard van den dwang aan den tweeden wereldoorlog deel 
te nemen. Deze vergissing zullen we niet meer maken. Wij zijn voornemens

425



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

onze belangstelling in de zaken van Europa en van de wereld voort te zetten” 
— deze woorden hebben Stalin klaarblijkelijk tot meer handelbaarheid ge­
bracht. Want van dien tijd af is de Sovjet inschikkelijk geworden, zooals de 
houding over Triest, over Azerbaisjan, ten opzichte van Turkije en de vredes­
besprekingen over Duitschland en Oostenrijk uitwijzen.

Dat belet de SOVJET niet om elders zijn voelhorens uit te steken. Noor­
wegen werd verrast met het verzoek om aan de Sovjetrepubliek faciliteiten 
toe te staan tot het aanleggen van militaire bases op Spitsbergen. Werd dit ver­
zoek ingewilligd, dan was Canada nog slechts 1250 km. van een Russische 
machtspositie verwijderd en lag onder de mogelijkheid bloot te staan aan vij­
andelijke atoombommen en bestuurbare projectielen. Maar Noorwegen be­
hoeft voor een weigering de verantwoordelijkheid niet alleen te dragen. Het 
is met vele andere onderteekenaars gebonden aan het verdrag van 1920 over 
Spitsbergen, waarachter het zich kan verschuilen. Als tegenzet wenschen de 
V. St. van Denemarken Groenland te pachten.

De verkiezingen in POLEN op 19 Januari jl. zijn uitgevallen, zooals niet 
anders verwacht mocht worden. Volgens het accoord van Potsdam zouden 
zij „vrij en geheim” moeten zijn, maar in werkelijkheid is met deze bepaling 
schromelijk de hand gelicht. 104 candidaten waren al bijtijds gevangen gezet, 
anderen zijn vermoord, een „veiligheidspolitie” , die voor de Gestapo niet 
onderdoet en in aantal het heele Poolsche leger overtreft, bespionneert de tegen­
partij en vervolgt de z.g. „ondergrondsche” , waartoe practisch alle oppositie­
partijen gerekend worden. Dat door intimidatie de regeeiingspartij als over­
winnaar uit de bus kwam, was een onvermijdelijk gevolg, dat echter door de 
Vereenigde Staten en Engeland niet als wettig erkend wordt.

Terwijl de minister-president van ITALIË, de Gasperi, in de Vereenigde 
Staten doende was deernis op te wekken voor zijn verarmd land, dat alleen met 
buitenlandsche economische hulp zijn moeilijke periode kan overwinnen, 
brak er in het kamp van zijn bondgenooten, de socialisten, een scheuring uit. 
Nenni, minister van buitenlandsche zaken, streefde naar een nauwer samen­
gaan met de communisten en vond daarbij tegenstand bij Saragat. Een ministe- 
rieele crisis was van deze oneenigheid het gevolg. De Gasperi werd belast met 
de samenstelling van een nieuw ministerie, dat naast zeven christen-demo- 
craten en drie socialisten ook twee communisten telt.

Het politieke leven in FRANKRIJK verschilt in de vierde republiek niets 
van het vroegere in de derde republiek. Met dezelfde vlotheid wordt het spel 
van crisis, partijpolitiek en verkiezingen gespeeld, zooals sinds 1870 gebruike­
lijk is. De communisten zijn de sterkste partij, maar hebben nog geen lust het 
regeeringskasteel te bezetten. Evenmin gunnen zij dit aan de M.R.P. met het 
gevolg, dat de zwakke en ontmoedigde partij der socialisten de sleutelposities 
innemen, zonder daarom er meester over te zijn. Tot president der Republiek 
werd 16 Januari gekozen de socialist, Vincent Auriol. In zijn plaats werd 
voorzitter der nationale vergadering de bejaarde Herriot. Dat een lid der 
M.R.P., Champetier de Ribes, voorzitter werd van den Raad der republiek 
dankt hij niet aan zijn lidmaatschap of aan zijn persoonlijkheid, maar aan de 
omstandigheid, dat de stemmen staakten (129—129) en volgens reglement de

426



P O L I T I E K  O V E R Z I C H T

oudste in jaren als gekozen moest worden beschouwd. Blum bood zijn ontslag 
aan en zijn opvolger als minister-president, Ramadier, was ook weer een socia­
list. Deze zocht een breedere basis voor zijn ministerie en verkreeg als collega’s: 
8 socialisten, 5 M.R.P.’ers, 5 communisten, 2 onaf handelijke conservatieven, 
4 radicalen en nog twee partijloozen.

Gedurende zijn kortstondig ministerie boekte Blum een succes, dat voor de 
internationale verhoudingen niet zonder beteekenis was. Op 15 Januari sloot 
hij met de Britsche regeering een alliantie, die, niet, zonder overdrijving, „een 
vitaal keerpunt in de wederzijdsche verhouding” is genoemd. Zij riep herin­
neringen op aan het accoord van 1904. Evenals in 1904 het geval was, bestaat 
ook thans sinds 1944 een Fransch-Russisch verbond. Beide verdragen zullen 
in overeenstemming moeten worden gebracht, voordat het laatst geslotene 
tot gelding kan komen.

Sinds 1942 bestaat er ook een Engelsch-Russisch verdrag, waarin voor 
twintig jaar na den oorlog onderlinge samenwerking was vastgelegd. Ter 
kwader ure heeft de Britsche minister van buitenlandsche zaken, Bevin, het 
bestaan van dit verdrag vergeten, toen hij het verwijt afwijzend, dat hij te veel 
met de Vereenigde Staten samenwerkte, uitriep: „Engeland verbindt zich met 
niemand, behalve dan wat betreft de verplichtingen, welke uit het charter 
der V.N. voortvloeien.”

Stalin, die zich om dit verdrag nooit bekommerd had en zijn eigen weg is 
gegaan, toonde zich over deze bruuske „opzegging”  van een verdrag zeer 
verontwaardigd. De „Prawda”  beschuldigde Engeland van trouwbreuk. Bevin 
haastte zich zijn onvrijwillige omissie te herstellen, waarop Stalin zich van de 
Britsche eerlijkheid liet overtuigen, zeggende: „Het is nu evident, dat gij en ik 
hetzelfde standpunt innemen. De zaak is volkomen opgehelderd.”

De plaatsvervangende ministers in het Lancaster House zijn omtrent het 
ontwerp-vredesverdrag met OOSTENRIJK zoo goed als klaar gekomen. 
Zuid-Tyrol blijft aan Italië, zooals deze twee mogendheden reeds onderling 
afgesproken hadden. Voor het overige zullen de grenzen van 1937 hersteld 
worden. Van herstelbetalingen blijft het, wegens financieele incapaciteit, vrij­
gesteld en de bezettingstroepen zullen binnen enkele maanden het land verlaten.

De eischen, die BELGIË voor dezen raad heeft gebracht ten opzichte van 
Duitschland zijn zwaarder dan die van Nederland. België vraagt langdurige 
bezetting van den linker-Rijnoever, speciale controle op het Roergebied, grens­
correcties tusschen Eupen en St. Vith en verder aandeel in steenkool- en 
electriciteitsleveranties en voor de rest herstel van de geleden schade.

10 Maart zal de kwestie Oostenrijk en Duitschland door den raad van de 
Groote Vier te Moskou besproken worden. Of de beslissing dan spoedig zal 
vallen, ligt in het brein van Stalin verborgen. K. J. D.

4 2 7



Nieuwe Boeken
Godsdienst

Dr. J. K r o o n  S. J., Er staat geschreven, 
397 Bijbelvragen, J. J. Romen & Zonen, 
Roermond-Maaseik, 1946. 406 pag.

Pater Kroon heeft met dit boek een 
mooi stuk werk verricht. Duistere plaatsen 
uit de H. Schrift, moeilijkheden tegen het 
katholieke dogma ingebracht naar aan­
leiding van bijbelteksten, vragen over in­
spiratie en algemene kwesties betreffende 
de heilige boeken worden hier op een zeer 
klare, beknopte wijze uiteengezet. Niet 
met vertoon van wetenschappelijk appa­
raat, maar op een populair wetenschappe­
lijke wijze van de beste soort.

De bijbelvragen zijn gegroepeerd in drie 
afdelingen; eerst een algemeen gedeelte, 
waar moeilijkheden betreffende de inspira­
tie en omtrent het lezen van de H. Schrift 
in het algemeen behandeld worden. Dan 
volgt het Oude Testament en tenslotte het 
Nieuwe Testament, waarbij de vragen zijn 
gerangschikt in de volgorde van de Heilige 
Boeken, naar aanleiding waarvan de pro­
blemen zich voordoen. Natuurlijk zijn er 
talloos vele kwesties, maar de schrijver 
heeft een selectie gemaakt van die moeilijk 
heden, die een verstandig lezer van de H. 
Schrift in deze streken ontmoet. Zo wordt 
regelmatig een scherp en duidelijk antwoord 
gegeven op opwerpingen tegen het katho­
lieke standpunt van protestantse zijde.

De vrome bijbellezer echter, die nog nooit 
met de exegese in contact kwam, en nu 
naar aanleiding van een moeilijke plaats dit 
boek raadpleegt, zal soms verrast opkijken. 
Zo b.v. bij Elias’ wonderbare hemelvaart, 
de ondergang van Sodoma en Gomorrha 
met de tragische dood van de vrouw van 
Lot, of de spraakverwarring te Babel. Pater 
Kroon zoekt niet wonderen te vinden in 
de H. Schrift, maar tracht zo veel mogelijk 
alles natuurlijk te verklaren of de natuur­
lijke basis van een wonder te achterhalen. 
„Voor het aannemen van zulk een wonder 
bestaat geen voldoende reden” , zegt hij bij 
de moeilijkheid der spraakverwarring te 
Babel. En zelfs bij de zondvloed: „Een 
regen gedurende 40 dagen over geheel de 
aarde tegelijk is onmogelijk” .

Als exegeet stelt Pater Kroon zich niet 
op de eerste plaats de vraag: wat openbaart

God hier aan ons, maar: hoe moeten wij 
deze tekst verstaan, dit feit van enige dui- 
zende jaren geleden in een totaal ander volk 
en een totaal andere cultuur; en deze vraag 
beantwoordt hij met grote kennis van za­
ken. Dat wil niet zeggen, dat er geen desi­
derata overblijven. Zo b.v. omtrent de 
Emmanuël-voorspelling van Isaïas als te­
ken voor Koning Achaz, Christus’ onkunde 
omtrent de jongste dag, de noodzakelijk­
heid van de H. Communie. Maar daartegen­
over staan ook weer pareltjes van exege­
tische uitleg, die ineens een kijk geven op 
de methode der exegese en op de H. Schrift 
in haar geheel, b.v. bij de vragen omtrent 
het Scheppingsverhaal, de antichrist en de 
Parousie, en waar hij spreekt over de lit­
teraire genres bij de geïnspireerde schrijvers.

„Moge deze bijbelgids een nuttige weg­
wijzer blijken voor de practijk der zielzorg 
en voor zelfonderricht” , zegt de schrijver in 
zijn voorwoord. Nu de belangstelling voor 
de Heilige Boeken zo gelukkig toeneemt, 
zal dit uitermate practische werk van Pater 
Kroon (met zijn twee registers, één van 
de besproken teksten en een naam en zaak­
register) een zeer gewaardeerd hulpmiddel 
zijn. Ch. N.

G. T  h i 1 s, Tendances actuelles en théo­
logie morale, Gembloux, Duculot, 1940. 
XII-150 blz.

Dit boekje is het resultaat van een en­
quête, die de schrijver gehouden heeft 
onder een reeks moralisten en vooraanstaan­
de mannen uit de praktijk om te achterhalen, 
welke klachten en bezwaren tegen de gang­
bare moraaltheologie worden ingebracht en 
in welke richting men vernieuwing wenscht 
en zoekt. Aldus biedt dit boekje, waarin de 
verzamelde gegevens systematisch werden 
geordend, een belangwekkend beeld van 
wat er heden ten dage omgaat in de wereld 
der moralisten. Uit de vele verlangens, die 
t.o.v. de moraaltheologie werden geuit, zij 
dit eene slechts naar voren gebracht: „La 
morale, dit-on, devrait être plus pleinement 
chrétienne dans toutes ses perspectives” (bl. 
IX).

Hoewel niet alles, wat in dit werkje staat, 
even ernstig opgevat behoeft te worden, zal 
toch ieder moralist en ieder ander, die zich

428



N I E U W E  B O E K E N

met moraal-theologie bezighoudt, menige 
opmerking ter harte kunnen nemen.

Dr. ALPH. VAN  KOL S.J.

D o m  G e r m a i n  O.S.B., Korte In­
leiding tot het Le^en van de Bijbel, Brugge, K. 
Beyaert, 1946. 31 blz.

Dit brochuurtje is uitstekend bedoeld en 
bevat enige nuttige gedachten, maar ver­
dient toch geen aanbeveling. De inleidende 
beschouwing over de Inspiratie is te beknopt 
en onduidelijk om aan eenvoudige lezers een 
juist begrip bij te brengen. De Vertaler be­
heerst onze taal niet voldoende om deze 
lastige stof te verduidelijken. Wat kunnen de 
lezers leren uit een bewering als deze: „De 
Schrijver (van de Bijbel) heeft alles uit zich­
zelf gedacht; zijn gedachte is de gedachte van 
God geworden” ? De verdere opmerking 
over de gesteldheid, waarmede men de Bij­
bel dient te lezen, zijn beter. Doch ook hier 
is de taal en stijl te stroef en soms overdreven 
tot het sentimentele toe. De oorspronkelijke 
Duitse tekst kan ik niet vergelijken; de ver­
taling, zoals die hier geboden wordt, vol­
doet niet. J. KR.

P a t e r  O p t a t u s  O.F.M. Cap., De 
Geest van Franciscus, (nr. 4 uit de reeks „Ge­
kruiste Handen”), Roermond-Maaseik, J. J. 
Romen en Zonen, 1946. 80 blz.

Pater Optatus geeft hier een „Proeve van 
Synthese” , zoals hij in de ondertitel zegt, en 
wel onmiddellijk uit de oudste documenten, 
die ons over den wonderbaren mysticus, 
St. Franciscus van Assisië, ter beschikking 
staan. Zowel het teruggrijpen naar de bron­
nen als de proeve hieruit een synthese op 
te bouwen zijn als methode uitstekend om 
de geest van een heilige weer te geven. Pa­
ter Optatus slaagt in dit laatste voorname­
lijk in de tweede helft van zijn boekje, 
wanneer hij gekomen is tot de formulering 
van Franciscus’ spiritualiteit in diens woor­
den: „Ik ken den armen, gekruisten Chris­
tus” (p. 41). De vele citaten uit de bronnen 
zijn in deze opzet volkomen verantwoord; 
om zich echter alleen te beperken tot bron­
nen over de persoon en practisch niets te 
zeggen over de tijd, waarin Franciscus 
leefde en die toch ook zijn invloed deed 
gelden op diens spiritualiteit, is een tekort 
in dit overigens uitstekende en typografisch 
prima verzorgde werkje. Ch. N.

Het Nieuwe Testament, vertaling uit de 
grondtekst met aantekeningen in opdracht

van de Apologetische Vereniging „Petrus 
Canisius” , Utrecht-Brussel, Het Spectrum, 
z.j., 865 blz.

Van de in 1937 door de Apologetische 
Vereniging „Petrus Canisius”  geheel nieuw 
verzorgde vertaling van het Oude en Nieuwe 
Testament, is dit laatste nu bij het Spectrum 
in een herdruk verschenen in kerkboekfor- 
maat, op dundrukpapier, waarbij titels en 
opschriften in rode druk werden aange­
bracht. De tekst is onveranderd dezelfde als 
die in de voor-oorlogse editie gemaakt werd 
door de onlangs overleden Nijmeegse Pro­
fessor R. Janssen O.P.

Druk en bladspiegel zijn mooi. Een na­
deel lijkt het ons, dat het papier zo dun is, 
dat men de druk op de keerzijde er steeds 
doorheen ziet, wat storend werkt bij het lezen.

De verdienste van deze uitgave ligt niet 
zozeer in het verspreiden van deze vertaling: 
alle ingewijden weten, dat een betere en 
wetenschappelijk meer verantwoorde ver­
taling mogelijk en nodig is. Dit laatste alleen 
reeds, indien we met onze protestantse mede­
christenen willen concureren.

Maar het is een verdienste een dragelijke 
vertaling te verspreiden nu er allerwegen 
onder Katholieken zo’n dringende behoefte 
aan het N. Testament bestaat. Voor ver­
spreiding op grote schaal evenwel had het 
boekje wat goedkoper mogen zijn. H. J.

P. Constantinus O.F.M.Cap., „God, 
waar %al ik U vinden?” , Heerlen, Joh. Roosen- 
boom.

Dit boekje wil — aldus vat de Schrijver 
zijn bedoeling samen —  een eenvoudige 
uiteenzetting geven van de voornaamste 
punten, die wel eens ter sprake komen bij 
het Joodse vraagstuk. Inderdaad worden 
hier in vraag-en-antwoordvorm op duide­
lijke wijze een aantal gezonde princiepen 
ter beoordeling van dit probleem naar vo­
ren gebracht. Bij verschillende antwoorden 
wordt naar de desbetreffende literatuur ver­
wezen, waarbij wij echter enkele meer 
recente werken missen. Of de verklaring, 
die S. geeft van het Jodenvraagstuk, zoals 
het zich in de loop der geschiedenis heeft 
voorgedaan en nog voordoet, bevredigend 
is, menen wij te mogen betwijfelen. Volgens 
S. had het Joodse volk door Gods vrije uit­
verkiezing een zending te vervullen, nl. de 
Godsopenbaring midden in een heidense 
wereld ongeschonden te bewaren tot aan 
de christelijke tijden. Dit is wel een zeer 
vage en zeer magere omschrijving van de

429



N I E U W E  B O E K E N

ve rh e v e n  ro e p in g  v a n  het Jo o d s e  v o lk . D e  
diepere oorzaak va n  het probleem  zo ek t S . 
in  het feit, dat de Jo d e n  m enen hun zen d in g, 
die ze feitelijk  niet m eer hebben, te m oeten  
vo o rtzetten , hoe ze deze zen d in g dan o o k  
interpreteren. M aa r is het w e l zeker, dat de 
Jo o d s e  u itverkiezin g en hun zen d in g in  
G o d s  bed oelin g zo  tijdelijk en zo  b ep erkt  
w a s, als S . w il  d oen v o o rk o m e n ? E n  lig t  
d e diepere o o rzaak v a n  de w on d erbare v e r ­
stro o iin g  d er Jo d e n  niet hierin, dat zij een  
ro e p in g  hebben, m aar deze niet w ild e n  en  
niet w illen  vervu llen ? W aarm ed e d an m et­
een g e g e v e n  is, dat iedere zu ive r natuurlijke  
o p lo ssin g  v a n  het Jo d e n vra a g stu k  o p  een  
m islu k k in g m o et uitlopen. M issch ien  is S . 
het m et deze ged ach ten gan g niet eens. H e t  
is zijn  g o e d  recht. M a a r w aaro m  als titel 
b o v e n  de tw ee eerste hoofdstu kken gezet: 
H o e  d enkt de K a th o lie k  o v e r den J o o d  en  
het Jo d e n d o m ? W e  m enen, dat een andere  
b e sch o u w in g , dan hier w o rd t g e g e ve n , m eer 
geïn sp ireerd  d o o r het w o o rd  va n  S . Paulus: 
„ N o o i t  heeft G o d  b e ro u w  o v e r g e n ad egaven  
en ro e p in g ”  (juist in d it verb an d  g esch re­
ven ), m instens even veel bestaansrecht heeft 
en m instens even  vru ch tb aar kan zijn.

H . R

Literatuur

C  h a r  1 e s IV! a u r r a s Q dysssus H a rts  
geheim , V e r t. d o o r A .  v a n  D uinkerken* G u ir ­
lande, B u ssu m , Pau l B ran d , z .j. 3 1  blz.

T ijd e n s den o o rlo g  vertaalde va n  D u in ­
kerken dit g ed ich t v a n  M au rras, d at v a n  
1 9 2 1  dateert. H e t „ b e to o g t  in  sym bolisch en  
v o rm , hoe de n o o d g e d w o n g e n  w eerstan d  
tegen  een o n oph oud elijk  in  de h erin n erin g  
aan w ezige verleid in g bijzondere kracht o n t­
w ik k e lt in  de ziel. E e n m a al heeft O d ysse u s  
den lo k za n g  d er Sirene g e h o o rd  en h o e w e l  
hij w eerstand  b o o d  aan haar ve rle id in g s-  
m ach t, blijkt zijn  innerlijk w ezen  d o o rzo n ­
g e n  v a n  haar m elod ie”  H e t  is een sto er  
p o ëem , antiek v a n  inslag, m aar tevens m et  
zeer m odern e accenten. J .  v .  H .

P i e t e r  v a n  d e r  M e e r  d e  W a l ­
c h e r e n ,  M enschen en G o d, Tw eede D e e l’ 
1 9 2 9 - 1 9 3 5 ,  U trech t-B ru ssel, H e t Spectrum , 
19 4 6 . 3 4 3  blz.

H e t is niet veel m enschen g e g e v e n  een  
z o o  u itv o e rig  relaas va n  hun leven  o p  te 
stellen als Pieter v a n  d er M eer. N a  M ijn  
D a g b o e k , dat zijn  bekeering beschreef, 
versch een  het eerste deel va n  M en sch en en

G o d , w a a ro p  het b o ven  aangekond igd e een  
v e r v o lg  is.

D e  w a ard e  d er beide deelen M en sch en en 
G o d  lig t  w e l uitsluitend in hun zeer diepe  
en zeer m enschelijke vro om h eid , w a ard o o r  
zij v o o r  ve le n  een dierbaar bezit zullen  
w o rd e n . W ie  m et artistieke aspiraties naar 
deze b o eken  g rijp t, zal o n b e vre d ig d  b lijven . 
W ie  ech ter een m enschenziel in  haar stre­
v e n  en strijd  en in haar w rin g e n  en w o rste ­
len g e d ra g e n  d o o r G o d s g e lo o f en G o d s -  
liefd e w il  leeren kennen, leze dan deze b o e­
ken . In  d it laatste vertelt de sch rijver v a n  
zijn  v e r b lijf  en  w erkzaam h eid  te Parijs als 
d irecteu r v a n  een g ro o t u itgeversb ed rijf, 
en v e rv o lg e n s  v a n  zijn intrede bij de B en e­
d ictijnen te O osterh o u t en zijn terugk eer  
to t A n n e -M a rie . M e t de gro o tste  o pen h artig­
h eid, sp reekt hij o v e r al w a t er v o o rv a lt  in  
zijn  g ezin , een openhartigheid, die gesloten  
H o lla n d e rs w e l eens vreem d  kan schijnen. 
M a a r d it alles ve rg ee t m en gem akk elijk  en  
laat zich  m eed rijven  op den stroom  va n  g e ­
lo o f  en liefde, die dit gezin  beheerschen.

J .  v . H .

H .  C  u  s s a c , T w ee Jachtgenoten getuigen 
vo or C h ris tu s , B ru g g e , K .  B eyaert, 19 4 6 . 
90 blz.

Pierre D u p o n e y , een m arineofficier v a n  
v o o r  in  de d ertig , die er —  in  ro n d  H o l­
lan dsen  g e z e g d  —  niets m eer aandoet, 
k o m t d o o r  zijn  v e r lo v in g  en h u w elijk  m et 
een tw in tig ja rig  m eisje w e e r tot de g e lo o fs­
p ra k tijk  en  zelfs tot een diep geestelijk  leven , 
m aar sn eu velt w e ld ra  aan den I jz e r . E r  w o r ­
d en  o n s ve e l uittreksels g eb o d en  u it de ty ­
p isch  F ran sch e  correspondentie d er gelieven , 
m aar d e nationalistische en religieuze o p ­
g e sch ro e fd h eid  kan ons niet pakken . D e  stijve  
v e rta lin g  m aak t dat n o g  m oeilij k e r. J . T .

Wetenschap

J o o p  P o l l m a n n  en P i e t  T i g -  
g  e r  s, N e d e rla n d s V o lk s lie d \ H eem sted e, 
D e  T o o r ts , 1 9 4 5 .  3 2 0  blz.

D e  la n g  ve rw a ch te  tw eede u itg a ve  v a n  
„N e d e rla n d s  V o lk slie d ”  is n o g  tegen het 
eind  v a n  19 4 6  versch enen. W ij kunnen geen  
betere a an b eve lin g  g e v e n  dan te ze g g e n , d at  
deze ve rzam e lin g  v a n  ru im  200 vo lk slie ­
deren en can on s de beste N ed erlan d sch e  
u itg a ve  is v a n  volkslied eren in zakform aat  
v o o r  je u g d b e w e g in g , huisgezin  en sch ool.

J O S .  S M I T S  v .  W .

4 3 0



N I E U W E  B O E K E N

D r . J .  N .  H o e k ,  'Levend verleden, S w e ts  
en Z e itlin g e r, A m ste rd a m , 19 4 6 . 85 blz.

D r . H o e k  heeft zo o als v e le n  tijdens d en  
o o rlo g  deel uitgem aakt v a n  een g ro e p  m en ­
schen, die om  niet o n d e r te g a a n  in  het  
m aterieele, geregeld  b ije e n k w a m e n  en d o o r  
lezingen hun geestelijk  interesse le v e n d ig  
hielden. H ieru it is d it b o e k je  ontstaan. V o o r  
niet klassiek g e v o rm d e n  h eeft het b elan g. 
E r  w o rd t m et kennis v a n  sp eurzin  n a g e ga a n  
o p  w elk e terreinen de antieke cu ltu u r h aar 
sp oren heeft nagelaten en w a a r  zij n o g  steeds 
d o o rw e rk t. D aa ro m  kan  de auteur sp reken  
v a n  „ L e v e n d  verled en ” . H ij h eeft v r ijw e l  
alle gebied en , w a ar antieke in v lo e d  m e rk ­
baar is, nagespeurd en o o k  de katholieke  
liturgie en theologie n iet v e rg ete n . J .  v .  H .

D r .  C . L e v e r t ,  Kosmische stralen,. 
U trech t, D e k k e r en v .  d . V e g t ,  z .j. 8 7  b lz.

H e t m aakt op ons een een igszin s g rie ze - 
lig e n  in d ru k  te ve rn e m e n , d at w ij ied er  
o o g en b lik  d oorzeefd  w o rd e n  m et kleine  
k ogeltjes, deels electrisch  g elad en  deels o n ­
gelad en , dat er in  on s lich aam  d o o r d ie k o ­
geltjes ontploffingen v e ro o rz a a k t w o rd e n , 
w aarbij w e e r andere k o g e ltje s en  o o k  stra­
lin g e n  naar links en rech ts w e g g e slin g e rd  
w o rd e n  m et on b egrijp elijk e  snelheden en  
o n tw ik k e lin g  v a n  reu sach tige  en ergie-h oe- 
veelh eden.

G eruststellen d  w e rk t de m eded eelin g, dat 
de m enschheid d aarvan  sinds d uizend en ja­
ren niets gem erkt h eeft. D it  ve rsch ijn se l is 
n l. eerst sedert het b e g in  d e r tw in tig ste  e e u w  
o n tdekt. H e t is het ve rsch ijn se l d e r k osm isch e  
stralen, zo o  g en o em d  o m d a t d e o o rsp ro n g  
e rv a n  in  de kosm isch e ru im te m o et g e zo ch t  
w o rd e n .

W a t  e rv an  bekend  is en  een igszin s be­
g rijp e lijk  v o o r  den n iet-specialist, w o r d t  in  
d it w e r k  o p  b evattelijke w ijz e  m eeged eeld . 
D e  S . is z e lf  een specialist en beh eersch t deze  
s to f  geh eel en al. O p  enkele kleine v e rsch rij­
v in g e n  o f  ve rg issin g en  w ille n  w ij in  een tijd ­
sch rift als d it niet in gaan .

W e l  m oeten w ij b e zw a a r m ak en  tegen  de  
m een in g d at m aterie in  stralin g  zo u  k u nnen  
o v e rg a a n  o f  o m gek eerd  (p . 60) en d at d it  
u it de w a arg e n o m e n  versch ijn selen  z o u  v o l­
g e n . H e t  eenige w a t deze versch ijn selen  lee- 
ren is, d at m a s s a  in  stra lin g  kan  o v e r­
g aan . E n  d it is o o k  h et een ige w a t  de theorie  
v a n  E in ste in  onderstelt n l. de aequ ivalen tie, 
g e lijk w a ard ig h e id  (q u an titatief), v a n  m assa  
en energie en  niet, zo o als d e  S . o p  p . 7 1  ze g t, 
„e q u iv a le n tie  v a n  en ergie  en  m aterie” .

H e t fu ndam ent dezer m e en in g  is g e leg e n  
in  de ve rw a rrin g  v a n  m assa en m aterie, z o o ­
als deze bij p h ysici (ook d e gro o tste ), die  
geen o f  geen  go e d e  ph ilosop hisch e sch o lin g  
genoten h ebben, algem een v o o rk o m t en  
w a arva n  d e S .,  d oordat hij zijn  o p leid in g in  
dezen gedach ten gan g g en oten  heeft, o n b e ­
w u st het slachtoffer g e w o rd e n  is.

W a t  de technische u itv o e rin g  v a n  h et  
boekje betreft: m en kan zien d at de d ru k k e r  
niet g e w o o n  is boeken v a n  dien aard te 
d rukken. D e  figuren zijn n och tan s duid elijk  
en de fo to 's  heel g o ed . A .M .

W E T E N S C H A P
D r . M r . H . G .  R a m b o n n e t ,  Het 

Wê en van de Straf, ’ s H erto g e n b o sch , 
L .  C . G .  M alm b e rg , 19 4 6 . 1 3 7  p a g . m et 
literatuurlijst.

Inderdaad o m vat dit b o e k  m eer dan de 
titel aangeeft, zoals de sch rijv e r ze lf in zijn  
v o o rw o o r d  opm erk t. A a n  de eigenlijke  
uiteenzetting va n  het w e ze n  v a n  de stra f  
gaan v o o r a f  die beginselen v a n  m etaph y­
sica, ethica en  algem ene rechtsleer, die v o o r  
een juist inzicht in  het w e z e n  v a n  de stra f  
niet kunnen w o rd e n  gem ist. Speciaal het 
oorzakelijkheisbeginsel v in d t in  h o ofd stu k  I  
een system atische en u itv o e rig e  behandeling. 
W ezen skennis toch , aldus de sch rijver, be­
staat in  de kennis v a n  haar oorzaken, zod at 
het gehele vo lg e n d e  b e to o g  in de eerste  
plaats op het oorzakelijkheidsbeginsel rust.

In  het tw eede h oofdstu k g e e ft de sch rijve r  
ve rvo lg en s een uiteenzetting v a n  enige be­
g rip p en , die zo  n a u w  m et het strafb egrip  
sam enhangen, dat ze v o o r  het juiste in zich t  
in  de oorzaken d er stra f onontbeerlijk  zijn . 
D a t zijn de begrip p en  va n  rech t, w et, rech t­
vaard igh eid , gem eenschap, algem een w e l­
zijn, ord e en m isdaad.

In  het derde h oofdstu k, w a a rin  de sch rij­
v e r  de stra f als zod anig behandelt, w o rd e n  
achtereenvolgens de vie r oorzaken  d er stra f  
ond erzoch t. O p  gro n d  v a n  d it onderzoek, 
w a arva n  de resultaten d o o r de sch rijver als 
v o lg t  in  het k o rt w o rd en  aangeduid: causa  
m aterialis: p h ysiek (in tegenstelling tot m o ­
reel) kw aad ; causa form alis: ve rg eld in g ; 
causa efficiens: b e vo e g d  g e z a g ; causa fi- 
nalis: herstel d er orde, b o u w t hij dan zijn  
definitie v a n  het w ezen d e r stra f o p . Z ij  
luidt als v o lg t : „ D e  stra f is een p h ysiek  
k w aad, toegebrach t d o o r het b evo egd e g e ­
za g  te n g ev o lg e  va n  een sch u ld ige g ed ra­
g in g  tot herstel der ord e” .

In  het vierd e h o ofd stu k  w o rd e n  v e r­

431



N I E U W E  B O E K E N

v o lg e n s  de karakteristieke versch illen  tu s­
sen de G o d d e lijk e  stra f en de m enselijke  
stra f uiteengezet. .D e  rech tm atigh eid, de  
w enselijkh eid  als m ede de bezw aren tegen  
d e d o o d stra f w o rd e n , naast een k orte b e­
sc h o u w in g  o v e r  de vra a g , w a arin  het 
ph ysieke k w aad  v a n  de d o o d stra f bestaat, 
in  h et vijfd e h o ofd stu k  ond erzoch t, te rw ijl  
tenslotte in  het laatste h oofd stu k , h an de­
lende o v e r de vergeld en d e rech tvaard igh eid  
m et betrek k in g tot de o verige  d eu g d en , 
o n d er m eer de v r a a g  w o rd t  behandeld o f  de  
o ve rh e id  strikt verp lich t is om  o n d er alle  
om stand igh eden elke w e tso ve rtre d in g  to t  
het uiterste te v e rv o lg e n  en o f  zij b e v o e g d  
is daarbij clem entie toe te passen.

H e t  is uit het vo o rg a a n d e  reeds d u id e­
lijk , d at de sch rijver zich  geheel stelt o p  het 
standp un t der scholastieke w ijsb egeerte  en  
d at hij bij zijn  on derzoek naar het w e ze n  d er  
stra f herhaaldelijk een beroep d oet o p  S t. 
T h o m a s. O o k  in de o p b o u w  va n  zijn  w e r k  
sp reekt duidelijk de scholastieke m ethode.

G aarn e w o rd t hier onderstreept de o v e r­
tu ig in g  d o o r p ro f. P om pe in zijn v o o r ­
w o o r d  uitgesproken, dat juristen, aan w ie  
d e g ro n d slagen  va n  h un w eten sch ap ter 
harte gaan, en o o k  anderen, die zich  v o o r  
het strafprobleem  —  v o o r  de re ch tva a r­
d ig in g  der stra f en d erg. —  interesseren v a n  
d e  bestu dering v a n  d it rijpe w e r k  g o e d e  
vru ch te n  zullen plu kken.

M r . A .  B E G H E Y N .

D r .  C a s s i a n u s  H e n t z e n  O .F .M .,  
De Financieele Gelijks telling-Deel 5 1933-1937, 
’ s-G ra ve n h a g e , H e t R .K .  Centraal B u re au  
v o o r  O n d erw ijs en O p v o e d in g , 19 4 0 .

O p n ie u w  stelt het Centraal B u reau  een  
d aad  va n  verdienste ten opzichte v a n  de  
O nd erw ijsliteratu u r in ons vad erlan d , d o o r  
d e u itg a ve  va n  d it om van grijk e b o e k  ( 9 5 7  
b ld z.). H et vijfd e deel va n  d it m agistraal 
seriew erk , dat de politieke geschiedenis v a n  
h et la g e r on d erw ijs in  de periode 1933-37 
behandelt, g e tu ig t evenals de v ie r  v o o r a f­
g aan d e delen v a n  een ongelofelijke ijv e r , 
w e rk k ra ch t en desku ndigh eid  in h et m o ei­
zaam  bijeengaren, beoordelen en besch rij­
v e n  v a n  juist die kernkw esties in  de p o li­
tieke evolutie v a n  ons lager O n d e rw ijs, die  
v o o r  tijdgen oot en n akom eling dienen g e ­
boekstaafd  te w o rd e n . D e  betekenis v a n  
D r . Cassianus H en tzen ’s w e rk  is m o eilijk  
te oversch atten en w ie  in de toek om st zich  
een o b je ctie f oord eel w il  vo rm e n  o v e r  de  
totstan d kom in g, geleidelijke u itb o u w , u it­

v o e r in g  en regelm atige w ijzig in ge n  v a n  d e  
thans vig e re n d e  Sch o o lw et-d e V isse r (19 2 0 )  
is o p  H en tze n , en, w e  w a g e n  het erop , g r o ­
tendeels o p  H entzen alleen aangew ezen. 
A u te u r  èn  u itg e ve r m oeten w e l diep d o o r­
d ro n g e n  zijn  va n  de w erk elijk  h o g e  his­
torisch e betekenis hunner sam en w erkin g, 
w a n t....  d it is een w e rk  dat aan het g ro te  
p u b lie k  v o o rb ijga a t, zon d er e n ig  b e se f va n  
de ontelbare uren w etenschappelijken arbeid  
en de ze e r h o ge financieele offers daarin  
verd isco n te e rt.

H e t  w e r k  d raagt 19 4 0  als versch ijn in gs­
jaar, o m d a t het ter ve rze n d in g  gereed lag , 
m aar, z o  m erk t de D ire cte u r va n  het R .K .  
C en traal B u reau  op: „ h e t  w as toen geen g e ­
sch ik t m o m en t om  d it w e rk  in  het lich t te 
g e v e n .”  Z e e r  begrijpelijk .

N u  het gesch ikte m om ent eindelijk is aan­
g e b ro k e n  (de o o rlo g  g in g  aan het B u reau  
niet o n g e m e rk t vo o rb ij), zoud en w ij toch  
aan onze leid in ggeven d e K ath olieken  va n  
het h eden w illen  adviseren: h ou d  d it w e rk  in  
de g a te n  bij de verdere o n tw ik k e lin g  v a n  
o n s la g e r  O n d e rw ijs. H e t ge e ft U  in zich t in 
een k w e stie  w aarm ede de toek om st v a n  
K a th o lie k  N ed erlan d  staat o f  va lt. F .  d . K .

F r e d .  C o p l e s t o n  S . J . ,  A  Hisiory 
of Philosophy, v o l. I ,  G re ece  and R o m e  (T h e  
B eiiarm in e Series n o . 9), B u rn s O ates cc 
W a sh b o u rn e  L td . 19 4 6 , V I I I  en 5 2 1  blz.

D e  sch rijve r, die intusschen in dezelfde  
serie o o k  m o n ograp h ieën  o v e r  N ietzsch e en  
S ch o p e n h au e r publiceerde, b egin t m et d it  
deel een geschieden is d er w ijsb egeerte, het­
g e e n  als h an dboek kan dienen v o o r  de o p ­
le id in g  in  geestelijke instituten, d at ech ter  
m eer gedétailleerd  en in  een w eid sch er p ers­
p e c tie f is o p  gezet dan vele  andere tekstboe­
ken v o o r  zu lk  g e b ru ik . M e t  talrijke v e r w ij­
z in g e n  en, aanhalingen w o rd e n  de b e w e rin ­
g e n  g e staa fd ; v o o ra l v a n  de gro o te n , Plato  
en A risto te le s, w o rd e n  de theorieën to t in  
n a u w k e u rig e  bijzonderheden afdalend be­
h an deld , w aarbij m eerm alen figu ren  en  
sch em a’ s de leven d ige en h o o g st actueel g e ­
h o u d en  v o o rste llin g  v e rh o o g e n . A l  zal m en  
w e llich t niet bij iedere keuze die de au teu r  
d oet in  om streden interpretaties aan zijn zijde  
w ille n  g e vo n d e n  w o rd e n , te m iskenn en va lt  
niet, d at h ier een m eester in  ’ t v a k  aan het 
w o o rd  is, die zijn  s to f  w eten sch ap p elijk  en  
aangenaam  aanbiedt. A ls  leerb o ek  m issch ien  
in  velerlei g e va lle n  te u itg e b re id , zal het toch  
aan d ocen ten  en leerlin gen  h o o g  te schatten  
d iensten kunnen b e w ijze n . H . R O B B E R S .

43 2



INHOUD DEEL 140

Prospectus . . . . ................. . ....... . . . .
Het Ontvallen Drietal...... ......... .
Het Jodenvraagstuk.....................
Italië en de Democrazia Cristiana 
Oorsprongen der Christelijke Muziek 
De Intellectueele Oorsprong der
Fransche Revolutie .........................
Internationaal Werk in Londen___
De Mohammedanen in Britsch-Indië
Nieuwe Boeken ..............................
Het Existentialisme van Jean Paul
Sartre ...............................................
Storm over de Gereformeerde Ker­
ken in Nederland................... .
Christendom en Humanisme..........

Internationaal Werk in Londen . . . .  
Onderwijsvernieuwing door Kees
Boeke...............................................
Politiek Overzicht ..........................
Nieuwe Bbeken ..............................
Over Oxford naar Rom e...............
Vergilius en de Sibylle...................
Storm over de Gereformeerde Ker­
ken in Nederland.............................
Wat is Film?............................. .
Empirische Rechtsopvatting . . . . . . .
Bekeering der Mohammedanen . . . .
De Handelspolitieke Beginselen in de 
Branding van twee Wereldoorlogen
China en het Vaticaan ...................
Politiek Overzicht ...........................
Nieuwe Boeken .............................
Jesus’ Menschheid in het Evangelie 
Vakopleiding en Wetenschappelijke 
Vorming............................................

III

Dr. J. v a n  H e u g t e n  S .J......... i
G. K r a m e r  .................................................................................. 13
Prof. Dr. S e b .  T r o m p  S.J.........  31
Dr. J. A. L e e r i n k ........................................................   41

Dr. B. M. B o e r e b a c h .........................  51
Prof. Dr. J. A. V e r a a r t  .............................  56
Dr. A. H .  v a n  V l i e t ............................................ 63
......................................    69

B e r n a r d  D e l f g a a u w ..............................  7 3

Th. S t e l t e n p o o l  S.V.D.........  89
Dr. M. M. J. S m i t s  v .  W a e s -

BERGHE S.J.................................. 106
Prof. Dr. J. A. V e r a a r t  ....................  118

Dr. P. E l l e r b e c k  S.J. ............  129
.................................................  *35
................................................. 139
Dr. J. v a n  H e u g t e n  S.J. . . . .  145
Dr. J. J. v a n  d e n  B e s s e l a a r  15 5

T h .  S t e l t e n p o o l  S . V . D .  ________ 1 7 2

Drs. J .  M. L. P e t e r s  ...................................  185
J. J. A. v a n  G r o e n e n d a a l  . .  192
D r .  A. H. v a n  V l i e t ................................... 197

Dr. J. G. M. D e l f g a a u w  _______  202
M. v a n  Oss C.I.C.M...............  207
................................................. 212
................    216
Dr. J. v a n  H e u g t e n  S.J......... 217

Dr. A. G. M. v a n  M e l s e n  . . .  228

ra



I N H O U D

Rondom het Middeleeuwse School­
kind ..................................................
Internationaal Werk in Londen . . .  
Natuurwetenschap en Wijsbegeerte
Boeken over Donkere Tijden........
Een Nederlandse Kloosterstichteres: 
Salome Sticken................................

Politiek Overzicht ...........................
Nieuwe Boeken ............................ .
De Crisis in het Christelijk Bewustzijn 
Vakopleiding en Wetenschappelijke
Vorming I I ......................................
De Ondergang van een Dictator .. .
Getuigen voor Christus ...........
De Schoolkwestie in Frankrijk . . . .
Politiek Overzicht ..........................
Nieuwe Boeken ..............................
Dostojefsky voor het Forum ........
De Bestrijding der Inflatie.............
Rond het Probleem der Renaissance
in de Nederlanden...........................
Het Existentialisme van Gabriël Mar­
cel ....................................................
Adoptie als Vraagstuk van Kinderbe­
scherming .............................. ...........
Mystiek Brevier ..............................
De Organisatie der kerkelijke en bij­
zondere Armenzorg .........................
Politiek Overzicht ..........................
Nieuwe Boeken ..............................

F. de K o c k ............................  238
Prof. Dr. J. A .  V e r a a r t ....................  252
Dr. H. P. v a n  L a e r .......................................  256
J o h .  H e e s t e r b e e k  S.J. .......... 266

E e n  u r s u l i n e  v a n  d e  R o m e i n ­

s e  u n i e .................................... 271
.................................................  277
.................................................  280

A n t o n  v a n  D u i n k e r k e n ....................  2 8 9

Dr. A. G. M. v a n  M e l s e n  . . .  306
Dr. J. T e s s e r  S.J..................... 318
E m .  J a n s s e n  S.J .........................................................  3 3 0

Drs. A. J a n s s e n  A.A..............  334
.................................................  347
...... ...........................................  350
Dr. J. v a n  H e u g t e n  S.J........  361
Dr. P. d e  B r u i n  S.J................ 372

Drs. G. Jo S t e e n b e r g e n  _______  383

B e r n a r d  D e l f g a a u w

Mr. T h . H. S c h a e p m a n  . . . . . .  409
Dr. H. J. E .  E n d e p o l s .............................. 414

Mr. N. L. J. B r u i n s m a .............................  417
424
428

IV



ALPHABETISCHE INHOUDSOPGAVE DEEL 140

B e S S E L A A R ,  Df. J. J. V A N  D E N .....................

B o e r e b a c h ,  D r .  B .  M. .....................

B r u i n  S.J., D r .  P. d e .................................................

B r u i n s m a ,  M r .  N. L. J ......................

D e l f g a a u w ,  B e r n a r d  ..................................................

D e l f g a a u w ,  D r .  J. G .  M..................

D u i n k e r k e n ,  A n t o n  v a n ....................

E l l e r b e c k  S.J., Dr. P......................

E n d e p o l s ,  Dr. H .  J. E ................................................ .........

G r o e n e n d  a a l ,  J. J. A. v a n ..............................

H e u g t e n  S.J., Dr. J. v a n  ...................................

H e e s t e r b e e k  S.J., J o h .  . .

J a n s s e n  A.A., Drs. A ........
J a n s s e n  S.J., E m .........................................

K r a m e r ,  G.........................
K o c k ,  F .  d e  ......................................................

L a e r ,  Dr. P. H. v a n .....................

L e e r i n k ,  Dr. J. A ..............

M e l s e n ,  Dr. A. G. M .  v a n

Vergilius en de Sibylle.......... 155
De Intellectueele Oorsprong der
Fransche Revolutie ...............  51
De Bestrijding der Inflatie___ 372
De Organisatie der kerkelijke
en bijzondere Armenzorg___ 417
Het Existentialisme van Jean
Paul Sartre..............................  73
Het Existentialisme van Gabriël
Marcel..................   395
De Handelspolitieke Beginselen 
in de Branding van twee We­
reldoorlogen ........................   202
De Crisis in het Christelijk Be­
wustzijn .................................. 289
Onderwijsvernieuwing door
Kees Boeke............................  129
M y s tie k  B re v ie r  .........................  4 14

Empirische Rechtsopvatting .. 192
Het ontvallen Drietal............ 1
Over Oxford naar Rom e___ 145

Jesus’ Menschheid in het Evan­
gelie .................................   217
Dostojefsky voor het Forum 361 
Boeken over Donkere Tijden 266 
De Schoolkwestie in Frankrijk 334

Getuigen voor Christus ..........  330
Het Jodenvraagstuk...............  13
Rondom het Middeleeuwse
Schoolkind................................  238
Natuurwetenschap en Wijsbe­
geerte .....................................  256
Oorsprongen der Christelijke
Muziek.................................... 41
Vakopleiding en Wetenschap­
pelijke Vorming.......................  228

V



A L P H A B E T I S C H E  

M e l s e n ,  Dr. A. G. M. v a n ...................................

Nieuwe Boeken . . . . .......................
Oss C.I.C.M., M. v a n ......................................................

P e t e r s ,  Drs. J. M .  L..........................
Politiek Overzicht...........................
S c h a e p m a n ,  Mr. H. T h ......................................................

Sm its v a n  W a e s b e r g h e  S. J., Dr. M.
M .J........ .........................................
S t e e n b e r g e n ,  Drs. G. Jo . . ............

S t e l t e n p o o l  S.V.D., T h ....................

T e s s e r  S. J., Dr. J. ...........................
T r o m p  S.J., Prof. Dr. S e b ............................................

U r s u l i n e  v a n  d e  R o m e i s e  U n i e  . . .

V e r a a r t ,  Prof. Dr. J. A....................

V l i e t ,  Dr. A. H. v a n

I N H O U D S O P G A V E

Vakopleiding en Wetenschap­
pelijke Vorming II ............   306
. . ........69, 139, 216, 280, 350, 428
China en het Vaticaan .......... 207
Wat is Film?........................... 185
.................  135, 212, 277, 347, 424
Adoptie als Vraagstuk van Kin­
derbescherming ....................... 409

Christendom en Humanisme 106 
Rond het Probleem der Renais­
sance in de Nederlanden . . . .  383
Storm over de Gereformeerde
Kerken in Nederland ...........  89
Storm over de Gereformeerde 
Kerken in Nederland . . . . . . .  172
De Ondergang van een Dictator 318 
Italië en de Democrazia Cristi-
ana...........................................  31
Een Nederlandse Kloosterstich-
teres: Salome Sticken ...........  271
Internationaal Werk in Londen 5 6 
Internationaal Werk in Londen 118 
Internationaal Werk in Londen 252 
De Mohammedanen in Britsch-
Indië........................................ 63
Bekeering der Mohammedanen 197

VI


